
COLLECTION D'ETUDES ANCIENNES
publiée sous le patronage de l'ASSOCIATION GUILLAUME BUDÉ

HISTOIRE
DE LA

LITTÉRATURE LATINE

CHRÉTIENNE

Pierre de LABRIOLLE

Professeur à la Faculté des Lettres

de Poitiers

19 9^'^^-

Il q. Q-â

PARIS
SOCIÉTÉ DÉDiriÔN « LES BELLES LETTRES »

167, BOULEVARD S A IRT - G E R M A I N

1920 /i^

Tous droits rcscivt's.



AVERTISSEMENT

Cette Histoire de la Littérature latine chrétienne est

sortie d'un enseignement de plus de douze années à l'Uni-

versité de Fribourg-en-Suisse. Grâce à l'entière liberté

des programmes, j'ai pu joindre à mes leçons de littéra-

ture latine classique l'étude approfondie des auteurs

chrétiens, et suivre ainsi dans leurs vicissitudes les desti-

nées de la culture antique jusqu'au seuil du Moyen-Age.

Nous ne possédons en France aucun ouvrage simi-

laire. La traduction française de /'Histoire générale de

la Littérature du Moyen-Age en Occident, d'Ad. Ebert

(Paris, E. Leroux), remonte à 1883 et ne vaut plus que

par des analyses assez consciencieuses. La Patrologie de

Bardenhewer, traduite en 1905 {Paris, Bloud, 2" édit.),

n'est guère qu'un répertoire bibliographique. Celle qu'a

récemment donnée M. Tixeront {Paris, Gabalda) est un

précis élémentaire oh la littérature latine n'obtient que

sa juste part. J'ai pensé qu'on me saurait gré de fournir

pour la première Jois un ample tableau d'ensemble où

j'essaierais de faire revivre les grandes figures de l'Occi-



VIII AVERTISSEMENT

dent chrétien et de marquer l'état actuel des questions

encore litigieuses.

,respère ne pas avoir abusé des éruditions faciles. Aux

esprits curieux seulement de vues générales, il sera loi-

sible de négliger les remarques techniques et les notes.

Celles-ci, jointes aux tableaux que j'ai groupés à la fin

du volume, aideront les travailleurs à s'orienter rapide-

ment à travers cette vaste littérature chrétienne, encore

mcd explorée, oh tant de problèmes sollicitent leur curio-

sité studieuse. J'ai indiqué de nombreux sujets de tra-

vaux : un manuel qui donnerait timpression que la

science est faite serait dénué de valeur scientifique. L'in-

dex détaillé permettra d'exploiter la riche matière conte-

nue dans ce volume.

P. DE L.



INTRODUCTION

La Littérature latine chrétienne

et la Culture antique

SOMMAIRE

I. La littérature latine chrétienne et la critique moderne. —
II. Intérêt esthétique qu'offre cette littérature. — III. La forma-

tion intellectuelle des écrivains chrétiens. — IV. Quel accroisse-

ment de dignité la littérature romaine a reçu d'eux. — V. Cul-

ture antique et Christianisme : comment le problème s'est posé.

Le songe de saint Jérôme. — VI. L'hostilité chrétienne contre

cette culture. — VII. Les compromis nécessaires. — VIII. Quelle

doctrine moyenne se dégagea finalement. — IX. La transmission

des lettres antiques par le Christianisme. — X. A quel point la

culture profane a pénétré la pensée chrétienne.

,

XI. Notes bibliographiques. La Patrologie de Migne. Le Corpus

Scriptoram ecclesiasticorum latinonim. Explication des sigles.

I

Si l'on compare les histoires ou manuels relatifs à

la littérature latine qui ont paru en ces dernières

années avec ceux qui étaient le plus en faveur autre-

fois, on constate la place de plus en plus large qu'y

occupe la littérature latine chrétienne.

Dans les ouvrages classiques de Pierron (i852), de

Paul Albert (1871), de Talbot (t883), cette littérature



2 INTRODUCTION

n'est pas touchée (sauf en une courte page, chez Talbot,

pour les hymnes chrétiennes). Nageotte (i885) accorde

32 pages sur 5/i/i aux auteurs chrétiens, mais ses

appréciations sont faibles et sans relief. Le progrès ne

fut sensible qu'avec la petite Histoire de la Littérature

latine de Jeanroy et Puech (1891), grâce à la compé-

tence personnelle de M. Puech que ses travaux sur

Prudence (1887) avaient familiarisé avec une catégorie

d'écrivains systématiquement tenue dans l'oubli. Il

est devenu tout à fait décisif chez M. René Piclion,

lequel a consacré i55 pages sur 935 à la littérature pro-

prement chrétienne — près du sixième de l'œuvre totale

— dans la première édition de son manuel aujour-

d'hui si répandu : « Elle est aussi vivante, aussi

intéressante que la littérature profane, affirmait

M, Pichon ; elle est presque aussi romaine et beaucoup

plus moderne. »

En Allemagne, dès 1837, Baehr ajoutait à son His-

toire de la Littérature latine un appendice sur la litté-

rature latine chrétienne. Cependant Munk {Geschichte

der rôm. Lit. fiir Gymna^ien, Berlin, i858-i86i ; revue

par Seyffert, 1875-1877) n'a que quelques mots sur les

auteurs chrétiens. Il en va de même de Rudolf Nico-

laï {Gesch. der rÔm. Lit., Magdebourg, 1881-1882). Et

c'est à peine si, de temps en temps, le Jahresberichi de

Bursian et Millier condescendait à octroyer une courte

notice aux travaux de détail relatifs à la période pos-

térieure aux Antonins. Teuffel, pourtant, l'avait fait

entrer dans son cadre (1'* éd., 1870). Mais, si tenace

était le préjugé, que lorsque Martin Schanz, chargé

de rédiger l'histoire de la littérature romaine dans le



LETTRES CHRÉTIENNES ET CRITIQUE MODERNE 3

Handbuch d'iwan von MûUer, crut devoir analyser

largement le contenu même des ouvrages ecclésiasti-

ques des premieis siècles, il s'attira de vives critiques

pour avoir empiété sur un domaine réservé, lui disait-

on, à d'autres spécialités '.

Cette incuriosité s'explique assez bien, historique-

ment. Dès l'époque de la Renaissance, un bon nom-

bre d'humanistes, tout férus de Gicéron, d'Horace et

de Virgile, firent profession d'étendre aux œuvres

chrétiennes primitives, et à la Bible latine elle-même,

leur mépris du latin « scolas tique » ou « monasti-

que ^ ». Ils en opposèrent la rusticité sans art au

charme divin des ouvrages classiques. Il leur fut aisé

de se prévaloir de certaines déclarations plus ou moins

sincères des auteurs chrétiens. Quoique initiés, et de

très près, pour la plupart, à la culture profane, ceux-

ci avaient affecté den faire bon marché et d'en oppo-

ser le faste puéril à la noble simplicité des Écritures.

C'est qu'il s'agissait pour eux d'émousser les critiques

d'ordre littéraire dont les païens accablaient le lan-

gage des Livres Saints ; et ils ne croyaient pouvoir

mieux faire que de disqualifier le principe même de

l'art du style, — tout en s'y conformant de leur

mieux. On les prit au mot. Et dès lors, les textes oiî

ils s'étaient exprimés parurent n'avoir d'importance

qu'en tant que documents sur le dogme, la liturgie,

l'histoire ecclésiastique, etc. Les philologues les aban-

donnèrent aux théologiens, avec un dédain où leur

1. Cf. Alt, dans le Jaliresbericht de Bursian, t. XCVIII (1898), p. 8-9.

a. L'humaniste Pielio Bembo appelait dédaigneusement epistolaccie les

lettres de saint Paul.



4 INTRODUCTION

prudence trouvait aussi son compte : car d'y toucher

pouvait les induire à de périlleuses disputes, où mieux

valait ne pas se fourvoyer. La transformation de la

langue latine sous l'influence du christianisme fut

considérée comme une décadence lamentable. Et jus-

qu'à notre temps on a vu des critiques parier avec

désolation, avec dégoût, de la déchéance du latin

entre les mains chrétiennes !

On revient d'un ostracisme aussi peu intelligent,

qu'explique, mais que n'excuse point, l'ignorance

remarquable de la plupart de ces délicats sur la

période qu'ils condamnaient en gros. Depuis une cin-

quantaine d'années la philologie a commencé à s'orien-

ter vers l'époque chrétienne. Des entreprises comme

celle du Corpus Scriptorum ecclesiasiicoriim latinoram,

dont le programme fut tracé dès i864 S ont beau-

coup contribué à rapprocher philologues et théolo-

giens ; et progressivement les philologues ont reconnu

qu'il est impossible de se former une idée exacte du

développement de la littérature latine, si l'on en

exclut a priori les œuvres chrétiennes *.

Cette attention croissante que tant de bons esprits

prêtent à la littérature latine chrétienne, il ne sera pas

inutile de la justifier brièvement, non pour le plaisir

1. Cf. S.B.W., i864, p. 385 et suiv.

2. Max Bonket, La Philologie classique, Paris, 1892, p. 172-174 ; Pa.ul

Lejat, R.H.L.R., 1900, p. 17Û (« La science de l'antiquité n'est complète

qu'à condition d'y faire entrer les monuments du Christianisme ») ;

Heinze, Die gegenwàrtigen Aufgaben der rôm. Literaturgeschichte, dan»

les I\eue Jahrb. f. d. kl. Alt., 1907, p. 16a. — Voir, pour la littérature

grecque chrétienne, les intéressantes considérations de A. Puech, dans

Atti del Congresso internazionale délie science storiche, vol. II : Atti

délia Sezione I. Storia Antica e filologica classica, 1906, p. 2o5-ai3, « L'an-

cienne littérature chrétienne, et la philologie classique ».



INTÉRÊT ESTHÉTIQUE DES LETTRES CHRETIENNES 5

d'étaler des généralités ambitieuses, mais afin de poser

quelques observations fondamentales qui, une fois éta-

blies, serviront en quelque sorte de substructure à nos

études particulières.

II

Je note tout d'abord que pour ceux qui aiment à

retrouver dans les œuvres qu'ils étudient les qualités

de composition et d'art caractéristiques des écrivains

classiques, la lecture des écrivains chrétiens —
surtout les Latins — leur réserve d'heureuses sur-

prises. Je dis : surtout les Latins. En effet, si nous

avions à décrire le développement de la littérature

chrétienne grecque, il nous faudrait porter tout

d'abord notre examen sur une série d'œuvres —
extrêmement intéressantes au point de vue moral et

religieux — mais très faibles au point de vue propre-

ment esthétique. Des lettres, des « apocalypses », des

paraphrases simples et nues des livres saints, voilà

par quoi cette littérature a débuté. Lisez la Aiba/rj. le

Pasteur d'Hermas, les Épifres dites de Barnabe ou de

Clément de Rome : ce sont des écrits tout populaires,

destinés à rappeler, sous forme directe ou sous forme

allégorique, à des gens de condition et de culture

manifestement très humbles, les principes de frater-

nité (àyajTt^), de répression des mauvais instincts

(èyxpaTeia) qu'ils sont trop portés à oublier. Nulle

préoccupation littéraire, nul souci de l'agencement

des idées et des phrases ne s'y trahit.



b INTRODUCTION

Ce n'est qu'avec prudence et circonspection que

l'Église s'est successivement approprié, pour les

adapter à son objet propre, les formes de la littérature

profane. Quand le canon du Nouveau Testament fut

clos et placé hors de contestation, elle se reconnut le

droit de les utiliser plus largement. Chez les premiers

apologistes grecs, Tatien, Athénagore, Justin, etc.,

qui s'adressent aux empereurs ou au grand public

païen pour détourner des accusations meurtrières et

les rétorquer contre ceux qui les portent, l'accent

devient plus personnel, plus vibrant, le tour plus

soigné, la discussion plus serrée et plus philosophique.

Malgré tout, l'art est encore insuiïisant ; la composi-

tion flotte au hasard : « Les emprunts qu'ils font à la

tradition grecque sont des emprunts de pensée,

remarque M. Maurice Croiset'... Mais ils sont aussi

aff'ranchis qu'on peut l'être de ce désir de satisfaire le

goût, de charmer ou de frapper l'imagination, sans

lequel il ne peut y avoir de création littéraire à pro-

prement parler. » Ce n'est qu'avec le temps que les

écrivains grecs chrétiens comprirent que bien écrire

n'est point frivolité pure et que l'idée a besoin de cette

beauté formelle qui avait si longtemps paru recherche

inconvenante et prétentieuse.

Ce long travail d'accommodation a été épargné aux

écrivains latins, et cela s'explique d'abord par une

raison chronologique. Les premières œuvres chrétien-

nes latines dont nous aurons à parler ne sont pas an-

térieures à la fin du IP siècle. Jusqu'alors le grec

I. Hist. de la LUI. grecque, y, 3s6.



INTÉRÊT ESTHÉTIQUE DES LETTRES CHRETIENNES 7

^tait la langue communément usitée dans les chré-

tientés occidentales, à Rome en particulier. Les seuls

«crits chrétiens rédigés en latin étaient des transposi-

tions très littérales, mais fort peu littéraires, de la

Bible grecque, à l'usage de ceux des fidèles qui ne

comprenaient pas bien le grec. Or, vers la fin du

IP siècle, au moment où naît en Afrique la littérature

chrétienne latine, sous l'impulsion décisive de Tertul-

lien, une part de l'élite a été conquise. Des esprits

raffinés, initiés aux meilleures disciplines, ont adhéré

à la croyance nouvelle. Ils vont lui apporter l'efficace

prestige du bien dire, où ils sont passés maîtres et où

ils continueront d'exceller, même en se targuant

(sans doute à limitation de leurs devanciers grecs)

de l'estimer à faible prix, même en éprouvant quelque

secret repentir de s'y complaire encore. Leur art de la

mise en œuvre va bientôt se révéler à nous dans

VApologeticum de Tertullien ou VOctauius de Minucius

Félix. Aucun dialogue de Cicéron ne surpasse la grâce

élégante de VOctauius. Dès son aurore, la littérature

latine chrétienne nous apparaît telle qu'elle conti-

nuera d'être dans la suite : soucieuse non seulement de

répandre des idées, mais aussi de les insinuer par l'art,

et, selon l'image de Lucrèce, d'enduire de miel les

bords de la coupe, pour corriger le breuvage parfois

amer de la vérité :

... Pocula circum

Contingunt mellis dulci flavoque liquore. (IV, i3.^



INTRODUCTION

III

11 n'y a donc pas eu entre la littérature latine

profane et la littérature chrétienne le divorce qui a

longtemps séparé l'hellénisme chrétien et l'hellénisme

païen. Je dirai même qu'on ne saurait comprendre

TertuUien, Gyprien, Arnobe, si l'on ne connaît

quelque peu la littérature purement laïque de leur

époque. Ils ont été formés par la même éducation

que tous les Romains instruits, sous l'Empire, et il ne

faudrait pas croire que leur adhésion au Christianisme

ait très profondément modifié leurs habitudes intel-

lectuelles.

Cette éducation, quelle était-elle? Il importe de la

bien connaître pour comprendre des écrivains chez

qui le pli scolaire est resté toujours si fortement

marqué.

Une hiérarchie à deux degrés : d'abord le gram-

mairien, puis le rhéteur. Le grammairien prenait

l'enfant très jeune encore, et sa tâche consistait à lui

apprendre à parler et à écrire correctement soit en

latin, soit même en grec : d'oij étude de la grammaire,

soit pour la morphologie, soit pour la syntaxe. Puis

il lisait et commentait les poètes, Homère, Ménandre,

Térence, Horace et Virgile, et c'est seulement à propos

de ces explications qu'il donnait à ses élèves des

notions de versification, de philosophie, d'histoire, de

musique, d'astronomie, etc. L'éducation générale

s'acquérait donc au hasard de cette exégèse littéraire



LA FORMATION DES ÉCRIVAINS CHRETIENS 9

et selon que les textes paraphrasés y donnaient occa-

sion. — Plus tard l'adolescent était confié au rhéteur,

dont l'ambition principale n'allait à rien de moins

qu'à le mettre en état de bien parler. Il assouphssait

d'abord ses facultés d'ihvention par des exercices

écrits : narrations, réfutations, éloges, développements

de lieux communs. Ensuite il l'appliquait à la décla-

mation proprement dite, l'élève débitant ses dévelop-

pements sur un sujet donné, cas de conscience, procès

fictif, etc.

Cette méthode était conforme au plan d'études que

Quintilien avait tracé dans ses Instifiitiom oratoires et

que la pédagogie romaine continuait d'observer fidè-

lement. Pour ma part, je n'en voudrais point trop

médire. Si la première vertu d'un système d'éducation

est d'intéresser l'élève, de secouer sa torpeur, de forcer

son imagination à une certaine activité, celui-là

n'était point si mauvais. Il obligeait le jeune homme
à payer de sa personne, à tirer de son esprit, stérile

ou fécond, tout ce qu'il en pouvait tirer, sous peine de

demeurer gauche et muet sous les regards de ses

camarades. Il y avait là des émotions qu'on n'oubliait

plus, et le succès était aussi enivrant que l'humilia-

tion paraissait cuisante. Saint Jérôme, à près de

soixante ans, raconte qu'il lui arrivait de se revoir

en rêve devant le rhéteur, en train de déclamer sa

controverse, et que c'était un soulagement profond

pour lui, en se réveillant, de se sentir délivré de son

angoisse *.

1. Contra Rufinum, I, xxx.



10 INTRODUCTION

Mais d'autre part, dans la pratique, quel vide et

quelle puérilité ! Il est impossible d'imaginer un en-

seignement moins positif que celui que donnaient les

rhéteurs. La philosophie, l'histoire, le droit, toutes

les sciences alors constituées, n'avaient de prix à leurs

yeux qu'en tant qu'elles pouvaient enrichir de belles

sentences, d'exemples impressionnants, d'arguments

plus ou moins juridiques, leurs éternels développe-

ments. Des phrases, toujours des phrases ! Et encore

s'ils les eussent tirées de leur cru. Mais le grand art,

c'était d'y enchâsser ingénieusement des réminiscences

de classiques, hémistiche de Virgile, malice d'Horace,

sonorité de Cicéron. Tout cela manquait de virilité et

de sérieux.

Et donc, si nous rencontrons chez certains écri-

vains ecclésiastiques des raisonnements un peu puérils,

comme celui où Tertullien, sous prétexte de démon-

trer que la régénération de l'homme par l'eau n'est

chose ni ridicule ni impossible, entonne le panégy-

rique de l'eau et de ses vertus '
; ou encore une pro-

pension excessive à reprendre et à développer en

forme de lieux communs des idées, des arguments

déjà utilisés par leurs prédécesseurs ; si notre goût

est parfois choqué par une prodigalité de tons criards,

de figures de style vingt fois répétées, par un certain

manque de mesure, de tact et de discrétion, c'est à la

rhétorique qu'il faudra nous en prendre. Et de nous

souvenir que cette influence est chez eux partout pré-

sente nous évitera parfois certains contresens. Ainsi

I. De Baplismo, III.



LA FORMATION DES ECRIVAINS CHRETIENS II

Villemain s'iiidignail fort d'un passage de la fameuse

lettre de saint Jérôme à Héliodore : a Si [s'opposant

à ta vocation] ton père se couche sur le seuil de ta

porte pour te retenir, passe par-dessus le corps de ton

père. » {Per calcatum perge patrem.) u Férocité reli-

gieuse! » s'écriait Villemain *. Pure rhétorique, répon-

drons-nous. Nous n'avons qu'à nous reporter aux

Confroversiœ de Sénèque le rhéteur pour constater

qu'il y a chez Jérôme réminiscence d'un trait fort

admiré dans l'école. Un père était supposé vouloir

retenir à tout prix son fils partant au combat, et le

rhéteur Latro lui avait prêté cette objurgation

suprême : « Si tu veux sortir, foule aux pieds le corps

de ton père "
: Ut ad hoslem perven'ias, patrem calca »

(1. VIII, i5). Jérôme s'est souvenu de cette senten-

fia. — à contretemps, il faut le croire, puisqu'il a

scandalisé la postérité.

Ils ont conservé de leur culture première, qui, chez

plusieurs, chez saint Cyprien, Arnobe, Lactance, saint

Augustin même, fut enfoncée plus avant encore par

la profession de rhéteur longtemps exercée, une vir-

tuosité trop satisfaite d'elle-même, qui lasse un peu

le lecteur moderne. Ils lui ont dû aussi d'avoir été

rendus plus attentifs à la beauté de la forme et à

l'affrément littéraire de leurs écrits.

1. Tableau de l'éloquence chrétienne au IV' siècle, p. Sag.

2. On notera que passer outre à la volonté paternelle, quand elle

contrarie une véritable vocation, était aussi un des préceptes d'Epictète.

Voy. CoLARDEAU, Etudc sur Epictèle, Paris, iqoS, p. 98.



12 INTRODUCTION

IV

Mais le véritable intérêt qu'ils nous ojBrent ne

réside pas uniquement, ni même principalement dans

l'ingéniosité de leur technique. Il réside avant tout en

ceci, que par le fait même qu'ils ont été chrétiens, ils

ont nourri leurs œuvres d'une substance plus virile et

plus forte et qui parle davantage à nos âmes.

Pour mesurer ce que le christianisme leur a fait

gagner en profondeur, en sincérité, regardez leurs

contemporains les plus notoires du côté païen *. Un
Fronton, le maître de Marc-Aurèle, qui use sa vie

dans la poursuite de beaux développements sur des

sujets futiles et dans la cueillette des fleurs de rhéto-

rique ; le premier homme de son temps pour tirer

d'un paradoxe tout ce qu'il peut comporter de badi-

nages et de conséquences burlesques gravement

déduites ;
qui écrit l'éloge de la fumée, de la pous-

sière, de la négligence, envoie à son élève les règles

du genre et a la naïveté de se désoler quand il sent

que Marc-Aurèlc renonce à de si passionnants exerci-

ces et, lui échappant de plus en plus, se tourne vers

la philosophie. Un Apulée, esprit plus fin sans doute

et tout autrement pénétrant, mais chez qui, même
dans les plus beaux passages, même dans ce onzième

livre des Métamorphoses où il a rencontré des accents

mystiques d'un tour presque chrétien, on sent tant de

dilettantisme et de complaisance attendrie pour son

1. Une fois mis à part les grands jurisconsultes.



LA LITTÉRATURE ROMAINE ET LE CHRISTIANISME l3

propre talcul. Compulsez encore les érudits comme
Aulu-Gelle, et plus tard les ineptes rédacteurs de

l'Histoire Auguste, le correct et cérémonieux Symma-

que, le poète Glaudien : à tous, ce n'est pas tant l'art

qui manque que le fond. Quand ils ne sont plus sou-

tenus par les faits qu'ils racontent, ils n'ont rien ou

presque rien à dire.

En regard de cette stérilité verbeuse, on se rend

mieux compte du mérite propre aux auteurs chrétiens.

Seuls, ils veulent quelque chose ; seuls, ils ont une

passion, un idéal. Pour l'un, pour Tertullien, il

s'agit de faire triompher à tout prix la conception

qu'il s'est formée de la foi et de la vie ; conception

âpre, intempérante, violemment hostile à la nature et

tirant de ses propres paradoxes je ne sais quelle joie

farouche qui l'incite à aller plus loin encore, dans

une voie délibérément rétrécie où l'Eglise finira par

refuser de le suivre. Pour l'autre, pour saint Cyprien,

organisateur et administrateur de génie, il s'agit d'é-

tablir si fortement la notion et le prestige de l'Eglise

et de l'autorité épiscopale que tous les efforts des

hérétiques ne puissent entamer la cohésion infrangi-

ble des fidèles unis à leurs pasteurs. Chez Lactance,

autre préoccupation : il veut conquérir les lettrés,

rétifs encore, et dont le mépris intellectuel l'a tant

fait souffrir ; il inaugure une méthode d'apologétique

plus objective et plus scientifique, et il pose en face

des doctrines des philosophes une somme véritable de

la doctrine chrétienne. Peu d'années après, saint

Jérôme réalisera le type du savant, du philologue à

la fois studieux et passionné. Et l'on sait enfin de



l/i INTRODUCTION

quelles expériences, de quelle vie d'abord médiocre et

souillée, saint Augustin a tiré sa conception profonde

de la nature humaine, de sa corruption intime, du

secours indispensable qui doit lui venir d'en haut.

Ce qui caractérise les écrivains chrétiens, quelque

fâcheuses qu'aient été leurs complaisances pour le

goût de leur temps et quelque fatigant que soit

trouvé parfois le tour trop continûment oratoire de

leur style, ou les subtilités de leur exégèse, c'est que

la littérature n'est pas pour eux uniquement un jeu

d'esprit, un « divertissement » agréable, un moyen
de faire Içs honneurs de leur talent. Ils croient à ce

qu'ils disent ; c'est leur âme qui parle ; tout leur être

moral est engagé dans leurs écrits. Je ne vois guère

dans la littérature profane qu'un seul écrivain qui ait

manifesté dans son œuvre quelque chose de cette

vivante conviction, c'est Lucrèce. Mais Lucrèce est un

cas tout à fait exceptionnel. Chez les Romains, Fart

d'écrire est toujours un peu resté ce qu'il avait été

pour eux tout d'abord : un simple délassement des

tâches sérieuses. Ils s'y prêtent complaisamment sans

s'y mettre tout entiers.

Pour les écrivains chrétiens, au contraire, il a été

un moyen d'action, un levier pour agir sur les âmes,

les détourner de Terreur et les pousser vers la vérité.

La foi les a touchés au fond de l'âme, et à leur tour

ils veulent accéder chez leurs lecteurs jusqu'au sanc-

tuaire- secret où naissent les résolutions et où s'élabo-

rent les actes.

On voit quel accroissement de dignité et d'intérêt

la littérature romaine a reçu de leur main. Depuis la



LE SONGE DE SAINT .JÉRÔME l5

fin du premier siècle elle dépérissait visiblement : le

grec menaçait d'évincer le latin dans l'estime et la

pratique des lettrés. Il a fallu pour la ranimer le

prosélytisme de la foi nouvelle, les émotions, les

deuils, les victoires que cette foi a suscités ; et alors

un afflux d'idées neuves a circulé de nouveau dans

des formes qui tendaient à l'usure et qui en ont été

rajeunies et comme renouvelées.

Cette question de la qualité littéraire des œuvres

latines chrétiennes en soulève une autre qui peut être

traitée ici une fois pour toutes avec l'ampleur qu'elle

mérite. C'est celle des rapports de la culture classique

et du christianisme, envisagés au point de vue histo-

rique.

Saint Jérôme rapporte dans une de ses lettres un

curieux épisode de jeunesse '. Décidé à embrasser la

vie ascétique, il s'acheminait vers Jérusalem, pour

s'enfoncer ensuite dans le désert de Chalcis, au sud-

est d'Antioche. Dans sa passion pour l'étude, il avait

emporté avec lui ses livres, qu'il s'était procurés à

Rome « au prix de beaucoup de peine et de labeur »,

et dont sous aucun prétexte il n'aurait pu se passer *.

Ici, il faut l'entendre évoquer lui-même l'étrange his-

toire qu'il raconta plus tard à l'une des patriciennes

i. Ep. xxn, 3o, à Eustochium (Hilherg, dans C. V., liv, 189).

2. ...bybliotheca... carere non poteram.



l6 INTRODUCTION

romaines dont il était devenu le directeur spirituel :

« Malheureux que j'étais ! Je jeûnais, puis je lisais Cicéron :

après nombre de nuits passées à veiller, après des larmes que le

souvenir de mes fautes de naguère arrachait du plus profond de

mon cœur, c'était Plante que je prenais entre mes mains. Si

d'aventure, me ressaisissant, je me mettais à lire les Prophètes,

leur style sans élégance éveillait en moi de la répulsion. Mes yeux
aveuglés ne voyaient plus la lumière ; et ce n'était pas à mes yeux
que je m'en prenais, c'était au soleil.

Tandis que l'antique serpent m'abusait ainsi, une fièvre violente

pénètre, vers le milieu du carême, jusque dans les moelles de mon
corps épuisé, et, sans aucune rémission, chose incroyable, elle

consuma tellement mes pauvres membres que je n'avais presque

plus de chair sur mes os. Déjà on songeait à mes funérailles. Mon
corps était tout glacé; un reste de chaleur vitale ne palpitait plus

que dans la tiédeur de ma pauvre poitrine.

Soudain je me sens ravi en extase, et transporté devant le tri-

bunal du Juge. Une si éblouissante lumière émanait des assistants

que, couché à terre, je n'osais lever les yeux. Interrogé sur ma
profession, je répondis : « Je suis chrétien. » Alors celui qui pré-

sidait : « Tu mens, dit-il ; tu es cicéronien, et non chrétien : là où
est ton trésor, là est aussi ton cœur. »

Je me tus aussitôt ; et, sous les verges (car il avait ordonné qu'on

m'en frappât) je me sentais torturé plus encore par la brûlure de

ma conscience... Enfin ceux qui étaient présents, se jetant aux
genoux du président, le supplièrent de pardonner à ma jeunesse

et de laisser à ma faute le temps du repentir, quitte à parachever

plus tard le supplice, si jamais je lisais les ouvrages de la littéra-

ture profane. Et moi qui, dans un moment aussi critique, voulais

promettre mieux encore, je fis ce serment : « Seigneur, si jamais

il m'arrive de posséder ou de lire des livres profanes, je t'aurai

renié ! » Sur cet engagement je fus congédié, et remontai sur la

terre. Au grand étonnement de tous, j'ouvris des yeux inondés de

larmes, et ma douleur convainquit les plus incrédules.

Ce n'avait pas été là un de ces profonds sommeils, un de ces

rêves irréels dont souvent nous sommes dupes J'en atteste le tri-

bunal devant lequel j'étais prosterné; j'en atteste le jugement
redoutable, objet de mon épouvante! Puissé-je n'être jamais sou-

mis à un tel interi'ogatoirel J'avais les épaules meurtries; à mon
réveil, je sentais encore les coups. Dès ce moment, je me mis à la



LE SONGE DE SAINT JEROME 17

lecture des livres divins avec autant de passion que j'en avais mis

à lire les livres humains. »

Qu'il y ait dans ce fameux u songe »> de saint

Jérôme une bonne part de fiction, je ne ferais pas

trop de difficulté à l'admettre ; et, à serrer de près cer-

tains détails *. comme aussi certains demi-aveux ulté-

rieurs de Jérôme ', on se sent incliné à le croire.

Mais ce qui n'est pas douteux, c'est que le scrupule

qu'il a ainsi dramatisé n'ait été pour lui, comme pour

tant d'autres chrétiens lettrés des premiers siècles, la

cause de très réelles et très douloureuses angoisses.

Dans quelle mesure un chrétien, soucieux de mettre

dans sa vie intellectuelle et morale une entière logique,

avait-il le droit de se complaire à la lecture des livres

païens et d'en faire son aliment de prédilection? Voilà

un problème dont l'intérêt nous apparaît quelque peu

lointain. Pourtant il a suscité même dans le monde
moderne d'ardentes polémiques, — à la Renaissance ',

au XYIP siècle *, surtout au XIX' ^ Sous sa forme

1. Cf. les observations de E.-Ch. Babut, Saint Martin de Tours, Paris

Champion, s. d., p. 99 et s. Toutefois je n'ai pas l'impression que saint

Jérôme ait voulu faire croire, comme le soupçonnait Babut, à une mort
réelle suivie d'une résurrection.

a. Apol. c. riujinum, I, ixx (P. L., xiiii, 44 1).

3. Voy. par ex. la Lucula IVoclis de Fra Giovakni Dominici, publiée en
1908 par Rémi Collon, Paris, Picard, d'après deux mss, l'un de la biblio-

thèque Laurentienne, à Florence, l'autre de la bibliothèque royale, à Ber-

lin. La Lucula fournit les renseignements les plus intéressants sur l'his-

toire de « l'humanisme » à Florence au début du Quattrocento. — Pour
le moyen âge, on peut consulter G. Robert, Les écoles et l'enseignement de

la théologie pendant la première moitié du XIV siècle. Paris, Gabalda, 1909,

p. 76-93.

4. Qu'on se rappelle les débats entre Mabillon et Le Bouthillier de
Rancé. Cf. E. de Broglie, Mabillon et la Soc. de l'Abbaye de Saint-Germain-
des-Prcs, Paris, 1888, t. II, p. 97-196.

5. Cf. l'ouvrage truculent de l'abbé J. Gaume, Le ver rongeur des socié-



1» INTRODUCTION

initiale, il impliquait des conséquences d'une grande

importance historique : à savoir l'avenir de la culture

gréco-latine, d'abord au sein du christianisme lui-

même, puis dans la civilisation européenne. A un

moment donné, l'Eglise a été la maîtresse presque uni

que de ce legs précieux. Si elle lavait décidément

rejeté, il eût été perdu pour nous sans rémission, et

la pensée moderne n'aurait pu, aussi largement qu'elle

l'a fait, se rajeunir et se renouveler aux sources anti-

ques.

VI

Essayons d'abord, par un effort d'intelligence histo-

rique, de comprendre l'état d'esprit des générations

chrétiennes qui vécurent en plein et direct contact

avec le monde païen.

On avouera que, pour elles, les sujets de scandale

ne manquaient pas. Au cirque, au théâtre, dans les

fêtes, dans les institutions, dans les spectacles quoti-

diens de la vie, tant de traits leur rappelaient l'idolâ-

trie, ou respiraient la sensualité ! Et, ces tares détes-

tées, elles les retrouvaient dans la plupart des œuvres

où s'était exprimée l'âme antique. Que de crudités

tés modernes ou le paganisme dans Véducation, Paris, i85i ; et encore

Danibls, s. J., Les études classiques de la société chrétienne, Paris, i853 ;

Krabinger, Die klass. Studien und ihre Gegner, Munich, i855. Le Saint-Siège

a émis à diverses reprises son avis sur la question (Encycl. de Pie IX,

ai mars i853, aux évêques de France; Bref à Mgr Gaume, aa avril 1874 ;

Bref à Mgr d'Avanzo, même date ; lettre de Léon XUI au cardinal

Parocchi, ao mai i885 ; à Mgr Heylen, évèque de iNamur, ao mai 1901).



LES ENNEMIS DE LA CULTURE ANTIQUE I9

dans les récits de la mythologie, que d'obscénités

dans ses symboles ! Il faut n'avoir connu, de la litté-

rature gréco-latine, que les pudiques extraits sur les-

quels peinent ou sommeillent les futurs bacheliers,

pour nier que la vie sexuelle, avec ses ardeurs, ses

mollesses, ses raffinements, quelquefois aussi ses dévia-

tions les plus cyniques, y tient une place considéra-

ble. Cette flamme profane, plus d'un, parmi les chré-

tiens cultivés, avaient appris à la redouter, pour en

avoir autrefois senti la brûlure. Saint Augustin ne va-

t-il pas jusqu'à se reprocher dans ses Confessions »

d'avoir pleuré, encore enfant, sur les pages, relative-

ment bien innocentes, oij Virgile a raconté les tristes

amours de Didon ? On dirait qu'il perçoit rétrospecti-

vement, dans cet attendrissement puéril, les prodro-

mes déjà un peu morbides de cette sensibilité dont tout

le vœu devait se résumer plus tard en ces deux mots :

amare et amavi *.

Oui, l'ascétisme chrétien, ou, en d'autres termes, la

1. I, xm.
3. Conf., II, II : « Et quid erat, quod me delectabat, nisi amare et

amari. » — Voici quelques témoignages modernes qui corroborent d'une

façon intéressante celui d'Augustin. Chateaubriand raconte dans ses

Mémoires d'Outre-Tombe (t. I, p. 92, éd. Biré) qu'il dut, tout enfant, à un
Horace non châtié, au IV" livre de VEnéide, à Tibulle et à Lucrèce, la révé-

lation du monde des sens, et de sa propre nature, voluptueuse et mélan-
colique : (( Je traduisis un jour à livre ouvert V.Eneadiim geniirix, homi-

num divumque voluplas de Lucrèce, avec tant de vivacité, affirme-t-il, que
M. Egault [son maître de latin au collège de Dol] m'arracha le poème et

me jeta dans les racines grecques. » Et encore Jules Lemaitre, Les Con-

temporains, t. VI (1896), p. 38 : « ...Si je consulte ma propre expérience,

je sens très bien que ce que les classiques de l'antiquité ont insinué et

laissé en moi, c'est, en somme, le goût d'une sorte de naturalisme volup-

tueux, les principes d'un épicurisme ou d'un stoïcisme également plein

de superbe, et des germes de vertus peut-être, mais de vertus où manque
entièrement l'humilité. » Gomp. Ad. Boschot, Une vie romantique, Hector

Berlioz, Paris, 1919, p. 5.



20 INTRODUCTION

défiance chrétienne à l'égard de la volupté, ne pou-

vait manquer d'être heurtée de la façon la plus sensi-

ble par la liberté des peintures ou des allusions où se

connplaisent un bon nombre d'écrivains grecs et

romains, dévots adorateurs de la seule nature et fer-

més à la notion même de péché *.

La philosophie antique suscitait, pour sa part, des

préventions d'un autre ordre. Elle renfermait en soi

un principe d'indépendance intellectuelle, de libre et

ironique examen, qui n'épargnait ni la religion

païenne traditionnelle — sur ce point les chrétiens

eussent passé condamnation — , ni même (et cela avait

une tout autre portée) l'idée de Dieu, l'idée de Provi-

dence, la croyance aux rémunérations posthumes *.

Gomment maintenir, en face d'une critique aussi auda-

cieuse, l'intégrité souveraine de la regala fidei ? Le

péril n'était pas imaginaire. L'événement en avait

démontré la réalité. Un des mouvements intellectuels

les plus redoutables qu'eut à combattre dans les

milieux chrétiens l'Eglise naissante, ce fut le gnosti-

cisme, dont on rencontre les traces dès la fin du

I" siècle et qui eut au cours du IP siècle une efllores-

cence incroyable. Or c'était une opinion courante \ et

I. Pour le contresens parfois commis sur le pecces d'Horace, Satires, I,

II, 63, cf. P. LEJA.Y, Œuvres d'Horace, Satires. Paris, Hachette, igii, p. 3a.

î. Références dans Paul Decharme, La critique des traditions religieuses

chez les Grecs. Paris, A. Picard, içjoh. Voir l'Index de cet ouvrage aux mots

Athéisme, Impiété, Religion, Providence, Enfer.

3. Tertullien rapproche Marcion d'Epicure (adu. Marc, V, xix; K«ot-

M&NN, dans C.V., t. xlvii, p. 645, ligne ii). U note à ce propos que

« omnes (haereses) ei subtiloquentiœ tiiribus et philosophife regulis con-

stant ». Cf. de Anima, xxiii (Reifferscheid-VVissowa, dans C. V., t. xx,

p. 336, ligne i6) : « Doleo bona fide Platonem omnium haereticorum

condimentariura factum ». — Hippolyte de Rome, dans ses Philosoph.,



LES ENNEMIS DE LA CULTURE ANTIQUE 21

partiellement justifiée, que ces spéculations d'une

fantaisie sans limite étaient apparentées en plus d'un

point à certains systèmes de la philosophie profane.

Solidarité compromettante qui n'encourageait guère

les fidèles à sympathiser avec celle-ci.

Enfin, il n'était pas jusqu'à l'art littéraire lui-même,

jusqu'à cette technique du style étonnamment per-

fectionnée au cours des siècles, qui ne dût éveiller

chez eux un malaise assez pareil à de l'aversion. Rap-

pelons-nous à quel degré de virtuosité, à quelles inven-

tions spécieuses, à quelle forfanterie de dialectique, en

étaient arrivées dans les premiers siècles de l'Empire

l'éloquence parlée et la littérature écrite. A force de

se complaire dans les jeux frivoles de l'esprit, dans

les inépuisables gentillesses des amplifications oratoi-

res, la littérature gréco-romaine avait perdu en grande

partie le sens de la réalité et le goût du vrai. C'est

l'époque où triomphent la rhétorique, la néo-sophisti-

que, dont l'étrange séduction pénètre tous les domai-

nes de la pensée et assigne comme but suprême aux

esprits les paradoxes habilement déduits, les thèmes

scolaires richement développés et les ruses de style.

Dans une société ivre de littérature et déshabituée de

la vérité, le christianisme apparaissait, tourné tout

entier vers la vie intérieure, convaincu passionnément

du sérieux de la vie humaine, du tragique de la des-

rapproche le gnostique Valcnlin tantôt des Pythagoriciens (VI, xxix),

tantôt des Académiciens ou des Péripatéticiens (VI, xxii), Marcos des

Pythagoriciens (VI, lu), Marcion d'EmpédocIe (VI, xxix). E. de Fave
admet certaines filiations d'idées entre la philosophie grecque et le gnosti-
cisme {Gnostiqiies el Gnosticisme. Paris, Leroux, igiS, p. 38, 3o, 4i, 5i, 97,
198, A19).



22 INTRODUCTION

linée, et si loin de considérer les idées comme de

simples jouets dialectiques! Gomment n'eût-il pas

jugé absurdes, et même pernicieux, les exercices dont

cette société faisait son ravissement et son orgueil?

Il s'y sentait d'autant plus porté que la forme litté-

raire de la Bible était un sujet de stupeur pour les

lettrés du paganisme, et devint prétexte à d'inépuisa-

bles railleries. Le grec biblique, avec ses hébraïsmes,

sa simplicité toute voisine de la langue quotidienne-

ment parlée, déroutait des gens aux yeux desquels

tout était barbarie en dehors de leurs habitudes '. Ce

fut bien pis quand la Bible grecque eut été traduite

en latin par des mains bien intentionnées, mais

médiocrement expertes. Ces transpositions, très litté-

rales, puisqu'il ne s'agissait de rien de moins que de

rendre dans sa teneur exacte la parole de Dieu, très

populaires aussi dans leur langage, puisqu'elles

devaient être comprises des plus ignorants, fournirent

aux adversaires du christianisme quelques-uns de

leurs plus injurieux persiflages \ Et, par une réac-

I. Celse, ap. Origène, Contra Celsam, I, lxh (Kcetsghau, dans G. V.,

Origenes, I, ii3); Clément d'Alox., Protrepticus, viii, 77. Origène, Ilom.,

VIII, I : c< Deprecamur uos, o auditores sacrorum voluminum, non cum tœ-

dio vel fastidio ea, quœ leguntur, audire, pro eo quod minus delectabilis

eorum videtur esse narratio » ; Saint Jean Chrysost., Hom. in loannem,

II, 2 (P. G., Lix, 3i); Saint Basile, Ep. cccxixix à Libanios (P. G., xxxii,

io85); Hexam., 3° Homélie (P. G., xxix, lao D) à propos du mot «paûcJtt;,

dans Genèse xvi : (( Que la singularité du mot ne vous fasse pas rire; ne

vous moquez pas de nous si nous ne nous conformons pas à votre choix

de mots et si nous ne cherchons pas à disposer les nôtres d'une façon

harmonieuse, etc. »

3. Lactance, Hist. div., V, i (Brandt, dans C. V., t. XIX, p. 4oo ;

P. L., vi, 5oo) : « Hœc imprimis causa est, cur apud sapientes et doctos

et principes huius saeculi Scriptura sancta fide careat, quod prophetae

communi ac simplici serinone, ut ad populum, sunt locuti. Gontemnuntur
itaque ab iis qui nihil audire vel légère nisi expolitum ac disertura



LES ENNEMIS DE LA CULTURE ANTIQUE 23

tion inévitable, les chrétiens lurent amenés à conce-

voir de l'animositë contre le principe même de l'art

du style, en tant que déformateur du vrai et ferment

de vanité.

La civilisation gréco-romaine recelait donc pour les

tenants de la foi nouvelle plus d'un germe d'aigreur

et d'inimitié. Ce qui empoisonnait davantage encore

cette antipathie instinctive, c'était que l'Etat se fai-

sant persécuteur, employait contre les chrétiens ses

geôles, ses bourreaux, ses supplices, toute la gamme
des atroces pénalités romaines.

Il faut se représenter l'ensemble de ces données

pour obtenir la pleine et impartiale compréhension

d'un état d'esprit que je vais maintenant définir.

Il est prouvé qu'il y eut, durant les premiers siè-

cles de notre ère, — aussi bien en Orient qu'en Occi-

cent (contraiiement à ce qu'on dit parfois), — un bon

rombre de chrétiens ennemis de la culture antique et

qui, se contentant de leur seule foi, et d'un seul livre.

Il Bible, auraient volontiers rejeté, sans distinction ni

inventaire, l'héritage intellectuel de l'ancien monde.

Clément d'Alexandrie, esprit distingué, chrétien pro-

fondément convaincu, mais dont l'éclectisme intelli-

gent aurait voulu pouvoir s'inspirer librement de la

lolunt, nec quicquam inhaerere animis eorum potest, nisi quod aures

llandiori sono permulcet. » Voir aussi ibid., vi, ai (Brandt, p. 56a).

— Araobe, Adv. Naliones, l, xlv (Reifferscheid, dans C. V., t. IV, p. ag,

]. ao); I, Lviii (ibid., p. Sg, 1. 8); I, lix, il cite une objection païenne :

;( Barbarismis, solœcismis obsitae sunt res vestrœ et vitiorum deformitate

poUutaî. » — Saint Jérôme, Ep. lui, io (Hilberg, dans G. V, t. LIV,

p. 463) : « Nolo offendaris in scripturis sanctis simplicitate et quasi vilitate

verboram, qufc vel uitio interpretum vel de industria sic prolatœ sunt, ut

rusticam contionem faciiius instruereat et in una eademque sententia

aliter doclus, aliter audiret indoctus. » Cf. Ep. xxii, 3o, a.



24 INTRODUCTION

pensée grecque qu'il admire, nous révèle que ces

intransigeants formaient autour de lui la majorité,

vers le début du IIP siècle *
; et cela dans une ville

oii la haute culture était traditionnelle, la ville de

l'érudition, du Musée, des bibliothèques! (( Le vul-

gaire, déclare-t-il non sans mélancolie, a peur de la

philosophie grecque, comme les enfants ont peur des

fantômes *. » On allait jusqu'à contester à Clément le

droit d'écrire, ou du moins jusqu'à s'émouvoir qu'il

usât son temps à une tâche comme celle-là. Clément

est obligé de se défendre contre ces étranges suscepli-

bilités qui, volontiers, se fussent tournées en suspi-

cion ^

Plus tard encore, au lY*, au V^ siècle, à Rome, en

Cappadoce, en Cyrénaïque à Constantinople, les

mêmes défiances se faisaient jour, et cela non pas seu-

lement de la part de protestataires isolés, mais du fait

de la masse chrétienne *. Des hommes comme saint

Jérôme ^ Grégoire de Nazianze*, Synesius de Cyrène
,

l'historien Socrate * en étaient réduits à batailler coi-

1. Slromates, VI, ii, 89; ibid., VU, i.

2. Strom., VI, Lxxx, 5.

3. i" Slromate I, ii-i4. Cf. E. de Fate, Clément d'Alexandrie, a' éd.,

p. iSg et s.

4. Ot TioXXot xp^OTiavcbv, dit Grégoire de ^SLzi&nze (Or. funèbre de saiit

Basile, xi, 1 ; P. G., xxxvi, 5o8).

5. Ep. Lxx (HiLBERG, dans G. V., t. liv. p. 700). Un certain Magnui,

que Jérôme traite d'Orator Urbis, lui avait demandé, à la fin d'une lettn,

« pourquoi il semait çà et là dans ses écrits des exemples tirés de la litté-

rature profane, souillant ainsi des horreurs païennes la candeurde l'Eglise ».

Question insidieuse, où Jérôme put soupçonner quelque piège tendu par

l'inlassable hostilité de ses ennemis romains. (Cf. S 6 ; Hilberg, p. 708»

1. 8 et s.;

6. Op. cit.

7. Ep. CLiii (P. G., XLVi, i553).

8. Hist. eccl., 111, xvi (P. G., lxvii, iiao).



LES ENNEMIS DE LA CULTURE ANTIQUE 25

tre les malveillances dont était l'objet l'i) è^ e&coGev

Tiaibsvaxc, l'éducation profane.

Ils y mettaient parfois un peu de dépit et de mau-

vaise humeur ; mais plus souvent usaient-ils d'une

longanimité qui étonne : ce sont des justifications,

des ménagements, des concessions même dont le ton

ressemble presque, en certaines pages, à celui des

intransigeants qu'ils veulent apaiser.

En sorte que l'on peut poser en fait qu'il ny a

guère d'écrivain chrétien, dans les premiers siècles de

l'Empire, chez qui, plus ou moins sincère, plus ou

moins diplomatique, ne perce ou ne s'afQrme une

hostilité à l'égard des diverses formes de la culture

profane.

Chez quelques-uns, c'est une manie et. dirait-on,

une gageure. Terti^lien, par exemple, — jouteur d'ail-

leurs incomparable, l'écrivain le plus original de la

latinité sous l'Empire, — ne manque guère l'occasion

de creuser encore plus avant le fossé entre le monde
et l'Eglise. Il proclame que toute la doctrinu saecalaris

littéralurae est sottise aux yeux de Dieu, et que le

chrétien la réprouve *. Il traite les philosophes de

« marchands de sagesse et d'éloquence ^ », « d'ani-

maux de gloire' », et voit dans la dialectique, invcTi-

tée par le « pitoyable Aristote », la mère des hérésies.

« Qu'y a-t-il de commun, s'écrie-t-il *, entre Athènes

et Jérusalem, entre l'Académie et l'Eglise?... Tant

1. De Spectac, xviii.

a. De Anima, 111 (Reifferscheid-Wissowa, p. 3oj, 1. 3a).

3. Jbid., I (p. 399, 1. 10). Cf. Adv. Marc, 1, xiii.

It- De Praescr., vu.



20 INTRODUCTION

pis pour ceux qui ont mis au jour un christianisme

stoïcien, platonicien, dialecticien! Pour nous, nous

n'avons pas besoin de curiosité après Jésus-Christ, ni

de recherche après l'Evangile ! » Et voici maintenant

l'apologiste Théophile : « Les récits des philosophes,

des historiens et des poètes paraissent dignes de foi à

cause des ornements du style, — déclare Théophile,

évêqued'Antioche dans la seconde moitié du IP siècle,

— mais le fond en est vide et insensé ' ». Ces attaques

prennent chez certains polémistes ^ le caractère d'un

dénigrement systématique dont la lourde ironie con-

fine parfois à l'ineptie la plus accablante. Les esprits

modérés eux-mêmes, un Justin, un Athénagore, un Clé-

ment d'Alexandrie, un Origène, un Lactance, qui au

fond ne pouvaient se résoudre à admettre que la pen-

sée païenne eût erré complètement^ n'osaient pas non

plus pousser leur désir de bienveillance et d'équité

jusqu'à se priver de lui décocher maintes critiques '.

En outre, comme pour racheter leurs sympathies à

son égard, et leur révérence secrète, ils se réfugiaient

à l'occasion dans l'hypothèse invraisemblable, forgée

antérieurement au christianisme par les Juifs alexan

drins, d'après laquelle la sagesse grecque n'aurait été

1. Ad. AuloL, II, XII (P. G., VI, 1069) ; cf. III, n.

a. Par ex. Tatien, Hermias.

3. Références très nombreuses : voy. K. Werner, Gesch. der apol. u.

polem. Liter., Schafîhausen, 1861 et s., t. I, p. 3i6-335. Pour Clément

d'Al., cf. W. Wagner, dans la Z. fur wiss. TheoL, XLV (1902), p. aaoets.

Pour Origène, cf. J. Denis, La philosophie d'Origène. Paris, i88/i, p. 17 et s.

— L'opinion chrétienne à l'égard des divers philosophes est bien résumée

dans le Dict. of Christian Biography, de S.mith et Wage, t. I (1877), p. i43

«t s.



LES ENNEMIS DE LA CULTURE ANTIQUE 27

qu'un détournement de la sagesse hébraïque, les phi-

losophes ayant pillé Moïse et la Bible *.

A rencontre des ironies païennes sur la simplicité

de la langue de l'Ecriture sainte, on en vint même à

contester d'une façon absolue l'importance du style

et de la grammaire, et à réduire à de pures conven-

tions ou à de simples préjugés ces lois du langage

auxquelles la tradition littéraire attachait tant de prix.

Ce paradoxe trouva des défenseurs parfois fort inat-

tendus. Tel l'ancien rhéteur Arnobe, dont la faconde

verbeuse, sans discrétion et sans nuances, s'attarde à

développer cette idée que la foi n'a point besoin des

vaines techniques, et qu'après tout aucune façon de

parler n'est naturellement correcte, aucune naturelle-

ment vicieuse -.

C'est ainsi que le sentiment, sincère ou non, des

intellectuels chrétiens rejoignait sur plus d'un

article l'exclusivisme des sùnpUciores : tant le souci

de penser en commun est fort au sein du catholi-

cisme 1 A ces raisonnements, plus ou moins ennemis

de la culture gréco-latine, une sorte de logique, rudi-

mentaire, mais redoutable, était sous-jacente. A quoi

bon faire effort de conciliation ou manège de coquet-

terie à l'égard d'une civilisation où la vraie foi trou-

I. Références également très nombreuse». Voy. Har>a.ck, Gescli.d. allchr.

f.iter., erster Teil, p. 877 et s. Cette théorie, sur laquelle saint Augustin
avait fini par concevoir quelques doutes {Cité de Dieu, VIII, xi), a été

transmise au moyen âge par Cassiodore (cf. Inst. div., I, xvii). On en

retrouve des traces jusque dans le Discours sur l'Hisloire univ., de Bossuet

(11° partie, chap. XV, in fine). L'indication de Bossuet est d'ailleurs très

prudente.

a. Adv. Nationes, I, lix (Reifferscheid dans C. V., t. IV, p. Zio). «... Si

verum spectes, nuUus scrmo natura est iiileger, uitiosus similiter nullus,

etc. »



28 INTRODUCTION

\ait si peu de points d'attache et tant d'occasions de

s'altérer ou de se dissoudre? Bien vivre, expier ses

fautes, s'acheminer sans trop d'écarts vers l'éternelle

patrie, n'était-ce point là le devoir essentiel du chré-

tien? Pourquoi aggraver une tâche déjà si malaisée

en y intégrant l'étude d'écrivains nourris de poly-

théisme, insoucieux de la règle des mœurs, hospita-

liers à toutes les curiosités anarchiques de l'esprit, à

toutes les faiblesses charnelles, et dont les spéculations

contradictoires décelaient des incertitudes mortelles à

la stabilité de la croyance établie? En lisant les Ecri-

tures, n'y relevait-on pas plus d'un conseil suscepti-

ble de justifier les énergiques partis pris déjà suggérés

par l'expérience et par le bon sens même? Il n'était

donc que de négliger résolument cette « sagesse du

monde » que Tapôtre Paul avait appelée « folie * »

,

pour s'attacher à ce qui est le tout de l'homme,

durant son pèlerinage terrestre.

VII

La reconstitution psychologique que je viens d'es-

quisser n'est pas fantaisiste, ni construite a priori. Elle

repose sur une foule de textes, où respire le même
ascétisme incurieux de tout ce qui, dans la vie, sem-

blait n'être que parure superflue et futile complai-

sance de l'esprit. Bien plus, dans telles compilations

I. ICor., I, ao ; cf. Boni., i, 32 ; // Cor., x, 5; Coloss., 11, 8.



LES COMPROMIS NÉCESSAIRES 29

anciennes de droit ecclésiastique, dans telle décision

de concile, figure la défense formelle, faite aux fidè-

les, aux évêques même, de lire les livres païens '. Ces

prescriptions n'ont d'ailleurs jamais eu qu'une valeur

locale et, semble-t-il, qu'une efficacité précaire. On

voit pourtant le péril : la survivance de l'antique

patrimoine scientifique et littéraire était directement

menacée.

Mais il aurait fallu pour cela que les principes abso-

lus des intransigeants fussent poussés à bout et appli-

qués dans toute leur rigueur. Or la vie a des nécessi-

tés et des réactions où les partis pris, si ardents soient-

ils, rencontrent leurs limites, et avec lesquelles ils

sont astreints à composer. Répudier en bloc la cul-

ture gréco-latine sous prétexte de rénovation morale

et religieuse, c'était là un geste dont l'audace pouvait

paraître grandiose. Conçoit-on vraiment que ce geste

eût pu s'achever et réaliser son œuvre de rupture et

de destruction?

Songeons à ce que représentait, comme puissance

de recherche et de création, ce patrimoine hellénique,

encore enrichi par le génie romain, après que celui-

ci se le fut approprié, et qui, dans la décadence, déjà

sensible, subsistait encore presque intact.

C'était d'abord le fruit d'une longue suite d'efforts

admirables pour expliquer le monde à l'homme et

l'homme à lui-même. Les philosophes, les critiques

I. Const. apost., l. vi (Funk., I' [igoB], p. i3). (Texte très curieux.) —
Cf. IV* Concile de Carthage (SgS), c. xvi, dans Gratien, c. i, dict. xxxvii :

« ...ut episcopus gentilium libres non légat, haereticorum autem pro

necessitate et temijore )>.



3o INTRODUCTION

grecs, avaient révélé, par leurs tentatives d'interpréta-

tion rationnelle de l'ensemble des choses, par leurs

intuitions psychologiques, par leurs analyses perspica-

ces de l'esprit humain et de ses créations, la puissance

de la raison, quand elle s'applique méthodiquement à

son objet. Puis ce réel humain, matière où s'étaient

exercées leurs vues profondes, était devenu entre

d'autres mains, celles des poètes et des artistes, un
enchantement pour l'imagination, en vertu d'un don

de sympathie, d'un instinct du beau, d'une grâce,

tantôt douloureuse, tantôt spirituelle, qui sont les mar-

ques de l'esprit grec. Dans tous les domaines de l'ex-

pression, spécialement de l'expression littéraire, les

recherches des théoriciens aidées des grandes créations

de l'art avait décelé comment peuvent se traduire tou-

tes les nuances de la sensibilité et toutes les richesses

de l'intelligence; comment le goût, d'abord instinctif,

prend conscience de lui-même et se crée ses procédés;

comment les mots acquièrent un pouvoir à la fois

significatif et suggestif, tandis que la phrase s'orga-

nise, s'équilibre, s'amplifie, devient rythme, harmo-

nie, beauté.

Ces leçons de haute raison, ce savoir positif, cet

art puissant, pathétique et raffiné, ces techniques

savantes, le christianisme allait-il donc les sacrifier?

Un tel retranchement n'eût pas atteint seulement des

virtuosités artistiques auxquelles le sérieux chrétien

avait le droit de rester étranger. 11 aurait supprimé

ou paralysé pour longtemps l'astronomie, la géomé-

trie, la musique, la rhétorique, la dialectique, la

grammaire, toutes les disciplines qui faisaient alors



LES COMPROMIS NÉCESSAIRES 3l

l'homme cultivé *. Du même coup, le christianisme

se condamnait à l'indigence intellectuelle ; il se fermait

les grandes voies de la pensée, et il compliquait de

difficultés insurmontables son œuvre de conquête et

de propagande.

Si les phalanges chrétiennes s'étaient recrutées indé-

finiment parmi « les cardeurs, les cordonniers, les

foulons >), selon l'ironique insinuation du philosophe

païen Celse ^ il aurait été facile de faire bon marché

des trésors intellectuels accumulés par les siècles anté-

rieurs. Nul n'eût senti le dommage d'un tel holo-

causte. Mais, de bonne heure, des lettrés, des esprits

rompus aux méthodes traditionnelles d'enseignement,

s'étaient laissé séduire à la foi nouvelle, et, après en être

devenus les fidèles, ils voulaient, dans le prosélytisme

de leurs certitudes, s'en faire les apologistes. Gom-

ment, dès lors, n'y auraient-ils pas introduit les exi-

gences de leur pensée d'hommes cultivés et celles

de leur amour-propre? Car ce fut pour eux une vive

souffrance morale, une véritable croix, de sentir le

mépris accablant que les doctes du paganisme faisaient

peser sur « ce ramassis de gens ignorants et de fem-

mes crédules, racolé dans la lie du peuple », comnae

disait lun d'eux en parlant de la secte % et sur le

1. <( Orbis ille doctrinae quam Graeci gywxXiov naibefav uocant »

(Quintilien, 7ns/. Or., I, x, i.)

a. Ap. Orig. C. Celsum, III, lv. /

3. Cœcilius, dans l'Octavius de Minucius Félix, viii, i- — Ce malaise

intellectuel leur était d'autant plus douloureux que certains parmi eux
se rappelaient avoir été retardés dans leur propre conversion par la

forme du latin biblique. Cf. saint Augustin, Conf., III, v, g : « Visa est

mihi indigna (scriptura) quam TuUianœ dignitali compararem. » — Voir
aussi saint Jérôme, Ep., xxn, 3o.



02 INTRODUCTION

livre où elle lisait la parole divine. On les accusait

d'humilier leur intelligence, de sacrifier à une foi

irrationnelle les exigences de la critique et les élégan-

ces de l'esprit '. Ils formèrent le vœu passionné d'obli-

ger ces dédains à se taire en prouvant à leurs adver-

saires la beauté, la vérité de la doctrine chrétienne,

au moyen d'arguments que ceux-ci ne pussent récuser

u priori, et en les égalant par la perfection de leur art

littéraire, par leur souci du bien-dire *.

C'est ce désir de se rehausser au point de vue intel-

lectuel qui a fait probablement échec à la tendance

I. Caecilius, ibid., v, 4; Celse, ap. Origène, I, ix ; iivii; III, iviii ; III,

iLiv (« Voici quelles sont leurs maximes : loin de nous tout homme qui

possède quelque sagesse, quelque science ou quelque lumière. Mais s'il

est des insensés, des ignorants et des illettrés, qu'ils viennent à nous
avec confiance... >)); Porphyre, le philosophe néo-platonicien, commen-
tait ainsi le passage de saint Matthieu, xi, 25 [« Seigneur, je vous rends

gloire de ce que vous avez caché ces choses aux sages et aux prudents, et

que vous les avez révélées aux petits »] : u II aurait fallu, à ce prix, ren-

dre plus clair et moins énigmatique ce qu'il écrivait pour les enfants et

les êtres encore privés de raison. Si c'est aux sages que les mystères sont

cachés, aux enfants en bas âge et encore à la mamelle que, contre tout

bon sens, ils se laissent voir, le mieux est dès lors de rechercher avec

ardeur la déraison et l'ignorance. La grande trouvaille du Christ sur

cette terre, c'est d'avoir dissimulé aux sages le rayon de la science pour
le dévoiler aux êtres privés de sens et aux nourrissons » (ap. Macarius

Magnes, Apocr., IV, ix).

L'empereur Julien disait aux chrétiens : « Le croyez seulement est toute

votre sagesse. Votre lot, c'est l'ignorance et la rusticité. » (Cité par Grég.

de Nazianze, Or. c. JuUanum, IV, cii [P. G., ixxv, 687].) Voir aussi Lucien,

Peregrinus, xin. L'épithète de slutti leur était communément décernée

(Lactance, Inst. div., V, i; Ps.-Augustin, Quxst. in Vet. et Nov. Test., cxiv);

Augustin, Enarr. in Ps., XXXIV, vin (P. L., xxxvi, 338) : « Ubicumque
inuenerunt christianum, soient insultare, exagitare, irridere, uocare

insulsum, hebetem, nullius cordis, nullius peritiœ. »

9. Octavius, XXXIX ; Origène, fragm. cité dans la Philocalie, V; Lactance,

Insl. div., V, i-ii, et aussi I, i, 10; II, xix, i ; III, i, 1; saint Jérôme, Pré-

face du De Vir. illustr. Le recueil apocryphe de lettres échangées entre

Sénèque et saint Paul a été forgé pour combattre indirectement chez les

lettrés païens leurs répugnances à l'endroit de la forme des Epîtres : le

faussaire montre l'admiration de Sénèque pour le fond même de ces

Epîtres, afin d'induire les délicats à percer l'enveloppe qui leur déplaît.



LES COMPROMIS NÉCESSAIRES 33

un peu fanatique dont pourtant quelques vestiges

subsistent çà et là, fût-ce chez les plus raisonnables.

On s'avisa que saint Paul n'avait pas craint de citer

dans ses Epitres des auteurs profanes, tels qu'Epimé-

nide, Euripide, Aratus : c'était déjà là un « précé-

dent » digne de respect. Tertullien lui-même, quoi-

que inexorable par tempérament, reconnut que d'inter-

dire aux chrétiens de s'initier à la culture profane, ce

serait les réduire à une impuissance spirituelle et pra-

tique à peu près complète *. Quelques-uns allèrent

jusqu'à admettre que la vérité presque totale était

éparse dans les systèmes philosophiques pa'iens, mais

qu'aucun penseur ne l'avait embrassée dans son inté-

gralité, parce que nul d'entre eux ne connaissait l'idée

maîtresse qui domine la vie et qui lui donne sens et

fin. Il n'était donc que de recomposer, à la lumière

de la révélation, ces morceaux dispersés du vrai et

de les ramener à l'unité -. Clément d'Alexandrie note

que la connaissance des méthodes de l'histoire, de la

g^éométrie, de l'astronomie, et surtout de la dialecti-

que, est susceptible de rendre de grands services à

l'interprétation des vérités de la foi et à la défense

de ces vérités contre ceux qui les méconnaissent '.

Saint Grégoire de Nazianze estimera que quiconque

développe en lui soit la piété, soit la science, et l'une

I. « ...cum instrumentum sit ad omnem vitatn litteratura » (de Idolol.,

x; c'est une objection qu'on lui fait, mais cette objection, il l'accueille);

cf. de Cor., vin (Œïhler, I, 636) : « (Litteras) necessarias confitebor et

commerciis rerum et nostris erga Deum stiidiis ».

3. C'est la théorie de Lactnncc, qui est en cela de la lignée des Justin,

des Athénagore, des Clément d'Alexandrie et des Minucius Félix.

3. Détail des références dans Wagner, Zeilsch. f. iviss. Theol., xlv,

(1903), p. 345 et s.



34 INTRODUCTION

à l'exclusion de l'autre, ressemble à un borgne, mais

que celui-là est vraiment complet qui dispose de ces

deux puissances *.

Ce sont là des déclarations qui ont leur prix. Il ne

faudrait pas en exagérer la valeur, ni croire que cet

apparent libéralisme ne soit pas fréquemment contre-

dit, chez ceux même qui y condescendent, par des

remarques inspirées d'un esprit assez différent. J'ai

signalé déjà ces fluctuations et j'en ai marqué l'ori-

gine. Nous n'avons pas le droit d'imposer aux faits et

aux textes une unité de tendances qui ne s'y reflète

nullement, et qui ne serait qu'une vue ou un postulat

de notre esprit. Il convient de les accepter tels que

l'histoire nous les offre, avec leurs incohérences et leurs

contradictions.

VIII

Au surplus, vers la fin du lY^ siècle, une doctrine

moyenne se dégagea de ces débats confus, et, grâce

aux noms illustres de ceux qui la recommandèrent,

elle acquit pour les âges ultérieurs, non pas force de

loi, mais une force réelle d'influence et de suggestion.

II y a, classé à tort parmi les sermons de saint

Basile ^ un opuscule célèbre oii l'évêque de Césarée

explique à des jeunes gens, ses neveux, « la manière

1. Eloge de Basile, xn (P. G., xxxvi, Bog C).

2. P. G., XXXI, 563-590.



LA DOCTRINE MOYENNE DES PÈRES DU iV SIÈCLE 35

de tirer profit des auteurs profanes » : c'est le titre

même de ce petit traité, souvent réimprimé depuis la

Renaissance, et qui a toujours été cher aux amis des

lettres antiques. A dire vrai, on ne voit pas que le

sujet y soit développé avec l'ampleur et la précision

que l'on souhaiterait. Basile apporte à sa discussion

moins de méthode que de bonhomie aimable et

d'abondant humanisme. Néanmoins des principes

importants s'en dégagent. Basile estime que, même
dans cette littérature profane alors si décriée, tout n'est

point gâté au point de vue moral; que les poètes, les

orateurs, les historiens ont su louer le bien et qu'ils

fournissent une abondance de préceptes et d'exemples

susceptibles d'apporter à l'âme du jeune homme un

ennoblissement. Seulement il réclame un choix, afin

que soient éliminées les parties suspectes. Sous réserve

de cette épuration préalable, Basile est d'avis qu'il y a

grand avantage pour les jeunes gens à lier commierce

avec les lettres profanes ; elles leur donneront comme
une première formation qu'ils parachèveront plus tard

par l'étude des livres saints ; elles accoutumeront leurs

yeux novices encore à mieux supporter l'éclat éblouis-

sant des enseignements de l'Ecriture. Elles sont, en

somme, pour le jeune chrétien du IV^ siècle ce qu'a été

jadis pour Moïse la science des Egyptiens, pour Daniel

celle des Chaldéens. Elles valent en tant que prépara-

tion et acheminement à une plus haute tâche, qui est,

en l'espèce, l'intelligence de l'Ancien et du Nouveau

Testament. .

Le point de vue de saint Basile est donc assez spé-

cial et n'échappe guère au reproche d'étroitesse. Mais



36 INTRODUCTION

quand on se rappelle avec quelles susceptibilités

ombrageuses il avait à compter, en un tel sujet, on

se sent plus enclin à rendre hommage à la générosité

de ses intentions.

Quelques années plus tard, vers 4oo, saint Jérôme

eut à son tour l'occasion de préciser ses idées sur le

même problème. Un de ses correspondants de Rome
lui avait exprimé son étonnement de le voir entremê-

ler ses ouvrages de citations empruntées aux auteurs

profanes '. Jérôme lui répond, et sa justification ne

va à rien de moins qu'à revendiquer le droit absolu

d'utiliser les lettres gréco-latines dans l'intérêt et pour

l'honneur de la foi. 11 rappelle qu'une longue tradi-

tion, qui remonte par delà saint Paul jusqu'à Moïse

même, légitime ce genre d'emprunts
;
que les nécessi-

tés de la polémique y obligent les défenseurs du chris-

tianisme, et que tel d'entre eux, pour avoir voulu

s'y soustraire, a manqué son but. Il résume sa théo-

rie personnelle en une comparaison : de même que

dans le Deutéronoine (xxi, 12) Dieu ordonne, avant

d'épouser une captive, de lui raser la tête et les sour-

cils, de répiler et de lui couper les ongles, pour la

rendre digne du lit de l'époux, pareillement le chré-

tien séduit par la beauté de la sapienlia sacculuris doit

commencer par la nettoyer de tout ce qu'il y a de

mort en elle, idolâtrie, volupté, erreurs, passions, et

ainsi purifiée et préparée, elle deviendra digne de ser-

vir Dieu.

Si Ton s'inquiète de savoir comment se faisait dans

l'esprit de saint Jérôme l'accord entre cette doctrine

I. Voy. plus haut, p, 24, note 5.



LA DOCTRINE MOYENNE DES PÈRES DU iV SIÈCLE 87

et les engagements assez formels dont le songe cicé-

ronien nous a fourni le témoignage, c'est saint Jérôme

lui-même qui lève cette perplexité, quand à une incri-

mination analogue de son ancien ami Rufin. devenu

le plus perfide de ses adversaires, il riposte qu'après

tout un songe n'est qu'un songe et n'engage à rien '.

Quoi qu'il en soit, retenons le compromis dont il se

constitue le défenseur.

Celui auquel saint Augustin aboutit dans son De

Doctrina christiana ^ commencé en 897, achevé seule-

ment en 427, est assez analogue.

Saint Augustin connaissait parfaitement la littéra-

ture latine profane. 11 l'avait enseignée à Thagaste. sa

ville natale, puis à Carthage, à Rome et à Milan. Il

n'avait pu oublier — ses Confessions l'attestent — que

c'est à un traité de Cicéron, VHortensias, noble et élo-

quente exhortation à l'étude de la philosophie, qu'il

avait dû son premier émoi intellectuel, et que là

s'était allumée sa passion de sagesse et de vérité ^

D'autre part, plus il avait avancé dans la vie, et plus

rigoureux, plus exclusif, s'était fait son christianisme :

à tel point que dans ses Rétractations, écrites alors

qu'il tduchait à la soixantaine, il se fît une obligation

de désavouer dans ses écrits antérieurs — entre autres

imperfections — tout ce qui y sentait, soit dans la

forme, soit même dans l'expression, un excès de com-

plaisance à l'égard des libérales disciplinae \

I. Apol. c. Rufinum, I, xxx (P. L., xxm, /i4i).

î. P. L., xxxiv, i5-i:ii

.

3. ConJ., m, IV.

Ix- Voy. les traits relevés par Harnaci, Sitz.-Ber. de l'Acad. de Berlin,
1905, II, p. 1106.



38 INTRODUCTION

Cette double tendance, du lettré et du chrétien

rigoriste, se trahit dans le De Doctrina christiana, mais

la seconde est prépondérante, comme il faut s'y atten-

dre en un opuscule qui n'est autre chose qu'un traité

de rhétorique sacrée ou un manuel d'interprétation

des Ecritures à l'usage des clercs. Selon saint Augus-

tin, il y a, dans la science profane, des éléments

si évidemment entachés de superstition que nul hon-

nête homme ne peut songer à s'y initier : par exem-

ple, l'astrologie. Il y en a d'autres, tels que l'histoire,

l'histoire naturelle, l'astronomie, la dialectique, la

rhétorique, etc., qui, à condition qu'on se gare des

dépravations et abus auxquels ils donnent lieu, sont

dignes d'étude et rendront les plus grands services à

l'exégèse et au commentaire oral des Ecritures. iVugus-

tin aboutit, comme Jérôme, à une allégorie où se

résume sa pensée. Il faut qu'imitant le peuple juif,

au sortir de l'Egypte, le christianisme emporte les

vases d'or et d'argent de ses ennemis, et les emploie

pour son usage *.

C'est sous le couvert de telles autorités et de tels

raisonnements que la culture antique a pu être sau-

vegardée. On éprouve quelque surprise à constater

que ses défenseurs n'aient point imaginé pour elle de

plus convaincante apologie que de la présenter comme
une sorte de propédeutique à l'approfondissement de

la Bible. Tel est pourtant le fait. Chaque époque a

ses raisons spéciales d'aimer le passé, de se rattacher

\. De Doctr. chr., II, xl (P. L., xxxiv, 63).



LA TRANSMISSION DES LETTRES ANTIQUES 89

à lui et de lui souffler un peu de la vie. faute de quoi

il ne serait plus que cendre et poussière. Il convient

donc de louer le courage et le bon sens de ceux qui,

résistant à la pression des zélotes de la pieuse igno-

rance, ont finalement maintenu le devoir ou du moins

la permission d'apprendre l'art de penser et d'écrire

là 011 cet art avait été si excellemment pratiqué.

IX

Viennent maintenant les invasions des barbares,

les grands désastres du Y* siècle ! Quand la civilisation

latine aura fléchi de toutes parts, que les écoles publi-

ques se seront fermées, que les cadres de la vie intel-

lectuelle auront été emportés, l'Eglise d'Occident

apparaîtra, dans la déroute des institutions régulières,

comme l'unique force conservatrice de l'ancien monde
en voie de périr. Se fera-t-elle une obligation de

conscience de sauvegarder les œuvres antiques ?

Exercera-t elle sur ce trésor déjà à demi dilapidé une

sorte de tutelle officielle et de protection raisonnée?

Il faudrait, pour le soutenir, ou solliciter les textes, ou

opérer parmi eux un choix arbitraire. En réalité, ils

révèlent, selon les lieux et selon les époques, des diffé-

rences si marquées d'attitude à l'égard de la culture

profane, que l'hypothèse d'un plan systématique de

préservation doit être écartée.

Mais ce qui n'est point douteux, c'est que, au sein

même de l'Eglise, des initiatives se soient manifestées



4o INTRODUCTION

qui sauvèrent du désastre une bonne partie de ce qui

pouvait alors en être sauvé. Une impulsion décisive,

à ce point de vue, fut donnée par Cassiodore. Ancien

consul, ancien magister officioram à la cour du roi

goth Théodoric, quand Cassiodore, renonçant au

monde, eut fondé vers 54o son couvent de Vivarium,

non loin de Squillace, sur la côte sud-est de l'Italie, il

résolut d'y ménager une part à la vie intellectuelle,

qui, dans son intention, devait fournir un aliment à

la vie religieuse. Il expliquait à ses moines l'utilité

des « arts libéraux », pour la lectio divina, et

comment les lettres séculières, bien vaines, s'il fallait

qu'elles trouvassent en soi leur propre fin, prenaient,

au contraire, tout leur prix pour qui les considérait

non comme un but, mais comme un moyen *. Elles

ne devaient donc pas être désirées pour elles-mêmes,

mais en tant que voie d'accès à la vraie sagesse. C'est

toujours, avec une tendance à plus de sécheresse,

l'idée traditionnelle dont j'ai noté la formation pro-

gressive. Je devrais plutôt dire l'illusion traditionnelle :

car le moyen de concevoir une étude qui. faite sur les

ouvrages de l'esprit, négligerait le fond pour ne s'atta-

cher qu'à la forme, rejetterait les idées et ne préten-

drait retenir que les données positives ou le méca-

nisme de l'expression? Pour réaliser cette prudente

mais un peu chimérique distinction, il aurait fallu

que les clercs de Cassiodore eussent tué en eux toute

imagination, toute curiosité, toute complaisance secrète

à l'égard du génie de la civilisation romaine, dont

I. Jnst. div., I, Prœf. (P. L., lxx, iio8); I, xxvii-xxvm (P. L., lxx.

Il ko).



LA TRANSMISSION DES LETTRES ANTIQUES 4l

leur abbé mettait les chefs-d'œuvre à leur disposition,

Cassiodore avait constitué, en effet, au monastère de

Vivarium, une bibliothèque assez considérable *. Cer-

taines recherches récentes feraient penser que cette

bibliothèque fut recueillie plus tard, au moins partiel-

lement, au fameux monastère de Bobbio, fondé en

612 par saint Colomban -. Somme toute, Cassiodore a

rendu à la culture antique, en dépit de ses restrictions

précautionneuses, des services éminents, bien supé-

rieurs à ceux dont certains malentendus font honneur

à la Règle de son contemporain, saint Benoît ^

Ce furent ensuite les moines irlandais et bretons

qui recueillirent et maintinrent le flambeau. A quelle

époque les Eglises d'Irlande et de Grande-Bretagne

avaient-elles reçu les premiers germes de la culture clas-

sique? La question est controversée. Ce qui est sûr. c'est

que dans ces régions détachées de la Romania, comme
la Bretagne, ou qui n'en avaient jamais fait partie,

comme l'Irlande, le paganisme gréco-romain ne repré-

sentant rien de concret et, par suite, rien de très redou-

table, l'usage des lettres classiques fut accepté dans

l'enseignement avec un peu plus de sérénité qu'ail-

leurs *. Dans les monastères essaimes à travers l'Occi-

dent par le moine Colomban ou par ses disciples.

— Bobbio, dans la province de Pavie, Luxeuil. près de

I. Inst. div., l, VIII.

a. Cf. Paul Lejat, dans le B.A.L.A.C., igiS, p. 265-269.

3. La Régula est dans Migne, P. L., lxvi, aiS-gSa. La meilleure édition

est celle de G. Butler, Fr. i. B. 1913. Trad. franc, de Dom Guék.vnger,

1868, in-8'.

6. Voir sur ce point le beau livre de M. Roger, L'enseignement des lettres

classiques d'Ausone à Alcuin, Paris, Picard, 1906.



42 INTRODUCTION

Belfort, en 690; Saint-Gall en 6i4, — plus d'un chef-

d'œuvre antique trouva l'abri tutélaire qui le sauva de

la disparition. Et quand les Anglo-Saxons eurent subi

l'influence des Irlandais, d'autres asiles, Fulda en

Prusse, Gorze près de Metz, etc., s'ouvrirent aussi aux

reliques du passé.

C'est ainsi que, tandis que se déroulaient ces siècles

de fer et de barbarie, s'opéra en Occident la transmission

des lettres antiques, jusqu'à l'efflorescence carolin-

gienne *. Durant les quarante-cinq années de son règne,

Charlemagne, secondé par Alcuin, favorisa hautement

la culture classique. La plupart des manuscrits que

nous possédons datent du IX* ou du X' siècle, ou

remontent à des archétypes transcrits à cette époque ^

Je ne pousse pas plus loin cet exposé d'ensemble

I. Pour l'Orient, la question est plus obscure. D'après une certaine tra-

dition, le clergé grec aurait fait brûler quantité d'ouvrages en vers, de

caractère plus ou moins erotique, en particulier ceux de Ménandre, de

Diphile, de Philémon, de Sapho, de Mimnerme, etc. Krumba.cher (Byzant.

Literaturgesch. -, p. 5o5) est d'accord avec Bernhardt pour juger le fait

peu vraisemblable et non démontré. 11 constate qu'au IX' siècle, à Gons-

tantinople, la littérature grecque profane n'était guère plus riche qu'elle

ne l'est présentement, sauf pour les œuvres des historiens tardifs et pour
ceux des spécialistes. 11 attribue la disparition d'une grande partie de

cette littérature à la décadence intellectuelle qui marqua pour l'empire

byzantin la période encadrée entre 65o et 83o. Les incendies allumés lors

de la prise de Gonstantinople par les Croisés en i3o4 firent de nouveaux
désastres. Puis la débâcle de l'Empire au XV siècle amena en Occident

des savants byzantins dont les manuscrits jouèrent un certain rôle (que

l'on a d'ailleurs surfait) dans l'épanouissement de la Renaissance ita-

lienne : voy. Ph. Monnier, Le Qiiallrocento, Paris, 1901, t. II, p. it.

a. Cf. Louis HaV'Et, Manuel de critique verbale. Paris, 191 1, p. 3 et s.



LA CULTURE PROFANE DANS LE CHRISTIANISME /^S

sur les rapports de la cultuie antique avec le christia-

nisme. Quelque précaution que Ton doive prendre

avant de hasarder, en un domaine si vaste, des affir-

mations générales, je crois qu'un fait s'impose ici.

Accueillie avec défiance et même avec quelque aversion

par le christianisme, cette culture n'a été finalement

sauvegardée que comme servante de la théologie, et

auxiliaire de l'interprétation biblique.

Voilà à quel rôle un peu humilié elle aurait été

réduite, s'il fallait ne tenir compte que des déclarations

que les plus autorisés porte-paroles du christianisme

ont articulées à son propos. « Non discere debemus ista,

sed didicisse. » Ce mot de Sénèque ' pourrait servir

d'épigraphe aux divers opuscules chrétiens où le pro-

blème de l'utilisation du patrimoine gréco-romain fut

envisagé théoriquement. Des exercices d'assouplisse-

ment pour l'intelligence, pratiqués juste le temps néces-

saire pour que le bénéfice en soit acquis, voilà, dirait-

on, l'office unique auquel aurait dû aboutir tout le

labeur humain antérieur à la foi nouvelle.

Cela, c'est la thèse : c'est le principe officiel ; c'est

aussi, on le soupçonne, l'expédient de gens tiraillés

entre les réclamations de leur bon sens et celles des

iconoclastes de la pensée et de l'art antiques.

Mais, dans la réalité des faits, cet art, cette pensée

ont pénétré dans le christianisme bien plus profondé-

ment et intimement qu'on ne s'en pourrait douter, si

l'on prenait pour argent comptant les professions

opportunistes d'un Basile, d'un Jérôme ou d'un Cassio-

I. Ep. i.xxxviri, à propos des Uheralia st'udia.



kk INTRODUCTION

dore. J'aborde ici une question dont son ampleur

même doit me détourner aussitôt. Il faut pourtant noter

quelques traits qui en feront comprendre la portée.

Quand, dans la seconde moitié du IV* siècle, le

grand évêque de Milan, saint Ambroise, le conseiller

des empereurs Gratien, Valentinien et Théodose, entre-

prit de fournir, de la morale chrétienne, une synthèse

digne d'être opposée aux grandes synthèses païennes,

est-ce sur le seul Evangile qu'il essaya de la construire?

]\on pas, mais au De officiis de Cicéron il emprunta le

cadre général et le titre même de son traité. Il prit éga-

lement à la morale stoïcienne, dont Cicéron avait été

l'éloquent interprète, une foule de notions, telles que

la distinction entre la raison et les passions, la préoccu-

pation du « souverain bien », la classification des ver-

tus (sagesse, justice, courage, tempérance), la division

des devoirs en devoirs parfaits et devoirs moyens, la

valeur attribuée au jugement de la conscience, etc. Il

est vrai qu'il pénètre ces notions d'un esprit assez diffé-

rent, qu'il les justifie par des raisons auxquelles Cicéron

n'avait pu songer, et qu'il leur donne finalement un

sens, une portée, une efficacité nouvelles. Mais enfin,

chez Ambroise, en même temps que la morale chré-

tienne affirme son originalité, elle s'assimile résolu-

ment tout ce que la morale païenne peut lui offrir

d'excellent.

Le processus a été analogue dans tous les domaines :

spéculation théologique, exégèse scripturaire, art chré-

tien, liturgie, genres littéraires, formes du style : partout

s'est fait sentir l'influence des idées ou même des usa-

ges profanes. Ce phénomène dinfîltration ou de com-



LA « PATROLOGIE » DE MIGNE 45

pénétration est un de ceux sur lesquels, depuis quelques

années, s'est exercée de préférence l'ingéniosité de la

critique religieuse. Elle a pu s'égarer parfois en des

rapprochements douteux. Les faits acquis démontrent

que nulle part il n'y a eu hiatus, scission, rupture;

mais partout rapport et continuité. En dépit des ana-

thèmes plus d'une fois lancés contre lui, le génie de

l'ancienne civilisation a survécu dans la civilisation

née de l'idée chrétienne, et il a largement contribué à

la former. Ainsi se sont unies, par la force des choses,

les deux grandes puissances spirituelles qui se croyaient

irréductibles l'une à l'autre. Le christianisme avait

assez de vitalité pour ne subir, du fait de cet apport,

aucune déformation essentielle. Et c'est grâce à cette

fusion que même des hommes qui sont étrangers à

la foi chrétienne veulent pourtant accepter les données

fondamentales de la morale qu'elle propose, puisque

aussi bien le legs du passé y est inclus. (( Si nous sommes

chrétiens, déclarait un jour M. Camille JuUian, s'il

faut tenir à ce nom comme à une formule de salut,

c'est qu'il représente, avec tout ce que les rêves gali-

léens ont mis dans la conscience humaine, toutes les

leçons que les philosophes antiques y ont laissées ; c'est

que, loin de s'opposer au passé, le christianisme l'a

complété et couronné '. »

XI

Les textes qui seront l'objet de notre étude se trou-

I. Revue historique, t. LX (189G), p. 3ia.



46 INTRODUCTION

vent presque tous dans la Patrologie latine, de l'abbé

Migne (Paris, i84A-i855, 221 vol. in-4°, des Origines

à 1216). Un assez grand nombre parmi ces textes sont

déjà reproduits dans le Corpus Scriptorum ecclesiasti-

coram latinoriim, en cours de publication. Quelques

renseignements sur ces deux collections ne seront pas

inutiles.

« Il est peu de physionomies plus originales dans le

clergé français du XIX*" siècle, a écrit dom Cabrol ',

que celle de ce jeune prêtre arrivant à Paris sans

argent ni protecteurs, d'une instruction très médiocre,

mais actif, entreprenant, très entendu en affaires,

fécond en ressources, ne haïssant pas au besoin la

réclame, mais la mettant au service des bonnes causes ;

l'imagination toujours en travail d'œuvres gigantes-

ques, possédant à un haut degré l'art de découvrir les

talents ignorés, d'en tirer habilement parti et de les

faire concourir à son but ; doué de cette patience

qu'aucune résistance ne lasse, d'une force de volonté

qui faisait tout plier devant elle, créant œuvres sur

œuvres, et arrivant à mener à bonne fin, sans autres

capitaux que sa confiance en lui-même et son énergie,

une des entreprises les plus considérables de notre

siècle. ))

Les Patrologies grecque et latine ne furent qu'une

des publications de Migne, parmi beaucoup d'autres ;

mais c'est là qu'il donna la mesure de son talent

d'organisateur ^

I. Histoire du Cardinal Pitra, Paris, iSgS, p. io8.

a. Pour plus de détails, cf. P. de Labriolle, dans B. A. L. A.G., t. III

(1910), p. 2o3 et s.



LA (( PATHOLOGIE » DE M IGNE 4

7

Renouveler sur un plan plus vaste les grandes

collections d'écrivains ecclésiastiques héritées des XVP,

XYII" et XYIIP siècles ; y incorporer les découvertes

récentes ; ouvrir à tous l'accès des monuments de la

pensée catholique, tel était le but poursuivi.

On se demande ce qu'il fût advenu de cette tâche

démesurée, si Migne ne s'était laissé guider que par

ses seules lumières. Il eut le bon esprit de s'adresser à

dom Guéranger qui lui désigna dom J.-B. Pitra. alors

prieur à Paris. Pitra qui, fort jeune encore (il avait

à cette époque une trentaine d'années), était déjà pro-

fondément versé dans la patristique, comprit qu'il ne

pouvait être question de confectionner pour chaque

auteur une édition nouvelle, après collation des ma-

nuscrits ; mais qu'il fallait choisir parmi les éditions

déjà existantes celles qui étaient les plus dignes d'entrer

dans la bibliothèque projetée. Ce fut aux travaux des

Bénédictins qu'il suggéra à Migne de faire les plus

larges emprunts.

(( Les Bénédictins, remarque M. Paul Lejay ', avaient

une méthode moins rigoureuse qu'aujourd'hui ; ils se

guidaient d'après leur sentiment, d'après leur connais-

sance des auteurs, d'après l'ancienneté des manuscrits.

C'était la méthode de leur temps, et elle a donné de

bons résultats. Il est évident qu'on ne peut fonder,

sur des textes ainsi établis, de minutieuses comparai-

sons de détail. Mais le principal défaut n'est pas dans

la nature du texte ; il est plutôt dans l'incertitude et

l'insuffisance des renseignements sur le contenu des

1. R.H.L.R., I (1896), p. 98.



/»8 INTRODUCTION

manuscrits. Le savant moderne demande moins un

texte que des matériaux pour s'en faire un... Toute-

fois, ajoute M. Lejay, on ne peut reprocher à Migne

de n'avoir pas tenté mieux que les Bénédictins. Il

n'était pas philologue, et il ne faut pas oublier qu'en

i844 on aurait été bien en peine de trouver en France,

et même à l'étranger, des hommes au courant d'une

méthode qui devait porter ses fruits quelques années

plus tard seulement : si Lachmann avait déjà publié

la plupart de ses éditions, son Lucrèce est pourtant

de i85o ; Ritschl a commencé à publier son Plante

en t848. Il ne faut pas demander à Migne plus qu'il

ne pouvait et ne voulait donner. »

La Patrologie latine commença à paraître en i8/i4.

L'imprimerie du Petit-Montrouge livra environ 20 vo-

lumes par an, débit énorme et supérieur à toute

attente : dès i855, les 217 volumes promis étaient à

la disposition des souscripteurs. En 1862-186/i, Migne

publia encore quatre tomes d'Indices. Les 162 volumes

de la Patrologie grecque furent imprimés de 1867 à

1866, au taux de i8 tomes annuels. On se rendra

compte de l'immensité du travail, si l'on sait que la

série latine représentait 297.667 pages, la série grecque

235.724 : soit au total 533.291 pages, qui furent toutes

clichées, c'est-à-dire reproduites sur plaques d'étain

permettant des tirages réitérés, sans corrections nou-

velles.

Dès les premiers temps la critique s'exerça sur cette

œuvre, et, s'en prenant d'abord, comme il est naturel,

aux défauts les plus extérieurs, elle releva les nom-
breuses fautes typographiques qui déparent certains



LE CORPUS SCRIPTORUM ECCLESIATICORUM LATINORUM /jg

volumes de la Patrologie latine. Puis les juges compé-

tents signalèrent des confusions, des bévues, le choix

fâcheux de certaines des éditions reproduites ; mais en

même temps ils rendaient hommage à la prodigieuse

dextérité de l'éditeur et constataient de quel immense

service lui étaient désormais redevables les études

ecclésiastiques.

En fait Migne n'avait plaint ni son temps, ni sa

peine, ni son argent. Il s'était assuré les concours

scientifiques les plus autorisés. Il eut aussi la très

heureuse idée d'incorporer à sa compilation les disser-

tations des anciens commentateurs. N'était-ce pas, au

point de vue scientifique, un véritable bienfait que de

grouper ainsi les travaux épars des Ballerini, de

Basnage, de Baronius, de Dodwell, de Constant, de

Garnier, de Mabillon, de Muratori, de Ruinart, etc. ?

Aujourd'hui encore, si la Patrologie reste indispen-

sable, même pour les volumes qui ont leur réplique

dans le Corpus Scriptorum ecclesiasticorum laiinorum,

c'est à cause des notes et des études érudites qui y sont

profiltablement réunies.

Ce Corpus, cest l'Académie impériale des Sciences

de Vienne qui le fait paraître volume par volume

depuis 1866. Le plan de la collection comporte : réta-

blissement du texte, après enquête aussi complète que

possible sur la tradition manuscrite; point de notes

exégétiques (en principe), sauf pour indiquer les

sources de l'auteur ; des Indices détaillés. Elle doit

comprendre tous les écrivains ecclésiastiques latins,

jusquau VIP siècle inclusivement. Ces éditions sont

en général de sérieuse valeur. Quelques parties sont



5o INTRODUCTION

moins bien réussies ». Au point de vue bibliographique,

on doit regretter la numérotation incommode et illo-

gique des volumes de la collection.

Quelques auteurs chrétiens ont été édités aussi, par-

tiellement ou en totalité, dans d'autres collections

dont on trouvera plus bas la liste. Mais les deux qui

viennent d'être indiquées sont fondamentales.

EXPLICATION DES SIGLES «

A.B. = Analecta Bollandiana, Bruxelles, 1882 et s.

A.CL. = A. Harnack : Geschichte der altchristlichen Litera-

tar. I. Die Ueberlieferang and der Bestand, Leipzig, 1898.

**A.K.L. = 0. Bardenheaver, Geschichte der altkirchlichen Lite-

ratur, Freiburg i. B., t. P (igiS); t. 1^(1914); t. III (191a).

A.L. = Anthologia latina, siue poesis latinae supplementum edi-

derunt Fr. Buecheler et Alex. Riese, 2 parties en 4 fasc. Leipzig,

1894*- 1906". — Anthologia latinœ supplementa. Vol. I (1895), éd.

Ihm.

A.L.L. ;= Archiv fiir lateinische Lexicographie und Grarnmatik,

Leipzig, 1884 et s.

A.M. = Anecdota Maredsolana, Maredsous (Belgique).

A.S.C. = Analecta sacra et classica, éd. par dom Pitra, Paris,

1888.

B.A.L.A.C. = Bulletin d'ancienne Littérature et d'Archéologie

chrétiennes, éd. par P. de Labriolle, Paris, 191 1 et s.

B.A.P. = Briefe, Abhandlungen und Predigten aas den zweiletz-

1. V. g. le Saint Cyprien de Hartel; certains morceaux de l'œuvre de
saint Augustin édités par Knôll et Zycha (cf. T. L.Z., 1892, p. i3o et

suiv.; 4i2 et suiv. ; 1895, p. 364 et suiv. ; 1898, p. i36 et suiv. ; R.G.»

1896, 2, 377; 1896, a, loh ; 1898, 1, 227).

2. Les collections et ouvrages les plus importants sont signalés par un
astérisque. Le double astérisque indique les répertoires bibliographiques

les mieux au courant.



EXPLICATION DES SIGLES 5l

ten lahrhunderlen des kirchlichen Altertiims und dem Anfang des

MittelaUers. hsg. von G. P. Caspari, Chrisliana, 1890.
•• Bibliolheca scriptorum classicorum et grxcorum et latinoram,

hsg. von Rudolf Klussmann. Zweiter Band, Scriptores latini.

Erster Theil, Leipzig, 191a ; zweiter Theil, 191 3. (Supplement-

band au Jahresbericht ûber die Forschritte der Klass. Altertumswis-

senschaft).

B.K. = Bibliothek der Kirclienvàter, eine Auswahl palristicher

Werke in deutscher Uebersetzung hsg. von O. Bardeinhewer,

Th. Schermann und K. Weyman, Kempten et Mûnchen, 1912

et s.

B.L.E. = Bulletin de littérature ecclésiastique, Toulouse.

B.ph.W. = Berliner philologische Wochentchrift, Leipzig, 1881

et s.

B.P.M. =^ Beitràge zur Geschichte der Pfiilosophiedes MittelaUers,

Munster, 1891 et s.

• B.T. = Bibliotheca Teubneriana, Leipzig.

*C.B. = Corpus de Berlin : die Griechischen christlichen Schrifl-

steller der ersten drei Jahrhunderte, hsg. von den Kirchenvâter-Kom-

mission der Kôn. preussischen Ak. der Wiss., Leipzig, 1897 et s.

•* Chron. ^ A. Harnack, Geschichte der altchristlichen Litera-

tur, die Chronologie^ t. I (1897), t. II (1904).

C.I.L. = Corpus inscriptionum latinarum.

*C.P.T. = Cambridge Patristic Texls. Cambridge, 1899 et s.,

in-8.

*G.V. = Corpus Scriptorum ecclesiaslicorum latinorum, editum

consilio et impensis Academiae Litterarum CeesareaE" Vindobonen-

sis. Vienne, 1866 et s.

C.V. S. = Mai, Scriptorum veterum nova Collectio, Rome, i8a5-

i838, 10 vol. in-/l.

*D.G.B. = A Dictionary of Christian Biography, éd. by W. Smith

and H. Wace, London, t. I (1877), t. II (1880), t. III (1882), t. IV

(1887).

DucHESNE = Histoire ancienne de VÉglise, par Louis Duchesne,

Paris, 1 906-1 910, 3 vol.

*F.P. = Florilegium patristicuni, digessit, uertit, adnotauit

G. Rauschen, Bonn, 1904 et s., in-8.

G.L. = Grammatici latini, éd. H. Keil, Leipzig, 1867-1879.

*H.L. = Textes et documents pour l'étude historique du Chris-

imnisme, publiés sous la direction de H. Hemmer et Paul Lejav,

Paris, 1904 et s., in-ia.



52 INTRODUCTION

HuRTEa= SS. Patrarn opiisculaselecla, éd. Hurler, Œnip., 1868-

i885, 48 vol. in-i6.

Jordan = Herm. Jordan, Geschichte der altchristlichen Literatur,

Leipzig, 1911.

J.T.S. = Journal of Theological Studies, Oxford.

K.A. = Carl-Paul Caspari, Kirchenhistorische Anecdota, Chris-

tiana, i883.

R.T. = Kleine Texte fur theologische Vorlesungenund Uebunçien,

hsg. von H. LiETZMANN, Bonn, 1902 et s., in-12.

*Manitius = Gesch. der laleinischen Literatur des Millelalters,

von Max Manitius, Munich, 191 1 (dans le Handbuch d'I. v. Mûl-

1er).

Mansi = Sanctorum conciliorum amplissima colledio, rééd. Wel-
TER, Paris, 1901 et s.

*M.G.H. = Monumenia Germaniae historica. Auctores aniiquis-

simi, Berlin, 1877-1898, i3 vol. in-4.

* Monceaux = Paul Monceaux. Histoire littéraire de l'Afrique

chrétienne depuis les origines jusqu'à l'invasion arabe. Paris, 4 vol.

1901 et s.

N.P.B. = A. Mai, Noua Patrum Bibliotheca, a vol. Rome, iSSa-

i854.
ps __ Bardenhem^er (0), Patrologie, 3" éd., Freiburg i. B.,

lOIO.

P.C. ==^ Collection la Pensée chrétienne, Paris, Bloud et Cie.

*P.G. = Patrologie grecque, de J.-P. Migne.

•P.L. = Patrologie latine, de J.-P. Migne.

P.L.M. = Poetae latini minores recensuit et emendauit Emi-

Lius Baehkens. Leipzig, 1879-1886 (Bibl. Teubner), 6 vol. — Le

tome VI est intitulé Fragmenta poetarum romanoram. — La col-

lection est continuée sous le même litre par Fr. Vollmer, 1910

et s.

* P.W. = Pauly-Wissowa, Real-Encyclopàdie der class. Alter-

tamsïuissenschaft, neue Bearb., Stuttgart, 1893 et s.

R.Bén. = Revue Bénédictine , Maredsous (Belgique), i884 et s.

B.C. = Revue Critique, Paris, 1866 et s.

**R.E^ = Realencyclopedie fur protestantische Théologie und Kir-

che, 3° éd., Leipzig, 1896 et s.

R.E.A. = Revue des Etudes Anciennes (anc. Annales de la Faculté

des Lettres de Bordeaux)

.

Rh.M. = Rheinisches Muséum, Fi-ancfort, 1827 et s.



EXPLICATION DES SIGLES 53

R.H.L.R. = Revue d'histoire et de littérature religieuses, Paris,

1896 et s.

R.L.M. = Halm, Rhetores latini minores, Leipzig, i863.

R.Q.H. = Revue des Questions historiques, Paris, 1866 et s.

R.S. = M. J. RouTH, Reliquiae Sacrae, 2" éd. Oxford, i846-i848,

5 vol. in-8.

R.S.R. = Recherches de Science religieuse, Paris, 1909 et s.

S.B.R. = Sitzungsberichte der Kgl. preuss. Akad. der Wiss. zu

Berlin.

S.B.M. = Silzangsberichte der Kôn. Bayerischen Akademie der

Wissenschaften zu Miinchen. Philos. -phil.-histor. Klasse.

•S.B.W. = Sitzungsberichte der Kais. Akademie der Wissenschaf-

tne, Wien. Philos. -histor. Klasse.

** ScHANz ^= ScHANz (M.)^ GescMchte der runiischen Litteratur,

dans le Handbuch d'I. von Muller, t. IIP (igoS); t. IV- (1914).

*S.Q. = Sammlung ausgewahller Kirchen - und dogmengeschich-

tlicher Quellenschriften, hsg. von G. Kruger, Freiburg i. B.,

1891-1896. Deuxième série, 1901 et s., in-8.

S. S. = Spicilegium Solesmense, éd. D. J.-B. Pitra, Paris, i85a-

i856, 4 vol. in-4.

**TEurFEL = Geschichle der rôm. Lilteratur, Q" éd. remaniée par

Kroll et Skutsch, t. III (igiS), Leipzig.

•TxLLEMONT = L.-S. LE Nain DE TiLLEMONT, Mémoires pour ser-

vir à l'histoire ecclésiastique des six premiers siècles, Vàv'is, 1698-

1712, 16 vol. in-4.

T.L.Z. := Theologische Literaturzeitung, Leipzig, 1876 et s.

T.Q. = Theologische Quartalschrifl, Tûbingue, 18 19 et s.

•T. S. = Texts and Studies, contributions to biblical and patris-

tic literature, éd. by J. Armitage Robinson, Cambridge, 1891 et

s., in-8.

*T.U. = Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchrist-

lichen Literalur, hsg. von 0. v. Gebhardt und A. Harnack, Leip-

zig, 1882- 1897, i5 vol. in-8. Nouvelle série, 1897- 1906, i5 vol. Troi-

sième série, hsg. von A. Harnack. and G. Sghmidt, 1907 et s.

V.M. = Verôffenllichungen aus dem Kirchentiislor. Seminar

Miinchen, 1899 et s. (trois séries).

Z.K.T. = Zeitschrifl fiir Katholische Théologie, Tnnsbrûck.

Z.N.W. = Zeitschrifl fiir die nealestamentliche Wissenscliall,

Giessen, 1900 et s.



54 INTRODUCTION

ABRÉVIATIONS POUR LES NOMS DE LIEUX

B. = Berlin.

Br. — Bruxelles.

C. = Cambridge.

L. = Leipzig.

Lo. ;= Londres.

0. — Oxford.

P. ^=. Paris.



LIVRE PREMIER

LES ORIGINES





CHAPITRE I

Les PREMIÊBES VERSIONS LATINES DE LA BiBLE

BIBLIOGRAPHIE

Pour reconstituer les versions latines de la Bible antérieures à

la Vulgate de saint Jérôme, on dispose des sources suivantes :

1° un important « matériel » de manuscrits épars dans les biblio-

thèques européennes ;
2° les citations des écrivains ecclésiasti-

ques ; 3° d'assez rares citations dans les inscriptions; 4° les par-

ties de la Vulgate où saint Jérôme s'est contenté de reproduire

des testes préexistants (voy. liv, III, chap. v). Le bénédictin Saba-

tier a groupé les mss connus de son temps dans un important

ouvrage intitulé Bibliorian sacrorum latinae uersioaes antiquae,

etc.. Paris-, 1749-1751. Depuis Sabatier beaucoup de découvertes

ont été faites dans les bibliothèques : voy. Schanz, IIP, 486;

l'art, latin Versions dans le Dict. of ihe Bible ; l'art. Bibeliibersel-

zungen, dans R.E^ t. III, 28; l'art. Itala dans l'Index du Thésau-

rus linguaelat. D'où l'idée d'un « nouveau Sabatier ». Cette idée,

amorcée par Wôlfflin, A.L.L., VIII (1893) p. 311, précisée par

C. Weyman, Hist. pol. Blàlter 144 (1909). p. 897-905, était en

train d'être réalisée avant la guerre par Joseph Denk {dev neiie

Sabatier, L. 1914) qui annonçait pour 1915 trois amples volumes

de 1000 p. chacun, plus un volume de prolégomènes et d'Indices

(400 Alks en souscription). Le plan de Denk a d'ailleurs soulevé

des objections : Cf. Jùlicher, T. L.Z. 1917, n" 2.

Sur la langue de ces versions, voy. H. Uônsch, Ilalu und Vul-

gata, Marburg et Leipzig, 2* édit., 1875 ; m. Collectanea philol.,

Bremen, 1891 ; Gœlzer, Etude lexicog. et gramm. de la latinité de

saint Jérôme, thèse, Paris, 1884 ; G. Kolïmane, Gesch. des Kirchen-



58 LES PREMIÈRES VERSIONS LATINES DE LA BIBLE

lateins, Breslau, I, 1879 ; II, 1881 (inachevé, et d'ailleurs médio-

cre) ; Burkitt, the old Latin andthe /toto, dansT. S., iv, 3 (1896) :

cf. G. Weyman, dans B. ph.W., 1897, p. 11-16, iieev; die Versio

latina des Barnabasbriefes und ihr Verh. zuraltlat. Bibcl, Frib. i.B.,

1908 ; L. Wohleb, die latein. Uebers. der Didache, Paderborn,

1913 (dans les St. zur Gesch. u. Kultur des Alt. hsg. von Drerup,

Grimme et Kirsch, VII, 1) ; nombreuses indications éparses dans

VArchiv. f. lat. Lexic, de \\'ôlfflin (2 tables, l'une pour les tomes

i-x [1898], l'autre pour les tomes xi-xv [1909]).

SOMMAIRE

Eclosion tardive de la littérature latine chrétienne. Le grec,

idiome méditerranéen. — II. Les premières traductions latines

de la Bible. Leur caractère littéraire et grammatical. Leur

influence sur la langue latine.

I

La littérature latine ciirétieniie n'offre aucun monu-

ment de quelque importance avant la fin du second

siècle. A ce moment la littérature grecque chrétienne

avait déjà produit nombre d'œuvres marquantes, en

particulier toute cette brillante floraison d'apologies

destinées à plaider la cause du christianisme devant

les pouvoirs publics et devant l'opinion elle-même.

Un tel retard étonne d'abord. Des raisons fort sim-

ples l'expliquent. La Grèce avait si bien conquis le

monde romain qu'il n'était guère de ville importante

en Occident où la langue hellène ne fut couramment

parlée. A l'époque impériale, l'Occident était relié à

l'Orient par les innombrables échanges commerciaux.

De la Grèce, du Pont Euxin, de la Syrie, de l'Egypte,

les marchandises de toutes sortes, dirigées d'abord sur



LE GRi:C, IDIOME .Mi:!)[TERRANEEN 09

Brindisi, Ostie ou Pouzzoles. étaient ensuite achemi-

nées vers Rome, centre du trafic mondial, qui en réex-

jx'diait une large part sur la (îaule, l'Espagne et l'Afri-

que. La paix romaine rendait aisées ces transactions :

(( Scd et mundus pacem liabet per eos {se. Roma-
nos), — écrit saint Irénée vers 180 — , et nos sine

timoré in uiis ambulamus et nauigamus quocumque
uoluerimus. » En même temps que leurs denrées, les

commerçants levantins apportaient avec eux leurs

idées, leurs croyances, leurs cultes — et leur langue.

Cicéron avait dit autrefois, dans son discours pro

Archia (x, 23) : u Graeca legiintar in omnibus fere genii-

bus ; latina suis fînibus, eviguis sane, continentur. »

Bien plus encore que de son temps, le grec était

devenu, durant les premiers siècles de l'Empire, un
idiome u méditerranéen ».

7V Rome même, des épigrammes populaires, des mots

satiriques, des calembours en grée couraient sur le

compte des empereurs, et Suétone nous en a conoervé

une assez riche collection '. Ces traits étaient évidem-

ment compris d'un très large public. — On recueil-

lerait aisément dans l'Afrique du Nord d'autres faits

également significatifs. Il paraît exagéré de parler avec

Mommsen d'une sorte d'élimination dont le latin y
aurait été menacé, si Rome n'en avait imposé l'usage

officiel -. Mais dans les villes de la côte, Hadrumète,

Carthage, Œa, Leptis maior, etc., le grec était fort

usité, les insci'iptions en font foi '. Les lettrés aimaient

I. On les trouvera groupés dans A. Macé, E^sai sur Suétone, Paris, 1900,

p. a']ti et s.

». Rom. Gesch., V, 643 ; trad. franc., XI, 28/1.

3. TouTAiN, Les Cités roin. de la Tunisie, Paris, 1896, p. aoo; Audollent,
Carthwje romaine, Paris, igoi, p. 701 ; et surtout Thieling, der Hellenismus

in Kleinafrica, Leipzig et Berlin, 1911, p. .Ho et s. (inscriptions); p. 43 et s.

(Labulae dejlxionis), p. 48 et s. {amulettes) . Sur 90 labulae dejlxionis africaines



6o LES PREMIÈRES VERSIONS LATINES DE LA BIBLE

à s'en servir. L'ouvrage sur l'éternité de la matière, que

le peintre Hermogène avait écrit à Carlhage et que

Tertullien devait réfuter, semble avoir été composé

en grec K Tertullien lui-même oscilla quelque temps

entre les deux langues : il avait donné de son de Vir-

ginihus ueiandls, de son de Spectacidis et de son de

BapUsmo une première rédaction grecque. De même
pour le de Ecslasi, qui n'eut pas de succédané latine

Constatations pareilles, si nous passons en Gaule.

L'usage du grec y était répandu de longue date,

dans le Midi \ Déjà Varron avait noté le fait*. L'apport

des éléments orientaux renouvelait constamment ce

fond linguistique. « Les sillages des Phocéens, remar-

que E. Renan ', n'étaient pas tout à fait effacés. Les

populations d'Asie et de Syrie, très portées à l'émigra-

tion vers l'Occident, aimaient à remonter le Rhône
et la Saône, ayant avec elles un bazar portatif de mar-

chandises diverses, ou bien s'arrêtant sur la rive de ces

grands fleuves aux endroits ovi s'offrait à elles l'espé-

rance de vivre. »

Au surplus, la mode littéraire, à laquelle personne

n'échappe complètement, s'en était mêlée. Néron, puis

Claude % puis Hadrien ', avaient eu le goût, la passion,

du 2' et 3° s. p. C, Thieling en compte (d'après le répertoire d'AuDOLLENT)
20 totalement grecques, 29 gréco-latines, lu latines, avec des lettres grec-

ques quelquefois.

I. Zahn, Gesch. d. neut. Kanons, I, i, ig.

a. ?^'oter aussi le nombre des expressions grecques dans la Passion de

Perpétue et de Félicité, § xii : Audiuimus uocem unitam dicentem : Agios,

agios, agios. § x : in oromate ; S iv : mâchera
; § v-vi : catasta ; § vu : diastema

;

S VIII : fiala ; S x : afa ; § xv : cataracterius, etc..

3. Ch. Lecuivain, Les Grecs dans le Sud de la Gaule, Bull, de la Soc. archéol.

du Midi de la France, 1907, p. 3o-3/i.

II. « Quod et Graece loquantur et Latine et Gallice », cité par saint

Jérôme, Conini. in Ep. ad Gai. u, préf.

5. L'Eglise Chrétienne, p. hOi.

6. Suétone, Claude, xlii.

7. Cf. Renan, Origines du Ciir., \i, 34 et s. Nous possédons des poésies



LE GREC, IDIOME MÉDITERRANÉEN 6l

la iiiaiiie de riiellénisme, et Tavaient propagée. Né à

Arles entre 70 et 80 de notre ère, le gaulois Favorinus fai-

sait à Rome des conférences en grec, comme un peu

plus tard Apulée en fera à Cartilage *, et ses nombreux

ouvrages grecs lui valurent les plus grands honneurs.

De Suétone, nous connaissons le titre d'une dizaine

d"opuscules grecs sur divers sujets d'histoire, d'archéo-

logie, de littérature. Nous voyons Elien qui était né

tout près de Rome, à Préneste, et n'avait jamais quitté

l'Italie, rédiger ses livres en grec; il passait même
pour parler l'attique comme un Athénien autochtone -.

Le philosophe stoïcien Cornutus, originaire de Leptis,

en Afrique, qui, à Rome même, compta parmi ses

élèves Perse et Lucain, composa en latin ses ouvrages

de grammaire, mais se servit exclusivement du grec

pour ses essais philosophiques. Et combien d'autres

exemples pourrait-on citer! C'est seulement dans la

seconde moitié du IIP siècle que le recul du grec

devient sensible en Occident. Ce recul s'accentuera

au lY* siècle, et c'est alors que des hommes comme
Rufîn, saint Jérôme, assumeront l'utile mission de tra-

duire à l'usage des Occidentaux les plus notables pro-

ductions de la pensée grecque chrétienne.

Mais la propagande chrétienne, ayant trouvé ses

points d'appui et conquis ses premières recrues surtout

parmi les éléments juifs ou pa'iens de langue grecque,

avait tout natuiellement usé du grec comme véhicule.

Au cœur même de l'Empire, à Rome, le grec fut

grecques d'Hadrien : Antli. Pal., vi, 332: vu, 67^; ix, 17; ix, 137; ix,

387; Kaibel, Epigr. cjr. n° 811; 888"; io>'9.

1. Florides, IV, ivni. Quelques indications sur l'usage du grec en Afri-

que dans les cercles cultivés. Apologie, X;LX.XXVII; X.CVI11.

2. Philostrate, Vila Sopliist., II, xxxi, i (p. laS, 3 Kayser). — On peut
comparer le témoignage d'Aurelius Victor, Epit. x, sur Septime-Sévère,
(né à Leiîtis).



62 LES PREMIÈRES VERSIONS LATINES DE LA BIRLE

longtemps famiiier aux groupes chrétiens K Cest en

cette langue que l'auteur de VEpitre aux Romains les

avait exhortés. Rossi veut que le service divin y
ait été célébré en grec jusqu'à la fin du IIP siècle. Les

principaux opuscules chrétiens écrits à Rome au second

siècle, tels que la lettre expédiée par saint Clément à

l'Eglise de Corinthe au nom de la communauté

romaine, le Pasteur d'Hermas, le Dialogue de Caius

avec le montaniste Proclus, furent rédigés en grec.

Saint Justin, né en Orient, mais qui fit plusieurs

séjours à Rome, qui y fonda une école, et devait plus

tard y subir le martyre, ne paraît avoir éprouvé aucune

tentation d'employer pour ses Apologies un autre

idiome que le grec. Lorsque, vers 177, u les serviteurs

du Christ résidant à Vienne et à Lyon » adressèrent

« à leurs frères d'Asie et de Phrygie ayant la même
foi et la même espérance de rédemption » — ce sont

les termes dont ils usent au début de leur fameuse

lettre — la relation détaillée du martyre et des héroï-

ques souffrances de Sanctus. Blandine et de leurs

compagnons, le rédacteur (peut-être saint Irénée, qui

allait être élu évêque en remplacement de saint Pothin,

mort des coups reçus lors de son arrestation) se servit

de la langue grecque pour rédiger son message de

victoire et de paix^ Peu d'années plus tard, Irénée,

qui, quoique originaire d'Asie, avait fait sa carrière

ecclésiastique dans le clergé de Lyon, publiait en

grec son grand traité contre les hérésies et ses autres

ouvrages. Au début du IIP siècle, saint Ilippolyte,

prêtre romain, composa dans la même langue ses

I. Principaux faits groupés par Caspari, Que^/en :ur Gesch. des Taufsym-

bols, Christiana, 1876, p. 267-/166.

3. Un des martyrs, Sanctus, est présenté, toutefois, comme répondant

en lalin au gouverneur (Eusèbe, W. £., V, 1,20; noter aussi i6io!., V, i, 44)



LES PREMIÈRES VERSIONS LATINES DE LA BIBLE 63

médiocres ouvrages. Il n'est pas jusqu'aux inscriptions

gravées sur les tombes des papes Fabianus (j 25o),

Lucius (f 254), Eutychianus (f 288). qui n'aient été

libellées en grec '.

Ces faits sont significatifs : ils font comprendre

pourquoi la littérature chrétienne en langue latine

n'est née que plus d'un siècle et demi après la prédi-

cation du Christ.

II

Comme la littérature latine profane, cette littérature

latine chrétienne a débuté par des traductions.

(( C'est un événement qui sollicite à bon droit la

curiosité de l'érudit et la réflexion du philosophe^

a remarqué Gaston Paris ^ que la façon dont la Bible

hébraïque, par le véhicule de la langue latine, a péné-

tré dans le monde occidental. Ce n'est point par les

Juifs qu'elle y fut introduite : l'acte vraiment mémo-
rable de la traduction des livres hébreux en grec, à

Alexandrie, qui avait été une des conséquences les

plus remarquables de l'hellénisation de l'Orient, ne se

renouvela pas pour le latin. Les Juifs si nombreux à

Rome dès le temps d'Auguste étaient des Juifs hellé-

nisés : s'ils lisaient la loi et les prophètes, c'était en

grec, et les convertis qu'ils faisaient appartenaient à

ce monde grec ou semi-grec qui était peut-être à Rome
presque aussi abondant que le peuple purement latin.

Ce fut dans ce monde que le christianisme, sortant

1. De Rossi, Rom. Sot. II (1867), p. a36.

2. Mélanges luiguist., 1, 60.



(34 LES PREMIÈRES VERSIONS LATINES DE LA BIBLE

des synagogues hellénistes, fît aussi ses premières

conquêtes... Bientôt cependant il recruta, à Rome et

dans les provinces, des prosélytes qui n'entendaient pas

ou qui entendaient mal le grec. On traduisit pour

leur usage d'abord sans doute le Nouveau Testament,

puis, la doctrine s'étant établie que l'Ancien en était

l'introduction et le symbole, les livres mêmes des

Juifs. »

Le grec avait beau être la langue cosmopolite et

internationale par excellence, il y avait, selon la juste

remarque de Gaston Paris, dans les églises chrétiennes

d'Occident certains éléments, qtii, variables en impor-

tance selon les temps et les lieux, n'avaient du grec

qu'une connaissance faible ou nulle. Comment eût-on

admis que, pour une part plus ou moins considérable

des fidèles, la lettre de la Bible, qui jouait un rôle

si important dans la vie chrétienne, qui était lue pri-

vément et en public S demeurât lettre morte? La

même nécessité qui devait déterminer à des époques

diverses l'apparition de traductions syriaques, copies,

arméniennes, arabes, etc., de la Bible, imposa de

bonne heure la rédaction des versions en latin -. Les

origines de la Bible latine sont d'ailleurs fort obscures.

1. L. DucHESNE, Orlg. du culte chrétien, Paris, 1898, p. 106; Harnack,

Ueber den privalen Gebraiich der hl Schriften in der alten Kirche (Beiir. :.

Einl. in d. Neue Test., VIII [1912]).

2. Divers opuscules étrangers à l'Ancien et au Nouveau Testament,

mais spécialement chers à la piété des fidèles, furent, de bonne heure

aussi, transposés en latin : par ex. la Didachè (éd. J. Schlecht, Fr.i.B.,

igoo et 1901), la première Lettre de Clément de Rome aux Corinthiens

(dom MoRiN, dans A. M. II [189/1I), '^ Pasteur d'Hermas {versio uulgata,

HiLGEN'i'ELD, L. 1873; la version dite Palatina est de la fin du IV s. [éd.

Gehhardt et Harnack, Pair, apostol. op., fasc. 3, L. 1877]), VEpUre de

Barnabe (Ueer, Fr.i.B., 1908), divers apocryphes, comme les Acla Pauli

(T. U. XXII, 2 [1902]), etc.. Une étude d'ensemble sur la littérature de

traduction dans l'antiquité chrétienne serait la bienvenue. Voy. la liste

dressée par Harnack, A. CL., 883-88/i.



LES PREMIÈRES VERSIONS LATINES DE LA BIBLE 65

Saint Augustin lui-même n'était guère au fait de

l'époque exacte de leur apparition. « On peut dénom-
brer, écrit-il dans le de Dodrina ("hrisUanaÇll, xi), ceux

qui ont tiaduit les Ecritures de l'hébreu en grec : cela

est, pour les traducteurs latins, tout à fait impossible.

En effet, aux premiers temps de la foi, le premier

venu, s'il lui tombait entre les mains un manuscrit et

qu'il se crût quelque connaissance des deux langues,

se permettait de le traduire. » ((( Qui scripturas ex

Hebraea lingua in Graecam uerterunt numerari pos

sunt, Latini autcm interprètes nuUo modo. Ut enim

cuique primis fidci temporibus in manus uenit codex

Graecus et aliquantulum facultatis sibi utriusque lin-

guae habere uidebatur, ausus est interpretari. ») Ce

primis fidei temporibus est une indication chronologique

un peu vague. Beaucoup de critiques hésitent encore

à admettre qu'à la fin du II* siècle ïertullien ait eu

déjà à sa disposition une ou plusieurs versions latines

partielles ou complètes de la Bible, ou même le nient

expressément. En réalité il y a chez Tertullien des

textes suffisamment explicites pour qu'on soit en droit

de soutenir une opinion contraire ^ Ces textes dé

montrent i" que Tertullien traduisait lui-même habi-

tuellement ses citations d'après l'original grec; 2''qu'il

avait sous les yeux des versions latines ; non qu'elles

lui fussent indispensables, mais pour la satisfaction

de sa curiosité toujours en éveil.

Les premières traductions durent être faites au cours,

du second siècle ; dans quelles conditions, dans quelle

contrée, par quelles mains? Autant de questions actuel-

lement insolubles *. L'hypothèse d'une origine africaine

I. Je les ai cités et discutés, B.A.L.A.G., IV (1914), p. sio-ai3.

3. 11 ne deviendra possible d'établir le classement et la généalogie de



66 LES PREMIÈRES VERSIONS LATINES OE LA RIBLE

est celle qui se recommanderait le plus. Quoi qu'il en

soit, ces versions latines devaient se multiplier dans

tout l'Occident, jusqu'à la grande revision de saint

Jérôme, qui les a d'ailleurs partiellement conservées

dans sa propre traduction des livres saints. Plus ancien-

nes que le plus ancien manuscrit grec de la Bible qui

nous ait été conservé, elles offrent pour les théologiens

un grand intérêt'. Au point de vue littéraire, l'impor-

tance en est également considérable. Elles ont large-

ment contribué à façonner l'imagination des écrivains

chrétiens, leur langue et leur style. Elles ont été à l'ori-

gine d'un puissant travail de création et d'adaptation

verbale qui a eu sa répercussion sur toute la littérature

chrétienne. On peut même en suivre l'inlluence beau-

coup plus loin. (( Les versions préhiéronymiennes,

remarque encore G. Paris, ont laissé des traces jusque

dans des siècles très postérieurs : le moyen-âge tout

entier a cité avec complaisance des prophéties soi-disant

messianiques qui ne se trouvent ni dans le texte

hébreux ni dans la Yulgate, et qui ne doivent leur

existence qu'à des contresens des Septante propagés

par leurs anciens traducteurs latins ; et de nos jours

encore, on représente l'Enfant Jésus entre un bœuf et

un âne à cause d'un passage d'Habacuc (m, 2) qui,

traduit par les Septante « au milieu de deux animaux »

,

signifie en réalité tout autre chose. »

Et que de mots, que d'expressions bibliques, con-

servées par saint Jérôme dans sa traduction, notre

ces versions qu'après une série de travaux d'approclie dont Heer (Ftoin.

Quartalsch. XXIII [1909], p. 218) a tracé assez heureusement les grandes
lignes.

I. « Même la version la plus littérale, remarque Bcrkitt, est aussi en
un certain sens un commentaire. Beaucoup de nos conceptions théolo-

giques courantes nous sont venues à travers ce canal latin {through this

latin Channel). » Jhe old latin and the Itala, p. i.



LES PREMIÈRES VERSIONS LATINES DE LA BIBLE 67

langue a acceptées, soit par les imitations de nos

écrivains, soit par l'intermédiaire des traductions du

moyen âge '
! La Bible latine a été (( un des éléments

de Talliage dont est fait le solide métal de la langue

française ^ » et l'un des principaux facteurs de notre

civilisation occidentale.

Le caractère philologique de ces versions latinef

était en étroite correspondance avec les principes que

la foi même des rédacteurs ne pouvait manquer de

leur imposer. Le respect de l'Eglise primitive pour le

grec des Septante égalait celui que lui inspirait le grec

des Évangiles. La valeur juridique des textes scriptu-

raires, en toute controverse morale ou dogmatique,

exigeait que ce grec de l'Ancien et du Nouveau Testa-

ment fût transposé avec le plus d'exactitude et de lit-

ralité possible \ — D'autre part, il ne pouvait être

question de s'attarder aux scrupules des délicats, aux

règles exclusives et dédaigneuses des puristes, dans le

choix des mots et des expressions. La raison détermi-

nante de ces entreprises était de rendre les textes

sacrés accessibles à ceux qui ne les comprenaient pas,

sous leur forme grecque : il eût été peu raisonnable de

les effaroucher par un latin trop aristocratique (en

admettant que les traducteurs l'eussent eu à leur ser-

vice), où quantité de nuances leur auraient échappé.

C'était là une façon toute nouvelle de concevoir la

traduction. Prenons, comme point de comparaison,

1. Premiers Psautiers français vers iioo ; Bible de PUniversité de Paris,

entre uaô et 1260.

a. Trénel, L'Ancien Testament et la langue française du moyen-àge, Paris,

1904, p. 58.

3. Dans VAdv. Marc, II, ix, Tertallien signale l'erreur de certains traduc-

teurs qui, simplement par la substitution maladroite du mot spiritus au
mot afflalus, dans Genèse, 11, 7, donnaient prétexte aux hérétiques pour
attribuer à « l'Esprit » de Dieu les péchés de l'homme.



68 CARACTÈRES PHILOLOGIQUES DU LATIN RIBLIQUE

l'exemple de Cicéron. Cicéron aimait cet exercice. Dès

sa prime jeunesse, il traduisit les Phénomènes d'Ara-

tos en hexamètres latins ; vinrent ensuite VÉconomîque

de Xénophon, le Prolagoras et le Timée de Platon,

sans compter les nombreux passages d'auteurs grecs

(Homère, les Tragiques, etc.) qu'il transposait çà et là

pour enrichir ses propres développements. Dans ses

traités de philosophie et de rhétorique, il eut à lutter

avec les formules techniques qu'avaient employées ses

modèles. Quand on étudie sa méthode, on constate

que, s'il essaie parfois de rendre le grec mot pour mot

{inftnitio = àjreipia ; anticipalio = Kp6Xr\\\>iq; mulierosi-

tas = çpiXoyuveia, etc.), le plus souvent il redouble

l'expression latine {intellegeniia et ratio = vôrjOiq ;

genitorem et effectorem = br\[iiovpy6\ : fluens et tractas

= eipo|aévr| [Xé^iq], etc.), ou bien il a recours à quel-

que ample périphrase d'une irréprochable concinnité

{qui animo cernuntur et ratione intetligantar animantes

= xà vor\Tà ^tba ; quod est ad caltum deoram aptissi-

mum = To ©eoaepécJraTov ; genus qaod in laudandis aut

vituperandis hominibus ponitur = èmbeixTixov yévoc;,

etc.)*. De telles redondances étaient conformes à son

tour coutumier du style, et peut-être y voyait-il un

moyen de démontrer sa thèse favorite, et un peu

paradoxale, sur la richesse de la aerboram copia

latine.

Ces préoccupations littéraires sont demeurées étran-

gères aux rédacteurs des versions latines de la Bible.

Ils ont voulu, tout en restant intelligibles, faire un

I. Nombreux exemples de ces différents procédés dans Causeret, Élude

sar la langue de la rhét, et de la cril. litt. dans Cicéron, thèse, Paris, 1886,

p. i3 et s. ; V. Cla.vel, de M. Tullio Cic. Grsecorum interprète, thèse,

Paris, 1868, p. 292 ; Atzert, de Cic. interprète Grœcorum, Diss. Gôttingen,

1908, p. 6 et s. ; 19 et s. ; Léo, dans Hermès, 1914, p. 19a.



LES PREMIÈRES VERSIONS LATINES DE LA BIBLE 69

décalque aussi exact que possible du grec inspiré :

voilà l'idéal dont ils se sont approchés de plus ou

moins près*. Il est résulté de là des conséquences

d'une grande portée au point de vue de l'histoire de

la langue latine. Déjà très hospitalière aux héllé-

nismes chez les auteurs profanes de l'Empire ^ cette

langue s'incorpora de la sorte quantité de mots nou-

veaux formés sur le grec % et la syntaxe elle-même

subit l'action de la Bible grecque *. Certains termes

ou idiotismes hébraïques (en nombre beaucoup plus

restreint qu'on ne l'a dit parfois) filtrèrent jusqu'au

latin à travers les Septante et les Évangiles '". Des

1. Saint Augustin signale des différences sur ce point entre les versions

latines qu'il connaît (De Doctr. christ., 11, xv). Saint Jérôme remarque
qu'une traduction très littérale est seule de mise, quand il s'agit de

l'Écriture, « ubi et uerborum ordo inysterium est » (Ep. lvii, 5). Scrupule

analogue au sein du Judaïsme : les versions d'Aquila et de Symmaque
avaient enchéri sur les Septante au point de vue de la littéralité. Voy.

aussi Gaston Paris, Mél. ling., I, 76.

2. Cf. GcELZER, op. cit., p. 221 et s. ; id., dans Reçue intern. de l'Ensei-

gnement, 1908, p. io5.

3. Acedia, agonia, aporiari, apostata, apostolus, baptisma, blasphemia,

catholicus, diabolus, diaconus, ecstasis, eremus, episcopus, eleemosyna,

homilia, laicus, martyr, monachus, parabolari, scisma, etc.

4. Par ex. pour le génitif absolu « et cogitantium omnium (biaXoyi-

Ioj.i£vœv nâvxoav, Luc, m, i5) » ; « omnium aulci;i mirantium (TidvTcov

bè 0au|Lia^ùVTcov, Luc, ix, 43) ». [Il est d'ailleurs vraisemblable que ce

tour était déjà de la langue populaire, car on le rencontre dans le de Bello

Hisp., xiv, I, et xxin, 6]; le génitif de comparaison : « maior eius est

(jLiett[cov aÙToG èoriv) » [quelques ex. dans la latinité profane ; fréquent

depuis Apulée]; adiuuare construit avec le datif ; de même adorare, decet;

benedicere, nocere avec l'accusatif; des formules telles que « cum esset in

locoquodam orantem»(... èv xœ eîvai aûxôv év tÔTicp tivinpooEuxônevov,
Luc, XI, i), etc. — On notera aussi que le décalque du grec amena les tra-

ducteurs à multiplier les formes participiales. L'abondance des participes

est un des traits caractéristiques du latin « d'Église». Le latin étant fort

pauvre en formes de cette sorte, les écrivains ecclésiastiques furent ame-
nés à étendre plus ou moins abusivement le sens des formes existantes,

par exemple en donnant au participe présent la valeur d'un aoriste. La
prose classique offrait déjà quelques rares exemples de cette extension.

5. Gherubim, Ral)bi, Hosanna, alléluia, gehenna, Pasclia, Sabaoth, etc..

L'influence jadis attribuée à l'hébreu sur le grec biblique diminue
d'importance à mesure que se précise la connaissance du grec populaire.



70 CARACTÈRE PHILOLOGIQUE DU LATIN BIBLIQUE

vulgarismes, que les dévots de Velegantla eussent

proscrits, s'y glissèrent également *. Quantité de

vieux mots authentiquement latins furent appelés

à rendre des acceptions nouvelles S — notions mo-
rales jusqu'alors inexprimées, actes liturgiques, etc.

D'autres furent forgés, d'une façon généralement assez

conforme aux lois de la dérivation latine. Cicéron lui-

Et même, plus d'un tour d'origine prétendument hébraïque se rattache

à la stylistique latine. La formule uanitas uanilatum, si ordinairement

considérée comme un hébraïsme, n'est étrangère ni au grec classique ni

même au latin : Sophocle, Œd. Col. i238, xaxà xaxôbv, Œd. R. /i65,

apprit' àppt^TCov; Anlh. Pal., vu, 65, 'EWâbo;; 'EWàc, 'AQf^vat; cf. Var-

ron, L. L, vu, 37, diuum deus ; Plante, Trin. 809 : uictor uictorum ;

Capt. 835 : rex regum (de même, Horace, Ep. 1, i, 107); Pétrone, Tri-

malch., nummos nummorum. Le procédé remonterait d'après Pfister

(B.ph.W., igii'i, iWg) à Gorgias et Prodicos. — Le génitif de qualité

(iudex iniquitatis, filius caritatis, abominatio desolationis) non accompa-

pagné d'un adjectif apparaît dans la prose profane depuis Apulée. —
Pour le génitif d'apposition (type aeuitas temporis, cupiditates libidinum

[nombreux exemples dans Sittl, Die lok. Verschied., d. lat. sprache, Erl.

1882, p. 92 et s.|), comp. des expressions grecques classiques comme
•Ji?)|ua xaxoîo, 8Ûvî\ç Xéyoc,- Dans son ouvrage sur la Mathesis, Firmicus

Maternus (non encore chrétien) écrit : temporis aetas, erroris confusio,

artis disciplina, inalitiae improbilas. Cf. Kroll, Rh. M. t. LU (1897), 584 et

WôLFFu», A.L. L., X (1898), 538. — Contre la thèse que l'ablatif de

comparaison accompagné de a {maior ab illo) soit d'origine sémitique, le

Thésaurus ling. lat. s'inscrit en faux (I, 89). Il cite des exemples de Pline

l'Ancien, A.N., xviii, 126 : « alius usus praestantior ab lis non est » ; xxxv,

198 : « saxum utilius a sulphure ». Sittl (die lokalen Verschiedenh.) et

WôLFFLiN (A.L.L., VII [1892], p. 471) y voyaient une imitation de la pré-

position hébraïque mîn. — Benedixisti benedictionein a aussi des analogues

dans le latin archaïque : cenam cenare, Plauto (Rud. 507) ; messem nietere

{Epid. 701); noxam nocere, Tite-Live (citant une ancienne formule [IX,

^' 9])- — Pour le tour morte moriemini, on peut comparer lace lucebit.

Plante (Cure., I, m, 26) ; curriculo currere (Most. S/ig) ; Cicéron, occidione

occidere (P/iiL, XIV, xxxvi) ; morte mori, .Salluste (//is<., III, xxv) : déjà

Homère, Odyss., xi, liio : ax; ©âvov oxxxiaxoi ©avàxcp.

1. Des critiques comme Rônsgh ont grossi démesurément l'importance

de cet élément. Cf. Corssen dans le Jahresb. de Bursian, t. CI (1899),

p. 83. Pourtant les déclarations réitérées des écrivains ecclésiastiques ne

permettent pas non plus de le réduire à l'excès.

2. Deuotio, aedificatio, transgressio, praeuaricatio, remissio, uocatio.

conuersio, praedicatio, paenitentia, uirtutes (miracles), tentator (le dé-

mon); tingere (baptiser), absoluere (absoudre), etc. Le développement de

la sémantique de certains de ces mots a prêté à d'intéressantes études.

Il y a beaucoup encore à faire en ce sens.



CARACTÈRE PHILOLOGIQUE DU LATIN BIBLIQUE 71

même n'avait il pas revendiqué le droit d'imposer à

de nouvelles idées des noms nouveaux, imponenda

noua noiiis rébus nomina^ ? Comment les traducteurs se

fussent-ils refusé les formations et les *" adaptations

dont ils sentaient la nécessité? Le lexique romain,

dont Lucrèce aA ait déploré la pauvreté (c( propter eges-

iaiem linguae... »), que Sénèque lui-même trouvait

indigents s'enrichit d'apports surabondants, dont la

variété composite déconcerta complètement les lettrés

formés à Féclectisme sage des disciplines tradition-

nelles.

1. De Finibas, III, i- Saint Jérôme saura plus tard se prévaloir de ce

passage et d'autres analogues pour justifier ses propres créations verbales,

fort discrètes d'ailleurs. Comm. in Gai.. 1, 12 (P.L., xxvi, SaS) : « Si itaque

hi qui disertes saeculi légère consueuerunt, coeperint nobis de nouitate

et uilitate sermonis illudere, mittamus eos ad Ciceronis libros qui de

quaestionibus philosophiae praenotantur, et uideant quanta ibi necessi-

tate compulsus sit, tanta uerborum portenta proferre quae nunquam
latini hominis auris audiuit, etc.. « « Et pourtant, ajoute Jérôme, quoi-

que traduisant, non pas du grec, mais de l'hébreu, j'ai hasardé dans mes
amples transpositions moins de nouveautés que Gicéron n'en a mises

dans des opuscules de dimensions bien plus réduites. »

a. Ep. LVIII : « ... quanta uerborum nobis paupertas, immo egestas

sit. »



CHAPITRE II

Les premiers écrivains chrétiens de langue latine.

Tertullien.

Bibliographie

I. — Tertullien : La question des manuscrits de Tertullien

réclame un examen attentif. Ces manuscrits se divisent en deux

familles :

A) L'Agobardinus, ainsi appelé du nom de son possesseur,

Agobard, évêque de Lyon, mort en 840, qui le lit rédiger et le

légua à l'église Saint-Etienne, à Lyon. Ce manuscrit se trouve à

la Bibliothèque Nationale, à Paris (= Parisinus n' 1622, saec. IX).

Actuellement il ne contient plus que 13 traités, à savoir : VAd
Nationes, le de Prsescriptione, le Scorpiace, le de Testimonio Ani-

mae, le de Corona, le de Spectaculis, le de Idololatria, le de Censu

animae (= de Anima), le de Oratione, le de Gnltu feminarum,

VAd Uxorem, le de Exhort. CastUatis, et la moitié du de Carne

Christi (jusqu'au S x, aux mots sed animae nostrae). Dans sa teneur

originelle, il en contenait plusieurs autres, comme le prouve un

Index très précieux qu'on lit à la page 2"'. Cet Index énumère
vingt et un ouvrages, comme étant de Tertullien. La deuxième

partie du manuscrit ayant été arrachée, il en est huit qui ont

disparu : mutilation d'autant plus regrettable que sur ces huit

traités, cinq ne se trouvent reproduits dans aucun autre manus-

crit et sont totalement perdus : à savoir le de Spe Fidelium, le de

Paradiso, le de Carne et Anima, le de Animae Submissione, le de

Superstitione saecuH.

B) La deuxième famille se divise en deux groupes de manus-
crits, l'un plus ancien, l'autre plus récent.

a) Le plus ancien groupe est représenté par le Montepessulanus



BIBLIOGRAPHIE DE ÏERTULLIEN 78

(bibliolh. municipale de Montpellier), xi' siècle, qui renferme

sept traités, et le Paterniacensis (ms. de Payerne), aujourd'hui à

Schlettstadt, très voisin du Montepessulanus et qui procède du

même archétype. Le Paterniacensis contient neuf traités.

Deux autres manuscrits, VHirsaugiensis (du monastère d'Hirs-

chau, dans le Wurtemberg) et le Gorziensis (du monastère de

Gorze, près de Metz), se rattachent au môme groupe. Ils sont l'un

et l'autre perdus, et nous ne les connaissons que par les éditions

de Beatus Rhenanus (Bàle, 1521 ; 1528; 1539).

b) Le groupe le plus récent est constitué par des manuscrits du

XV" siècle, italiens pour la plupart ; Kroymann les ramène à

deux archétypes qui se trouvent à Florence. Plusieurs traités,

tels que Vad Martyras, le de Pallio, le de Fuga, ne se rencontrent

que dans les manuscrits de ce groupe. Des deux archétypes, l'un

se rattache au Montepessulanus, soit directement, soit plutôt

par un intermédiaire ; l'autre à VHirsaugiensis, par un intermé-

diaire, également perdu.

Enfin Kroymann croit que l'archétype d'où découlent le Mon-

tepessulanus, le Paterniacensis et VHirsaugiensis devait se trouver

à l'abbaye de Cluny. C'est un ancien catalogue (xii* s.) de la

bibliothèque de Cluny qui l'a orienté vers celte hypothèse. Il

suppose qu'un Corpus des œuvres de TertuUien avait du être

constitué, indépendamment de celui que nous trouvons dans

VAgobardinus. Et c'est de ce Corpus en deux volumes, conservé

à Cluny, que procéderaient nos manuscrits.

Tel est l'état du texte dans les m'anuscrits de la deuxième

famille, qu'il n'y a pas lieu d'espérer une édition tout à fait sûre

des traités qui ne nous sont pas parvenus dans VAgobardinus.

C'est là le point essentiel à retenir. — On notera aussi que trois

traités, le de Baptismo, le de Jeiuniis et le de Pudicitia ne nous

sont connus que par l'édition de Gagny (= Gangneius) et Mes-

nart, Paris, 1545.11s ne subsistent dans aucun manuscrit.

L'Apologeticum a eu, en raison de sa grande importance histo-

rique, une tradition manuscrite spéciale. Il figure seul dans dix-

neuf mss. Montfaucon en cite encore trois autres dans sa Biblio-

thèque des Bibliothèques. Par éliminations successives, les criti-

ques sont arrivés à établir que le seul qui doive vraiment comp-
ter, c'est le Parisinm lai. 1623, du x» s. {= P).

Son rival est un certain Fuldensis (= F). Ce manuscrit, autre-

fois conservé à la bibliothèque deFulda, est perdu. Les premiers

éditeurs de TertuUien l'ont ignoré. Un érudit belge, François de



74 BIBLIOGRAPHIE DE TERTULLIEN

Maulcle, chanoine de Bruges (« Modius », telle est la forme lati-

nisée de son nom), en avait noté les variantes en 1585 sur son

exemplaire de l'édition parue depuis peu, en 1580. par les soins

de De la Barre. Ces variantes, fort nombreuses (plus de neuf

cents), furent communiquées à Fr. Dujon (Junius), qui les publia

en appendice dans son édition de 1597. C'est par Junius que

nous les connaissons. Une copie de la collation de Modius jus-

qu'au chapitre xv, 8, a été découverte par Hoppe à la biblio-

thèque de la ville de Brème. En quelques endroits, elle est plus

soignée que la transcription de Junius. M. Waltzing l'a publiée

en 1912 dans le Musée belge.

L'attention de la critique ne s'est portée d'une façon décisive

sur le Fuldensis que depuis qu'elle y a été appelée par C. Calle-

WAERT dans un article de la Eevue d'Hist. et de Litt. religieuses,

t. VII (1902), p. 322-353. Limitant son examen aux sept premiers

chapitres de VApologeticum, Callewaert aboutissait à cette con-

clusion que le Fuldensis provient d'une source indépendante des

autres manuscrits de ce traité, et représente à lui seul une tradi-

tion disparue dont on peut suivre la trace jusqu'au ni* siècle,

dans la traduction grecque de VApologeticum. Il mettait en relief

l'excellence de plusieurs des variantes fournies par le Fuldensis.

Il a, depuis lors, apporté quelques preuves nouvelles à l'appui,

dans les Mélanges Ch.Mocller, en 1914.

De vifs débats se sont élevés en ces toutes dernières années

sur la valeur de P. et de F. Je les ai résumés dans le B.A.L.Â.C

1914, 4° fasc. (publié en 1917), p. 315-316. Depuis lors, a paru

une Etude sur le Codex Fuldensis de M. Waltzing {Bibl. de la Fac.

de Philos, et Lettres de l'Univ. de Liège, fasc. 21, 1917). M. Walt-

zing aboutit à cette conclusion que l'édition définitive de VApologe-

ticum devra être fondée sur le Fuldensis, mais qu'il faut se servir

du Fuldensis lui-même avec précaution. Voir aussi Bauschen,

Emendationcs et adnotationes ad Tertulliani Apologeticum,

F.P., XII (1920).

Bibliographie de TertuUien dans P. de Labriolle, La Crise

Montaniste, 1913, p. vii-xx.

Liste des œuvres : Voir le Tableau n" 2.

II. — Le fragment de Muratori. — Texte dans P. L., III, 173-

194 ; Preuschen, S. Q., Heft. 8(1893), p. 129; Rauschen, dans

F. p., III (1905) ; Jacquier, le Nouveau Testament dans l'Eglise

chrétienne, t. I (1911), p. 189 et s. (avec comment, et bibliogr.).

III. — La Passion de Perpétue et de Félicité. — Texte dans



LE PAPE VICTOll 75

P.L., III, 13-58 ; Robinson, T. S. t, 2 (1891) ; Franchi de Gavalicri,

dans Rom. Qiiartalschrift, Suppl. Heft. 5 (Rome 1896). — Trad.

franc do dom Leclercq, les Martyrs, I, p. 120-139; trad. du Pro-

logue et de la Conclusion dans les Sources de l'Hist. du, Montanisme

par P. de Labriolie, p. 9. et s. — Pour l'ensemble de la Passion,

cf. l'excellente analyse de P. Monceaux, I, p. 70 et s. H. Dele-

HAYE, les Origines du C'dte des Martyrs, Bruxelles, 1912, p. 430,

donne les preuves de la longue popularité de Perpétue et de ses

compagnons en Afrique.

SOMMAIRE

I. Le pape Victor. Le « sénateur » Apollonius. Le fragment de

Muratori. — IL Les origines de l'Église d'Afrique. Tertullien

— III. L'opinion chrétienne relative à Tertullien. La structure

intellectuelle de Tertullien. — IV. Sa vie. Son passage au Mon-
tanisme. Tertullien, chef de secte. — V. Ses ouvrages d'Apologé-

tique. — VI. Tertullien et la société païenne. — VII. Tertullien

et le Gnosticisme. — VIII. Tertullien et le Montanisme. — IX.

Tertullien comme écrivain. — X. La Passion des saintes Perpé-

tue et Félicité. Tertullien en fut-il le rédacteur?

I

Abstraction faite des traducteurs de la Bible, ya-t il

eu des écrivains chrétiens qui aient employé la langue

latine avant Tertullien ? Certaines données de saint

Jérc^me dans son de Viris illustribus pourraient le lais-

ser croire. Il écrit au § lui : « Tertullianus presbyter

nunc demum primas post Victorem et Apollonium poni-

tur : Tertullien le prêtre vient maintenant enfin le

premier [parmi les Latins] après Victor et Apollo-

nius. »

Ailleurs, dans l'Épître lxx, 5, énumérant la série



76 LE « SÉNATEUR » APOLLONIUS

des principaux auteurs chrétiens, il donne à Tertul-

lien la première place. Il ne nomme pas Victor et ne

souffle mot d'Apollonius, qu'il a cité quelques lignes

plus haut, il est vrai (§ A), mais parmi les Grecs.

En ce qui concerne Victor, l'indication du de Viris

liaistribus, lui, peut être complétée par celle qu'offre

un autre paragraphe fort court, le § xxxiv : « Victor,

treizième évêque de Rome, a écrit sur la question de

la Pâque et quelques autres opuscules... » Dans la

Chronique^, saint Jérôme qualifie ces opuscules (ici

appelés volamina) de mediocrta. 11 paraît probable qu'il

s'agit simplement des lettres du pape Victor lors de

ses vifs démêlés au sujet de la Pâque avec les évêques

d'Asie ^
; Jérôme a pu connaître aussi d'autres écrits

analogues de Victor, par exemple dans l'affaire mon-
taniste^ . Quelques-uns de ces documents quasi offi-

ciels étaient peut-être rédigés en latin, ou bilingues.

Saint Jérôme, fort empressé à grossir le plus possible

son catalogue des écrivains d'Église, n'a pas oublié

d'en faire état, si mince qu'en fût l'importance litté-

raire.

Quant à Apollonius, Jérôme mentionne dans le de

Viris illastribus, $ xlii, un insigne volumen qu'il aurait

lu, sous Commode, devant le Sénat <( pour rendre

compte de sa foi », qui lui était imputée à crime. Il

lui attribue la qualité de « Romanae urbis senator ».

Cette notice est tirée d'Eusèbe, avec quelques supplé-

ments fantaisistes que Jérôme y ajoute. Eusèbe raconte

dans l'Histoire ecclésiastique, V, xxi, qu'Apollonius,

dénoncé comme chrétien, fut invité par le juge Péren-

1. Ad ann., igS (Helm, p. 210).

a. Cf. Eusèbe, H. E., V, xxm et s. Les lettres que donne Migne, P. L.,

V, i483, ne sont pas authentiques.

3. P. DE Labriolle, La Crise Montanisle, p. 271 et s.



LE FRAGMENT DE MURATORI 77

nius, qui le savait fort cultivé, à se justifier devant

le Sénat (Eusèbe ne dit pas qu'Apollonius fût lui-même

sénateur) ;
qu'il fit devant tous <( une très éloquente

apologie de la foi pour laquelle il rendait témoignage »,

et qu'après cela il eut la tête tranchée. Les paroles

d'Apollonius avaient été insérées par Eusèbe dans

sa Relalion d'anciens martyrs, qui est malheureuse-

ment perdue. Les Actes d'Apollonius, tels que nous

les possédons en grec et en arménien, ne donnent

pas d' « apologie » à proprement parler, mais seu-

lement des réponses d'Apollonius au juge. La ques-

tion reste assez obscure. Jérôme lui-même, qui ne

sait rien de plus qu'Eusèbe, ne devait pas être sûr que

cette prétendue apologie eût été composée en latin, et

c'est de cette incertitude que procèdent sans doute ses

oscillations.

Tout cela est donc chétif, incertain, et il nous

faut passer sur un terrain plus solide.

Nous ne citerons que pour mémoire le catalogue rai-

sonné des écrits du Nouveau Testament, connu sous

le nom de Fragment de Muraiori. Cet index de quatre-

vingt-cinq lignes, mutilé au début, peut-être aussi à

la fin, fut découvert par Lodovico Antonio Muratori,

l'érudit bibliothécaire de Milan, dans un manuscrit du
VHP siècle à la bibliothèque Ambrosienne, et publié

par lui en 17/io'. Ce manuscrit, qui est le seul où le

texte apparaisse, provenait du monastère de Bobbio,

en Lombardie. Le fragment intéresse surtout les phi-

lologues par son latin incorrect, où plusieurs critiques

(lîilgenfeld, Zahn, Chapman) soupçonnent une tra-

duction d'un original grec, et les historiens du

I. Anliquitales liai, medii aeui, III, 85 1.



7° LE FRAGMENT DE MURATORI

<( canon » scripturaire qui y recueillent des indica-

tions précieuses. L'auteur anonyme commence par

établir ce qu'il sait sur l'origine des Évangiles de Luc
et de Jean, puis il souligne l'accord fondamental des

Evangiles ; il passe ensuite aux Actes des Apôtres, aux
Épîtres de saint Paul, de saint Jude et de saint Jean

(auxquels il joint d'une façon assez inattendue le

livre de la Sagesse), aux Apocalypses de Jean et de

Pierre, au Pasteur d'Hermas dont il recommande la lec-

ture privée et déconseille la lecture publique ou litur-

gique. Viennent enfin quelques lignes assez obscures ',

d'oii se dégage cette idée qu'il faut exclure nettement

du canon certains livres hétérodoxes qui aspirent à s'y

glisser en fraude et qui passent dans telles sectes pour
des œuvres divinement inspirées. On ne peut se trom-

per de beaucoup en plaçant vers 200 la rédaction du
morceau. Th. Zahn ^ pense qu'il dut être rédigé à

Rome même ou dans quelque communauté voisine.

Mais sa propre démonstration nuit passablement à sa

conclusion. Il note lui-même, en effet, que l'expression

iirbi (lignes 38 et 74-76) était employée dans tout l'Em-

pire — et non pas seulement dans la capitale — pour
désigner Rome ; que le sedenie cathedra urbis Romae
ecclesiae Pio episcopo (l. 16-76) est une locution bien

circonstanciée, si l'on veut que ce soit un Romain
qui parle à des Romains ; enfin que l'auteur ne mani-
feste aucune piété spéciale pour l'Église romaine ni

ne revendique pour elle un privilège exceptionnel en

vue de la détermination du canon authentique. On
peut joindre ici une remarque développée par Dom
Chapman \ L'auteur du Muratorianum déclare (1. 71) :

1. Cf. p. DE Labbiolle, La Crise Monlnniste, p. 388.

a. Gesch. d. neiit. Kanons, II, li.

3. R. Béa. XXI (190/I), p. a^o et s.



L EGLISE D AFRIQUE 79

<( Nous recevons aussi et seulement les Apocalypses

de Jean et de Pierre. » Or 11 n'existe aucune preuve

que l'Église romaine ail admis, au II* siècle, l'Apoca-

lypse de Pierre, laquelle, au contraire, est citée tout

comme un écrit canonique par Clément d'Alexan-

drie '.

II

C'est l'Afrique du Nord qui, pendant près de trois

siècles, a donné à la littérature chrétienne la plupart

des écrivains qui l'ont illustrée. L'Afrique a été, jus-

qu'au IV" siècle, le foyer de la pensée chrétienne occi-

dentale. On sait que, durant la même période, sa con-

tribution à la littérature profane ne fut nullement

insignifiante. Ce serait ici le lieu de décrire le « génie »

africain, ses tendances, ses caractères propres. Gar-

dons-nous d'une synthèse de ce genre, si brillante

qu'on la puisse entrevoir : en réalité, il est aussi

malaisé de marquer les nuances spécifiques du tem-

pérament africain que de définir avec précision ces

u africanismes » de vocabulaire et de syntaxe autour

desquels l'école du grammairien Ed. Wolfllin fit jadis

si grand bruit ^

Nous ignorons les origines de l'Église d'Afrique.

Déjà vers la fin du lY* siècle, de notoires chrétiens de

ce pays n'étaient guère mieux renseignés que nous.

On la considère volontiers comme une filiale de TÉ-

1. Eclogae ex scriplis proph., § /ii, 48, ig.

a. Cf. W ôLFFLiN dans les Sit:.-Ber. de l'Acad. de Bavière, i88o,p. 333,

et dans maint article de A. L. L. ; Sittl, die lokalen Verchiedenheiten der

latein. Sprache, etc., Erlangen, 1882.



8o l'église d'afrique

glise de Rome. C'est une hypothèse plausible, mais qui

dépasse la portée des textes par lesquels on veut l'au-

toriser 1. — Elle sort soudain de la pénombre en

i8o. Le 17 juillet 180, douze chrétiens^ delà ville

de Scillium (peut être en Numidie proconsulaire, l'em-

placement exact n'en est pas déterminé), sept hommes
et cinq femmes, comparurent devant le proconsul

Yigellius Saturninus. Ils persistèrent dans leur volonté

de demeurer chrétiens ; ils refusèrent même le sursis

de trente jours que leur offrait le proconsul pour

réfléchir encore, et s'entendirent condamner à périr

par le glaive. Nous possédons soit en latin, soit en

grec, plusieurs spécimens des Actes de leur martyre.

C'est en latin que ces Actes ont été originairement

composés. Le morceau, fort court, est d'une sobriété

de procès-verbal, où nulle rhétorique ne gâte encore

la vérité des paroles et des attitudes.

Quelques jours auparavant, le même proconsul avait

déjà frappé quatre autres martyrs à Madaure. Une
période d'accalmie semble avoir suivi cette courte

persécution ^ et, pendant ce répit, les communau-
tés chrétiennes grandirent rapidement en Afrique,

surtout à Carthage. (( Si nous voulions nous offrir à

la mort, dira Tertullien au proconsul Scapula*,

vers 212, que ferais-tu de tant de milliers de gens, de

ces hommes, de ces femmes, de ces êtres de tout sexe,

de tout âge, de toute condition, qui viendraient se

I. Paul Lejat, les Origines de l'Église d'Afrique et l'Églis3 romaine,

dans les Mélanges Godejroid Kurth, Liège, 1908.

a. Il paraît probable que, sur les douze noms, six ont été rajoutés après

coup, et n'appartiennent pas au groupe des martyrs du 17 juillet. Cf.

Saltet, dans B. L. E., 1916, p. io8-ia5.

3. Tertullien, ad Scap., IV.

4. Ad Scap., y (OEhler, I, 55o). Cf. ibid, II : « cum tanta hominum
multitude, pars paene maior ciaitatis cuiusque, in silentio et modestia agi-

mus, »



LA STRUCTURE INTELLECTUELLE DE TERTULLIEN 8l

livrer à toi ? Combien de biichers, combien de glai-

ves te faudrait il? Qu'en adviendrait-il de Carthage, par

toi décimée, quand cliaeun reconnaîtrait là ses pro-

ches, ses voisins, peut-être des hommes et des fem-

mes de ton raixg, les premiers citoyens, les parents

ou les amis de tes amis? » En somme, vers la fin du

II* siècle, l'Église de Carthage était pourvue de tous les

organes qui assuraient sa vitalité ; elle comptait un

nombre considérable de fidèles, et les discussions

morales et dogmatiques y éveillaient un intérêt où

se décelait l'ardeur de sa foi. Tel était le milieu oii

naquit le père de la littérature latine chrétienne,

Quintus Septimius Florens TertuUianus '.

III

Tertullicn est devenu pour l'antiquité chrétienne un

exemple fameux des chutes lamentables auxquelles de

rares intelligences sont exposées. Si un pareil homme
avait donné dans les chimères du montanisme, qui

pouvait oser se sentir sûr de soi ? On eut à son égard

des mots de pitié grave, non exempte d'amertume.

Et l'on profita de sa mauvaise réputation pour le

copier abondamment — sans le nommer 1

Cependant, à travers les blâmes et les mines scan-

I. Les éléments de ce nom sont attestés par des témoignages d'inégale

valeur. TerluUien se nomme lui-même TertuUianus {de Hapt., XX ; de

Exhort. cast., XIII : ce dernier passage, d'ailleurs très altéré, ne ligure

pas dans le meilleur manuscrit, l'Aijobardinus) et Septimius TertuUianus

(de Virg. uel., XVII). Lactance l'appelle également Septimius TertuUianus

{Inst. Dia., V, i, 20). Quintus et Florens ne sont fournis que par une tra-

dition ultérieure, recueillie au XV' siècle par les humanistes J. Trithe-

mius (= Jean de Trittenheim) et Politianus (== Angclo Poliziano).

6



82 TERTULLIEN

dalisées, l'admiration perce. Et c'est surtout à Idi science

de Tertullien quelle s'adresse. Son style est parfois jugé

obscur et insuffisamment poli. Mais quelle érudition

prodigieuse ! Saint Jérôme, dont nul ne récusera la

compétence, s'écrie dans une de ses lettres : « Quid

TeriuUiano eruditius, quid acutius ? Apologeticus eius et

contra Gentes libri cunctam saeculi continent discipli-

namK » Vincent de Lérins renchérit encore dans son

fameux Commonitorium ^ sur ces paroles flatteuses.

Pour lui, Tertullien fut chez les Latins ce qu'Origène

fut chez les Grecs : « Qui fut plus savant que cet

homme ? Qui eut sa compétence dans les choses divi-

nes et humaines? De fait, toute la philosophie, toutes

les sectes philosophiques, leurs fondateurs, leurs par-

tisans, les systèmes défendus par ceux-ci, l'histoire et

la science sous leurs formes multiples, voilà ce qu'em-

brassa la merveilleuse ampleur de son intelligence... »

L'éloge se développe en larges nappes, pour aboutir,

il est vrai, au regret qu'un homme si éminent ait si

mal fini et ait pu être dans l'Église « une grande ten-

tation )).

La science de Tertullien est, en effet, remarquable.

Elle le paraîtra davantage encore, si on la compare à

celle des plus doctes de son temps, du côté païen.

Devenus aujourd'hui plus scrupuleux et plus diffici-

les, nous sommes souvent tentés de la trouver super-

ficielle, précaire et de seconde main. Mais nous aurions

tort d'en méconnaître les parties solides, et surtout

l'ampleur. Tertullien écrivait indifféremment en latin

et en grec : plusieurs de ses traités ont été composés

dans ces deux langues. Il était initié à la plupart des

1. Ep. Lxx, 5.

3. S IXIV.



LA STRUCTURE INTELLECTUELLE DE TERTULLIEN 83

grands systèmes de la philosophie gréco-romaine, et,

si incapable fût-il de suivre avec impartialité et sym-

pathie la pensée d'autrui, il savait en extraire les idées

maîtresses pour les réfuter ou les contraindre à s'allier

à sa cause. Il a, du reste, beaucoup emprunté à la

philosophie profane, surtout au stoïcisme. La littéra-

ture, l'histoire lui fournissent quantité d'exemples et

d'allusions dont il enrichit ses développements. La

physiologie même ne lui est pas étrangère : en un

temps où toute démonstration se déroulait dans l'abs-

trait, par simple enchaînement de raisons liées en Ire

elles ou de textes mis bout à bout, Tertullien a eu ce

mérite d'élargir le champ habituel des logiciens et des

psychologues, ses prédécesseurs ou ses contemporains;

il s'est intéressé aux résultats des sciences naturelles ;

il a entrevu le parti que le penseur pouvait en tirer pour

ses propres spéculations ; et de tous les écrivains

grecs et latins, ceux à qui il a témoigné le plus de con-

sidérations ou même de respect, ce sont les savants *.

— Ajoutez encore ses vastes connaissances juridiques.

Elles donnent, en grande partie, à son œuvre son ton

général et sa couleur propre. Visiblement il y est passé

maître. Quand il touche au Droit, ce n'est point comme
un amateur qui se hasarde sur un terrain qui n'est

point le sien, mais (sinon comme un jurisconsulte)

du moins comme un caiisidiciis qui en connaît tous

les secrets, tous les rouages, j'allais dire toutes les

ficelles, et qui les fait habilement servir à son dessein

particulier-. Si la subtilité, la vigueur logique, l'art

1. C'est ce que j'ai essayé de faire voir dans un article des Archives

générales de Médecine, 1906, p. i3i7-i328.

3. Cf. P. DE Labriolle. Terlnllien jurisconsulte, dans la Nouv. Revue h-s-

tor. de Droit français et étranger, ian\.-fév. 190C ; et Schlossmann, Terlul-

lian in Lichte derJurisprudenz, dans Z.fiir Kirchengesch., xxvii (1906), a5i-



84 TERTULLÎEN

de suivre, sans jamais en perdre le fil, un axiome fon-

damental dans son application à une multitude de cas

différents, sont les marques essentielles de l'esprit

légiste, Tertullien les a possédées à un haut degré.

Qu'on songe aussi au nombre de textes scripturaires

qu'il a cités, interprétés, paraphrasés avec tant d'à-

propos et de tenace volonté de convaincre. Il avait

évidemment à son service tout Vinstriimenlam fidci, et

sa mémoire, merveilleusement fidèle, quoi qu'il en dise,

lui fournissait en chaque occasion les passages déci-

sifs dont il avait besoin '.

Ni la littérature chrétienne primitive, ni celle du

IP siècle, même l'hétérodoxe, ne lui étaient étrangères.

Il avait lu le Pasteur d'Hermas, qu'il traita longtemps

avec respect, puis avec fureur et haine, quand il vit le

parti qu'en tiraient ses adversaires antimontanistes ;

les Acla Pauli, sur l'origine desquels il donne, dans le

de Baptismo, XVII, des indications très précises ;
peut-

être aussi les Acta Pilaii (cf. Apol. XXI).

Parmi les opuscules montanistes, il lui vint en

mains un recueil d'oracles des prophètes phrygiens. Il

allègue, dans le de Anima, les Actes de Perpétue et

Félicité, dont certaines parties sont pénétrées de l'es-

prit montaniste. Enfin il compulsa l'ouvrage anti-

i'j'â, 4o7-/t3o. ScHLOSSMANN met au point les exagérations qui iraient jus-

qu'à identifier Tertullien avec le jurisconsulte du même nom^dontcinq
fragments sont cités dans le Digeste (I, m, 27 : Mommsen, Berlin, 1908,

p. 34 ; XLl, II, ï8 : p. 701 ; XXIX, i, a3 et 33 : p. /iSy, et XLIX, xvn, k :

p. 890.

I. Il possédait l'Ancien Testament dans la teneur du canon alexan-

drin, et, des 27 écrits dont se compose le Nouveau Testament, il n'omet

dans ses citations que la seconde Épitre de Pierre, la seconde et la troi-

sième Epître de Jean, et VÉpître de Jacques (un passage du Scorpiace,

XII, prouve qu'il ne connaissait point celle-ci). 11 attribuait à Barnabe

VEpître aux Hébreux. Ses bévues en matière de citations bibliques sont

rares ; ainsi dans le de Faga, II, il confond les hérétiques de l Tim., i, so,

avec ceux do // Tim., i, i5.



LA STRUCTURE INTELLECTUELLE DE TERTULLIEN 85

monlaiiislc d'Apollonius, paru aux environs de l'an-

née 212, puisqu'il devait annexer presque aussitôt

aux six livres de son de Ecstasi un septième livre

dirigé contre ce polémiste. — A l'égard des apologis-

tes grecs, il n'a peut-être pas témoigné toute la grati-

tude dont il leur était redevable. Il ne nomme que le

seul Justin, et encore à titre d'adversaire du Gnosti-

cisme, non à titre d'apologiste. Il se contente de

caractériser en bloc et de façon assez dédaigneuse, au

début du de Tesiimonio animae, la méthode de ses

dcAanciers, leurs essais infructueux de conciliation

entre la sagesse païenne et les vérités du Christia-

nisme. Il en est deux tout au moins chez qui il s'est

largement approvisionné, à savoir saint Justin, dont

il a exploité les Apologies et le Dialogue avec Tryphon,

et Tatien, qui lui a fourni des données importantes

sur la théorie du Logos et sur la Christologie. — 11

avait dépouillé aussi, pour ses polémiques person-

nelles, les écrits gnostiques et antignostiques. UAd-
uersus Marcionem — le plus ample de ses traités —
repose sur l'analyse des divers documents émanant de

Marcion lui-même, en particulier le Nouveau Testa-

ment retouché par l'hérésiarque et ses Antithèses,

où il marquait fortement les contradictions entre

l'Evangile et la Loi. Tout en faisant son butin dans

les réfutations antérieures aux siennes, Tertullien a

lu de ses yeux les Phaneroseis d'Apelle, l'ouvrage

d'Hermogène sur l'éternité de la matière, divers autres

opuscules qui circulaient dans les milieux gnostiques,

par exemple un traité sur la légitimité de la fuite

devant le martyre. Il tirnit un large parti des discus-

sions orthodoxes, comme celles d'Irénée ou de Théo-

phile d'Antioclic, mais en plus d'un cas il s'est rais

en quête de documents de première main, et il a



86 TERTULLIEN

exploré la riche production gnostique. — Il a connu

également l'œuvre de Méliton de Sardes, dont la

structure intellectuelle n'était pas sans analogie avec

la sienne. Quant à son contemporain Clément d'A-

lexandrie, il semble qu'il l'ait ignoré, de même qu'il

est resté ignoré de lui.

Voilà un bien rapide inventaire. 11 sufïît pourtant à

déceler l'amplitude de son ouverture d'esprit. Et ce

qui achève de le caractériser à ce point de vue, c'est

que son intelligence n'est pas purement spéculative.

Il n'a rien du savant de cabinet, ni du mystique

enfermé dans son rêve. Il connaît admirablement le

monde au milieu duquel il vit, les païens et les chré-

tiens. On retrouve dans ses écrits, épars au milieu

des discussions et des polémiques, une foule de traits

qui font revivre à nos yeux Carthage, sa ville natale,

en ses aspects extérieurs et pittoresques, comme aussi

dans sa vie morale et religieuse '. Et cette information

si précise s'étendait bien au delà de l'horizon africain,

jusqu'aux parties les plus éloignées de la diaspora

chrétienne.

Esprit positif et pratique en son fond, talent d'une

trempe supérieure, qui sut resserrer en de vigoureux

systèmes la théologie, la morale, la discipline, sans

parler de la langue latine elle-même qu'il plia si doc-

tement à de nouveaux usages, cette personnalité ori-

ginale et puissante inaugure de la façon la plus bril-

lante les lettres latines chrétiennes en Occident.

I. Je signale surtout ad Scap., III-V ; de Res. carnis, XLII ; Apol.,

XVI; ad Nat., I, xiv ; Scorp. VI ; de Mol. XV; de Pallio, l ; adii. Val.,

VIIT, etc. Tertuliien est une source de premier ordre pour la période
impériale.



LA VIE DE TERTULLIEN 87

IV

Une courte notice de saint Jérôme dans le de Viris

illuslribus, § lui, quelques rares confidences de Tertul-

lien sur lui-même, voilà à peu près les seuls docu-

ments dont nous disposons pour raconter sa vie.

Il naquit probablement entre i5o et 160 : en tout

cas il avait la pleine maturité de son talent quand, en

197. il écrivait VApologeticum. Il était originaire de

Carthage. D'après saint Jérôme, son père exerçait les

fonctions de « centurion proconsulaire » , ce qui peut

signifier, soit un centurion de la cohorte urbaine

détaché à Carthage, soit un personnage de Vofficiam

ayant le titre de centurion, titre non officiel, mais

employé dans le langage courant'. Sa famille était

païenne. Il déplore lui-même ses erreurs de jadis, ses

ironies à l'égard des croyances chrétiennes : « Haec et

nos risimus aliqaando : de uestris sumus. Fiant, non

nascantur Christiani ^ » Il avoue qu'il fut un pécheur,

qu'il fréquenta les spectacles ^ qu'il commit l'adul-

tère *. II n'est pas impossible qu'il se soit fait initier

aux mystères de Mithra^ Il ne s'explique pas très clai-

rement sur les raisons qui motivèrent son passage au

Christianisme. Le spectacle de l'héroïsme chrétien dut

I. Communication obligeante de M. René Gagnât. — La donnée de
Jérôme est confirmée par un passage de VApolog., IX, a, si l'on admet la

leçon palris nostri que le Fuldensis est seul à donner. Voir sur ce texte

Dessau, dans Hermès, XV (i88o), !i-]3, n. a ; Tissor. Fastes..., p. 8 ; Fallu
DE Lessert, Fastes des Prov. ûfr., 1(1896), p. 396; Audollent, Carthage
rom., p. 899 et 720.

a. ApoL, XVIII, U- Cf. de Paen., l.

3. De Spect. XIX.
II. De Res. Garnis, LIX.
5. Allusion un peu énigmatique dans le de Praescr., XL, 4.



bb TERTULLIEN

faire sur son esprit une vive impression : « Chacun^

en face d'une si prodigieuse patience, se sent comme
frappé d'un scrupule et veut ardemment chercher ce

qu'il y a au fond de l'affaire : dès qu'il connaît la

vérité, il l'embrasse lui-même aussitôt ^ » Il vante

aussi avec force l'évidence du pouvoir d'exorcisme

dont disposaient les Chrétiens : « Quoi de plus sûr

qu'une pareille preuve? Yoilà le vrai mis, dans sa

simplicité, sous les yeux de tous, et fort de sa seule

vertu. Impossible de soupçonner aucune superche-

rie "'. » La lecture des Écritures fit le reste K Tertul-

lien est donc un converti qui a échangé une vie fort

libre contre les rigueurs de la discipline chrétienne.

Son horreur du « paganisme », même dans ses parties

les moins coupables, pourrait procéder de sa haine

contre un passé dont il sentait en lui-même les revi-

viscences.

Il fut marié. Dans Vad Uxorem il s'adresse à sa

femme et lui demande de ne pas contracter de nou-

velle union. Jalousie posthume? Non certes, puisque le

Christ a prédit les conditions toutes spirituelles de la

Résurrection. Mais conseil salutaire, dont toute chré-

tienne saura tirer profit.

Il fut prêtre. Saint Jérôme nous apporte sur ce point

un témoignage formel. Ce témoignage résiste aux faus-

ses interprétations critiques par lesquelles on a voulu

l'infirmer. Gomment croire, au surplus, que Tertul-

lien, laïc, se fût constitué sans opposition l'apologiste,

le polémiste, le docteur qu'il a été, et qu'il eût osé

régler avec tant de minutie autoritaire la vie intime

de toute une communauté ? Le cas aurait été trop

I. AdScap., V; cf. ApoL, L, i5.

3. ApoL, XXIII, 7.

3. Cf. ApoL, XVIII, 1.



LE MONTANISME 89

exceptionnel pour que nul, dans l'antiquité chrétienne,

n'en eût signalé l'anormal. Après les déceptions infli-

gées par TertuUien à l'Église, on n'eût pas manqué
d'en diminuer l'importance ou d'en expliquer l'ori-

gine, en rappelant qu'il avait assumé des responsabili-

tés didactiques pour lesquelles aucune charge officielle

ne le désignait, et qu'une telle usurpation l'avait grisé

d'orgueil et finalement perdu. Or ce genre de considé-

rations — si naturelles sous la plume des écrivains

d'Eglise — n'apparaît nulle part, et ce silence achève

de nous convaincre que la donnée de saint Jérôme

peut et doit être acceptée comme authentique '.

Le grand événement de sa vie de chrétien, ce fut son

adhésion au montanisme. Comment un tel homme,
d'esprit si positif, si ami des organisations régulières,

en pleine possession de sa maturité intellectuelle et de

son prestige parmi ses frères, put-il se laisser accaparer

par une secte orientale dont les dehors plus ou moins

convulsionnaires étaient si peu faits pour le séduire ?

C'est là un problème assez déconcertant, dont pourtant

la solution, nous le verrons, n'est pas inaccessible.

Cette secte était née en Phrygie, probablement vers

172, sous l'impulsion d'un u prophète », Montan, à

l'apostolat duquel deux femmes, Maximilla et Pris

cilla, s'étaient associées. Sans se désintéresser de la

« règle de foi » , les prophètes phrygiens ne formulaient

aucune proposition qui fût de nature à y faire échec,

et ne se permettaient aucune spéculation hasardée. Ce

n'est pas sur ce domaine qu'ils portaient leur princi-

pal effort. Pénétrés du sentiment que le monde allait

bientôt finir (l'on sait que cette croyance fut commune
aux premières générations chrétiennes, mais ils

1. Cf. p. DB Labriolle, B.A.L. A.C, igtS, 161-177.



go TERTULLIEN

paraissent l'avoir sentie avec une intensité d'angoisse

toute particulière), ils voulaient avant tout réveiller

les âmes de la léthargie morale où elles leur parais-

saient s'engourdir, les secouer par la crainte du juge-

ment à venir et les préparer à cette formidable

échéance, grâce à des réglementations ascétiques très

précises. C'est ainsi que Montan avait prescrit des

jeûnes dont le programme soigneusement fixé n'aban-

donnait rien au caprice individuel ; il recommandait

l'acceptation joyeuse du martyre ; aux pécheurs cou-

pables de prévarications graves, il refusait en principe

tout pardon, pour ne pas rassurer leur faiblesse par

de trop complaisantes amnisties.

Cette rigueur, pour redoutable qu'elle fût, n'allait

pas cependant jusqu'aux excès oii l'ascétisme est sou-

vent tenté de se porter. Il y avait chez Montan un cer-

tain sens pratique dont il avait aussi donné la mar-

c[uc dans l'habile organisation de sa propagande. Ainsi

il voulait qu'on supportât le martyre avec patience,

mais non pas qu'on l'affrontât sans nécessité. De
même, nettement hostile au second mariage — et en

cela il avait pour lui une bonne part de l'opinion

chrétienne, — il évitait de condamner l'union conju-

gale en soi. Il avait l'intuition des possibilités humai-

nes, mais il n'hésitait pas à réclamer de la nature des

détachements fort douloureux en vue de l'imminente

catastrophe.

Le montanisme pouvait sembler, à première vue, ne

faire autre chose que ramasser en soi, pour les por-

ter au plus haut degré d'exaltation et d'enthousiasme,

mainte croyance issue de la plus pure sève chrétienne.

Pourtant, même dans son pays d'origine, il éveilla de

bonne heure des défiances, et l'épiscopat asiate lui fut

peu clément. C'est que Montan et ses femmes ne se



LE MONTANISME 91

dojinaient point pour des prédicateurs ordinaires d'as-

cétisme et de vertu, pour de simples zélotes soucieux

de communiquer aux autres la flamme dont ils étaient

animés. Ils se considéraient comme l'habitacle de l'Es-

prit ou, pour mieux dire, ils s'identifiaient à l'Esprit,

l'extase étant censée abolir en eux tout ce qui tenait

à leur personnalité propre. Bien plus, les fidèles de

Montan le regardaient, et il se regardait lui-même,

comme la vivante incarnation de ce Consolateur, de

cet Intercesseur, de ce « Paraclet » dont le Christ,

d'après le IV" Évangile (xvi) avait annoncé la venue à

ses disciples, et qui devait, selon la promesse de

Jésus, conduire ceux-ci à la vérité intégrale. Dès lors,

les oracles de Montan devenaient comme un Testa-

ment nouveau, lequel n'annulait aucunement l'Évan-

gile, mais le complétait en remplissant les lacunes

que le Christ y avait volontairement laissées.

Le Montanisme n'était pas seulement une tendance,

une simple direction morale, une aspiration vers

une Aie plus rigide et plus pure : c'était la foi en

la mission du Paraclet, incarné dans la personne

de Montan, subsidiairement dans celle des prophé-

tesses, et en la valeur absolue de ses ordonnances.

Telles étaient les idées fondamentales de la secte, à

laquelle Tertullien donna son adhésion intellectuelle

et le concours de son âpre talent. Il ne tarda pas à se

séparer de la communauté de Carthage, et même à se

disjoindre matériellement, lui et ses partisans, de ceux

dont il jugeait la tiédeur offensante. Un passage du
de Anima, IX, prouve qu'ils célébraient à part les céré-

monies rituelles '.

Au surplus, le groupe montanistc de Carthage ne

I. Voir P. DE LiBaiOLLE, la Crise monlanista, p. 46i et s.



92 TERTULLIEN

dut jamais être fort dense. On ne se donne pas les airs

d'aimer la vérité avec une « élite )) ; on ne raille pas

(( la vaniteuse cohue des Psychiques' » ; on ne cite

pas orgueilleusement le multi aocat'i, panel electi (Matth.

,

XXII, i4), quand on a le réconfort de compter autour

de soi des rangs pressés d'adhérents.

Le peu que nous savons de l'histoire ultérieure de

ce groupe en Afrique, c'est saint Augustin qui nous

le fait connaître, au chapitre lxxxvi de son de Haeresi-

bas. Il nous y apprend : i° que Tertullien ne tarda pas

à se brouiller avec la secte montaniste et propagea, dès

lors, (( ses conventicules particuliers » ;
2° que les

(( Tertullianistes » — tel fut le nom sous lequel on

désigna ses fidèles — durèrent à Carthage jusqu'à

l'époque d'Augustin
;
qu'ils y possédaient même une

basilique ;
3" qu'Augustin eut avec les derniers tenants

du parti un colloque à la suite duquel ils se récon-

cilièrent avec l'Église et remirent aux catholiques

leur basilique.

Pourquoi douter d'un témoignage aussi précis et

aussi autorisé ? Caractère intraitable, toujours disposé

à morigéner autrui, aigri de plus par des luttes sans

merci, par la perte de son ancienne autorité, par

le sourd remords de ses propres incohérences, il est

naturel que Tertullien n'ait pas réussi à maintenir

sous sa férule tous ses adeptes de la première heure et

qu'il se soit séparé d'eux avec une poignée d'irréduc-

tibles. D'ailleurs Augustin, ayant pris contact avec

les « tertullianistes » de son temps, avait pu et dû
les questionner sur leurs origines. Notons aussi qu'il

1. Êtres grossiers, charnels. C'est par ce mot, emprunté au vocabulaire
de saint Paul, que les montanistes désignaient ceux des catholiques qui
ne voulaient rien savoir de leurs apocalypses. Voy. P. de Labriolle, la

Crise mont., p. iSg et s.



SES DERNIÈRES ANNÉES 98

présente leui" réconciliation avec l'orthodoxie comme
un fait de notoriété publique {basilicam, quae nunc

etiam nolissinia esl... : quod eliam te [il s'adresse à Quod-

uultdeus] meminisse (irbilror). Ni les vraisemblances

psychologiques ni aucune raison d'ordre historique

n'infirment l'attestation qu'il apporte.

Quand TertuUien mourut-il? On l'ignore. A. Réville'

a supposé qu'il rentra « dans le giron de la mère com-

mune ». u 11 est évident, déclare t-il, qu'un homme
aussi ecclésiastique, aussi épiscopal que Cyprien n'eût

pas fait sa lecture favorite [cf. saint Jérôme, de Vir.

ilL, lui] des écrits d'un docteur qui eût fait secte à

part. » L'erreur de Réville est évidente, et elle ressort

des considérations suivantes : i** saint Cyprien a, en

effet, beaucoup étudié TertuUien. 11 Ta imité de près

dans plusieurs de ses traités. Mais il ne l'a pas nommé
une seule fois, même dans la controverse sur le bap-

tême des hérétiques où cependant il aurait pu se pré-

valoir de son opinion. 2° En outre, le ton sur lequel

les écrivains ecclésiastiques ont parlé de TertuUien

exclut l'hypothèse d'une résipiscence tardive. Quels

cris de victoire l'on aurait entendus s'il eût enfin

reconnu son erreur ! Or nulle part n'ont éclaté ces

hosannas.

Bien des détails, qu'il eût été intéressant de connaî-

tre, nous échappent dans la vie de ce génie tourmenté.

Il paraît probable qu'il fit à Rome un ou plusieurs

séjours-. L'hypothèse d'un voyage en Grèce repose sur

une fausse interprétation du de leianio, xni'. Au sur-

it !Souv. Revue de Théol., i858, I, p. loo.

2. P. DE Labriolle. op. cit., p. 355.

3. Dans les mots quibus lune praesens patrocinalus est scrmo, le mot
sermo ne signifie pas la parole de TertuUien, qui aurait pris part person-



94 TERTULLIEN

plus, la ligne générale de sa biographie peut être

approximativement dessinée, et l'examen de son œuvre

nous en rendra plus nettes les diverses étapes.

Il faut lier l'étude des deux livres de Vad Nationes

à celle de VApologeticum. Ces deux traités ont été

composés en 197, à quelques mois de distance * : des

allusions précises à la révolte d'Albinus contre Sep-

time-Sévère et aux représailles qui suivirent la défaite

subie par vVlbinus près de Lyon, le 19 février 197,

permettent de donner la priorité à Vad Naliones.

D'ailleurs Vad Naliones annonce, en plus d'un endroit,

les développements de VApologeticum ; et là oii les

mêmes arguments sont mis en ligne, c'est dans l'^ipo-

logeticum qu'ils revêtent la forme la plus achevée.

La différence entre l'un et l'autre opuscule se marque

dans le but que l'auteur y poursuit : Vad Nationes a

pour objectif principal d'attaquer les mœurs et les

croyances païennes ; VApologeticum, de défendre les

mœurs et les croyances chrétiennes. En outre, Vad

Nationes s'adresse aux « nations », c'est-à-dire aux

païens, aux infidèles du dehors ; VApologeticum est

destiné, non pas au Sénat romain, comme l'a cru à

tort l'historien Eusèbe de Césarée, mais aux praesides

prouinciarum, aux gouverneurs des provinces— c'est-à-

dire au proconsul d'Afrique, et, par-delà l'Afrique, au

nellement aux réunions conciliaires dont il signale la tenue en Grèce,

mais bien le Verbe divin.

I. Ad Nat., l,\\u; ApoL, xxxv, 9.



l'apologeticum 95

corps entier de ces hauts magistrats de qui dépendait

pratiquement le sort des chrétiens. Tertullicn donne

à son Apolo'jeiicum la forme d'une plaidoirie. En
réalité, nulle défense n'était concédée à l'accusé chré

tien devant le tribunal. C'est justement de cette illéga-

lité que TertuUien prend texte pour développer par

écrit son plaidoyer qui, plutôt encore que les praesides

qu'il feint de haranguer, vise l'opinion elle-même.

A quelle occasion TertuUien crut-il devoir élever la

voix? Depuis une quinzaine d'années, les proconsuls

d'Afrique avaient fait preuve d'une certaine tolérance

à l'égard des chrétiens. Mais des indices non équivo-

ques révélaient la virulence des haines populaires,

auxquelles peu d'années plus tard, en 202, l'édit de

Septime-Sévère allait donner libre cours. « Tous les

jours on nous assiège, affirme TertuUien '
; tous les

jours on nous trahit et, bien souvent, c'est jusque

dans nos réunions, dans nos assemblées même, qu'on

vient nous faire violence. » Et encore ^
: « Combien

de fois, sans vous consulter [vous, les praesides], de

son propre mouvement, le peuple, qui nous hait,

nous a-t-il attaqués à coups de pierre et la torche

à la main? Dans la fureur des Bacchanales, on n'épar-

gne même pas les chrétiens défunts ; du repos de la

sépulture, de l'asile de mort, on arrache des cadavres

déjà dévorés par la corruption, on les déchire, on en

disperse les lambeaux. » Aux violences s'ajoutaient les

railleries. Un Juif apostat avait imaginé de figurer le

Dieu des chrétiens sous la forme d'un âne bipède et de

faire circuler cette caricature dans Carthage.

« Voici, raconte TertuUien ', une nouveauté que la voix publique

1. ApoL, VII, /i.

2. Ibid., ixxvii, a.

3. Ad Nat., I, XIV. Cf. Apol., xvi. Le sens d'onochoeles n'est pas encore



96 TERTULLIEN

fait courir sur notre Dieu. Il n'y a pas bien longtemps, dans cette

ville même, un parfait scélérat, — déserteur de sa propre reli-

gion et qui n'est Juif que par le dommage qu'a subi sa peau
[on saisit l'allusion à la circoncision], a exposé un tableau

contre nous avec cette inscription : Onochoetes. Gela représen-

tait un personnage avec des oreilles d'âne, une toge, un livre, un
pied cornu. Et la multitude de croire cette canaille de Juif.., Il

n'est bruit par toute la \\\le que de l'Onochoetes. »

Il fallait réagir à tout prix contre les préjugés popu-

laires, que partageait plus d'un esprit cultivé. Tertul-

lien ne fit, en somme, qu'obéir à la pression des mêmes
circonstances qui avaient provoqué l'apparition des

apologies grecques. Ces apologies, il les a exploitées :

mais sur ses emprunts, il met sa marque, si caractéri-

sée, si vigoureuse, reconnaissable entre toutes. C'est en

comparant Justin à Tertullien qu'on se rend le mieux

compte de la maîtrise littéraire et de la force d'esprit

de rinoxorablc dialecticien. Soit dédain des vaines

techniques, soit impuissance à organiser ses idées,

Justin ne s'était guère astreint à un pian suivi. Veut-il

faire un tableau de la vie chrétienne, il en disperse

les traits aux chapitres xii, xiv, xv, xxix, lxvii, de sa

première Apologie, au chapitre x de la seconde. Il

amorce certains développement heureux, sans les

pousser à bout, sans en extraire toute la moelle. Au
contraire, VApologeticum est d'une composition serrée

et puissante. La chose a été contestée parfois : elle n'a

pu l'être que faute d'une considération assez attentive

des jalons que Tertullien lui-même a pris soin d'établir

tout au long de son plan *. D'abord une introduction

fixé (asinarius sacerdos : Œhler, Rauschen ; « qui couche avec les ânes » :

AuDOLLENT ; « engendré par accouplement avec un âne » : Dom Leclercq,

etc.).

I. Ces articulations sont marquées aux passages dont voici l'énumé-
ration : i, 4 ; iv, i-a, 3 ; vi, 11 ; ix, i, 20 ; x, i ; xv, 8 ; xvii, i ; xxviii, 3;

XXXIX, I ; XL, I ; xlii ; xlvi, 1, a; l.



L APOLOGETICUM 97

(i vi) OÙ il établit en premier lieu Viniqultas odii erga

iiomen chrislianoram (i, 4), en second lieu le caractère

précaire de ces lois humaines qu'on oppose aux chré-

tiens comme si elles étaient irréformables. Dès le § iv,

la ligne générale de l'argumentation est indiquée :

c( Je vais démontrer positivement l'innocence des chré-

tiens. Et je ne réfuterai pas seulement les accusations

portées contre nous, je les retournerai contre leurs

auteurs [telle est, en effet, sa méthode tout au long de

l'ouvrage]... ; je répondrai à chaque catégorie de griefs,

qu il s'agisse des crimes clandestins qu'on nous attri-

bue [ce point sera étudié du § vi, 11. au §ix, 19], ou de

ceux que nous perpétrons (dit on) au su de tous [à

savoir le crimen laesae diuinitatis, examiné du § ix, 20,

au §xxvin, 2 ; et le crimen— ou titalus — laesae males-

iatis qui fait l'objet des § xxviii, 3, à xlv], crimes pour
lesquels on nous considère comme des scélérats, des

extravagants, dignes de châtiment et voués à la déri-

sion, m qulbiis scelesti, in quibiis uani, in qiiibus dam-
nandi, in qaibus inridendi depalamur '. » Une conclu-

sion en cinq chapitres (xlvi à l) oppose la doctrine

chrétienne aux doctrines philosophiques et en appelle

de la justice dérisoire des hommes à la justice de

Dieu.

Tout cela est d'un enchaînement autrement rigou

reux que la contexture indécise et flottante des Apo-
logies de saint Justin. C'est surtout dans les passages

juridiques que la supériorité de Tertullien s'afïîrme.

Ainsi, au chapitre iv de sa /'* Apologie, Justin avait

critiqué sommairement l'illégalité de la procédure

I. Ces deruières qualifications sont trop vagues, ce me semble, pour
qu'on puisse y rattacher, comme le veutCALLEWAERT, les diverses parties

du développement qui va du S vu au S xlix.



98 TERTULLIEN

usitée contre les chrétiens. Tertullien reprend ce point

de vue, mais avec une force, une suite, une précision

technique, qu'une longue pratique du droit romain

pouvait seule lui permettre. Cette discussion, qui

remplit les premiers chapitres de VApologetlcum, est

irrésistible de logique et d'éloquence. Elle se ramasse

en formules martelées, elle se resserre en dilemmes

inéluctables, oij apparaît invinciblement la sottise,

l'illogisme complet d'une procédure qui met en échec

toutes les formes traditionnelles de l'administration

de la justice. Devant un débat ainsi conduit, les

Romains devaient comprendre qu'ils avaient affaire,

non pas à un avocat improvisé, de plus de zèle que de

science, mais bien à un homme de loi, rompu aux

finesses du barreau, familier avec l'histoire et avec le

droit, et dont les griefs étaient dignes d'émouvoir

(sinon de convaincre) leurs hauts magistrats *.

Le ton général de l'ouvrage est d'une rudesse iiu-

périeuse et ironique, très différente de l'aménité conci-

liante de Justin. Même quand il plaide une cause

sacrée, Tertullien n'est point l'homme des ménage-

ments concertés ni des prudences diplomatiques. Sa

verve s'en donne à cœur-joie sur la mythologie, et ra-

jeunit ces thèmes hérités de l'apologétique grecque, qui

les avait reçus elle-même tant de l'apologétique juive

que de la philosophie hellénique. Plus respectueux

à regard des pouvoirs publics, comme les préceptes

pauliniens lui en imposaient le devoir, il réclame

cependant pour ses frères le droit de se dérober aux

orgies dont les fêtes des empereurs fournissaient le

I. M. Monceaux a pourtant imaginé avec beaucoup de finesse ce que
les magistrats romains pouvaient opposer aux arguments de Tertullien,

les réflexions que devaient leur suggérer sa thèse juridique. Hist. litt. de

l'Afrique chr., I, p. ahg et s.



L APOLOGETICUM 99

prétexte, et d'éluder toute apothéose des Césars. A
l'endroit des philosophes, nulle concession, nulle

coquetterie : là où il veut mettre en relief l'humilité,

la pureté, la dignité chrétiennes, c'est à l'orgueil de

Platon et de Diogène, aux dépravation de Socrate et

de Speusippe, aux basses flatteries d'Aristote qu'il les

oppose. Il ne se détend un peu que pour décrire la vie

toute simple et toute droite des croyants : encore

mêle-t-il à ce tableau plus attendri des traits mordants

qu'il ne sait pas se refuser.

11 est déjà presque tout entier dans cette œuvre,

avec sa forte logique dont la virtuosité même avoisine

parfois le sophisme ; avec son àpreté incisive et hau-

taine qui, dirait on, cherche à humilier ses adversaires

plus encore qu'à les convaincre ; avec sa verdeur

nerveuse de style.

Il arrive souvent aux écrivains de mettre dans un
de leurs premiers ouvrages le meilleur d'eux-mêmes.

Tertullien a jeté dans VApologeticum quantité de

réflexions qu'il reprendra plus tard pour les déve-

lopper, pour les approfondir, et qui formeront la

substance de plusieurs de ses traités. Presque toute la

thèse du de Testimonio animae est amorcée au

chapitre xvn. Il n'aura qu'à accentuer dans Vad Scapu-

lam ses fières déclarations du chapitre xxvm sur la

liberté de conscience. Au chapitre xxxviii, il prélude

à ses rigueurs contre le théâtre, telles qu'il les fera

tonner dans le de Spectaculis. L'idée maîtresse du
de Praescriptione est esquissée déjà au chapitre xlvii,

9 et s. Et le chapitre xxi trace les linéaments de la

théorie du Verbe, qui réapparaîtra parachevée dans

l'aduersas Praxean. Toutes ces questions, indiquées en

passant et qu'il n'a ni le loisir ni la volonté d'étudier à

fond, il saura s'en ressaisir, le moment venu, pour les



lOO TERTULLIEN

mettre en leur plein jour et en épuiser la fécondité.

h"Apologeticum est un de ces ouvrages qui survivent

aux circonstances qui les ont fait naître et qui entrent

dans le trésor commun des nations civilisées. Nulle

part on ne peut entendre, exprimées avec la forte

brièveté latine, plus de chaleureuses revendications

en faveur de la justice, de la tolérance, des droits de

l'accusé ; de plus vives protestations contre la tyrannie

des lois injustes et prétendument intangibles ; enfin

une défense plus éloquente du Christianisme, de sa

noblesse morale, de l'héroïsme de ses martyrs. Qu'il

y ait dans cette admirable plaidoirie des parties

caduques, des arguments périmés, c'est le contraire

qui étonnerait plutôt. Dans l'ensemble, l'œuvre se

tient, elle vit encore. « TertuUien, a dit Chateaubriand,

parle comme un moderne ; ses motifs d'éloquence sont

pris dans le cercle des vérités éternelles. Une partie de

son plaidoyer en faveur de la religion pourrait servir

encore aujourd'hui la même cause. » {Génie du Chris-

tian., III, IV, 2.)

Les chrétiens lettrés eurent tout de suite le senti-

ment de cette supériorité éclatante. VApologeticum fut

traduit en grec, peu d'années, semblc-t-il, après son

apparition. Ce n'est pas TertuUien lui-même qui prit

ce soin, car quelques fragments conservés par Eusèbe

trahissent de menues erreurs d'interprétation '. En un

temps où les traductions d'œuvres latines en grec

étaient si rares ^ l'intérêt de la foi allait favoriser ces

I. Comparez par ex. Eusèbe, Hist. eccL, II, ii, 4, et ApoL, v, i-a ; E.

II, XXV, k, et Ap. V, 3 ; E. III, xx, 7, et Ap. v, /, ; E. III, xxxiii, 3 et Ap.

II, 6-7 ; E. V, V, 5, et Ap., v, 6-7. — Pour les inexactitudes de traduction,

TOir surtout Eusèbe, II, xxt, h.

a. Cf. E. Egger, Mémoires d'Hist. anc. et de Philologie, Paris, i865,

p. 266 et s. Ou peut citer les Géorgiques traduites par un certain Arriea

(qui est à distinguer du disciple d'Epictète) sous Hadrien ; les Histoires,

de Salluste, traduites par le sophiste Zenobios, également sous Hadrien.



LE DE TESTIMONIO ANIMA

E

lOI

échanges entre l'Occident et l'Orient, au mépris des

susceptibilités nationales de l'hellénisme.

A côté de ce chef-d'œuvre de passion et d'éloquence,

le de Testimonio animae apparaît un peu frêle. On y

voit Tertullien préoccupé d'instituer une méthode

originale pour trouver accès dans le cœur des non-

chrétiens. Il constate que la tactique des apologistes,

ses prédécesseurs, n'a pas réussi. Ils ont voulu prou-

ver par quantité d'extraits tirés des philosophes et des

poètes profanes, qu'entre la doctrine nouvelle et l'an-

tique sagesse païenne, c'étaient des accords qui

s'accusaient plutôt que des divergences. Ces essais de

conciliation n'ont abouti à rien de bon : les adver-

saires de la foi se sont contentés de récuser leurs

maîtres les plus admirés, là où ils paraissaient offrir

un appui à la vérité chrétienne. Inutile de recourir à

ce vain travail d'érudition ; inutile aussi de faire état

des livres saints, puisque, pour y croire, il faut être

chrétien déjà {ad qiias [litleras] nemo iienit, nisi iam

Chris tianus). Le véritable point d'attache pour la foi,

c'est dans l'âme humaine qu'il le faut chercher, avant

qu'elle ait subi la déformation d'aucune culture : te

simplicem et rudem et impolitam et idioticam compello.

Si on écoute le témoignage de cette âme encore ingé-

nue, on y percevra le christianisme qui y est latent

{testimoniam animae naturaliter christianaé) . Dans la

spontanéité de son langage, de ses prières, de ses

exclamations même, l'âme proclame lunité et la

bonté de Dieu, l'existence des démons, sa survie à

venir, et la réalité des rémunérations d'outre-tombe.

Voilà les vérités dont la nature elle-même, la nature

sans art et sans fard, lui a fait confidence. Et qu'on



I02 TERTULLIEN

ne voie pas seulement, dans ces formules révélatrices,

de simples clichés, vides de tout sens réfléchi, des

locutions vicieuses dont la littérature aurait contribué

à développer l'usage. A qui la littérature a-t-elle em-
prunté ces eraptiones animae, sinon à l'âme véridique?

Puisse le païen sincère prêter l'oreille à cette vérité

qu'il porte en lui-même et dont il ne sait pas com
prendre les accents !

Rien de plus curieux que les divergences des criti-

ques sur cet opuscule. Mœhler, Néander l'ont admiré.

Un théologien protestant. Viala. a écrit* : « C'est de

tous les ouvrages de TertuUien celui qui me paraît le

plus profond, le plus universel, et peut-être aussi le

seul qui restera. » D'autres, par contre, le considèfent

comme « un des plus faibles » de l'auteur, et remar-

quent « qu'il est fait tout entier de l'étude sophistique

d'expressions convenues du langage courant ^ ».

Il y a peut-être dans le de Tesllmonio animae de quoi

justifier en une certaine mesure cet enthousiasme et ce

dédain. TertuUien promet plus qu'il ne donne ; il

trace les linéaments d'une méthode plus qu'il ne

réussit à l'appliquer : il esquisse la théorie d'une

convenance entre le surnaturel et l'âme humaine,

sans l'établir sur des faits suffisamment caractérisés.

11 a eu une intuition intéressante, qu'il doit d'ailleurs,

semble-t-il, à la philosophie stoïcienne % mais pas

assez de pénétration psychologique pour en faire

I. TertuUien considéré comme apologiste, Strasbourg, 1868, p. 29.

a. GuiGNEBERT, TertuUien..., p. a52.

3. L'idée du (c consentement universel » est une idée stoïcienne.

Voy. Diog. Laert., VII, liv. On trouve même, dans le stoïcisme, des aus-

cultations analogues du langage vulgaire, en tant que révélateur de

certaines vérités : Chrysippe, dans les Fragm. stoic. ueterum, fragm. 89a

(Arnim, II, 243); Sénèque, de Benef., V, vu, a ; Marc-Aurèle, v, 8 ; x, ai.



l'ad scapulam io3

sortir ce qu'elle pouvait contenir de vital, et son pres-

sentiment n'a abouti qu'à des à peu près.

Vad Scapulam est un court u avertissement » en

cinq chapitres adressé au proconsul d'Afrique, Sca-

pula, qui, en 212/3, rompant avec la longanimité

relative de certains de ses prédécesseurs, pourchassait

haineusement les chrétiens et n'hésitait pas à leur

appliquer la peine du feu que les pires criminels

évitaient le plus souvent. La soldatesque profitait de

ces rigueurs officielles pour rançonner les suspects,

menacés également par leurs inimitiés privées qui se

faisaient volontiers dénonciatrices. Dès le début de

l'ouvrage, TertuUien détermine avec une dignité

parfaite la position qu'il entend prendre et garder :

ce n'est pas la pitié qu'il réclame pour les chrétiens,

— en le devenant, ceux-ci ont fait le sacrifice de leur

vie — ; mais c'est à l'intérêt même de leurs ennemis

qu'il veut faire appel. Il se reprend : que dis-je, de

leurs ennemis? de leurs amis plutôt, car « aimer ceux

qui nous aiment est un sentiment naturel à tous, il

n'appartient qu'aux seuls chrétiens d'aimer leurs

ennemis (amicos enun diligere omnium est, inimicos

autem solorum Christianorum) ». Il rappelle quelques

principes fondamentaux : d'abord la liberté de cons-

cience (il l'affirme en termes si formels qu'un des

éditeurs de ses œuvres au xvii® siècle, Pamelius, ne

peut cacher son inquiétude et observe qu'il y a au

début du Scorpiace des maximes toutes contraires *
) :

« Chaque homme reçoit par droit naturel la liberté

d'adorer ce que bon lui semble... Il n'appartient pas à

j. Ap. Migre, P. L., 1, 777, note a.



loA TERTULLIEN

la religion de contraindre la religion, qui doit être

embrassée spontanément, et non par force (nec religio-

nis est cogère religionem qaae sponte susclpi débet, non

ui) ». Ensuite le parfait loyalisme des Chrétiens :

« Le Chrétien n'est l'ennemi de personne, à plus

forte raison du prince. Comme il sait que celui-ci

est établi par son Dieu, il faut nécessairement qu'il le

chérisse, qu'il le respecte, qu'il l'honore et qu'il

veuille son salut, en même temps que celui de l'empire

romain tout entier, tant que le monde durera, car

l'empire durera autant que le monde. Nous honorons

donc l'empereur comme il nous est permis de l'hono-

rer, et comme il lui est avantageux de l'être, c'est-à-dire

comme un homme qui est le second après Dieu... »

Quels sujets plus pacifiques que les chrétiens, — et

cependant si nous voulions... Une sourde menace
gronde ici. Déjà on avait pu en percevoir la rumeur
au chapitre xxxvii, 3, de YApologeticum. Au surplus,

VApologeticum fournit à Vad Scapalam la plupart des

thèmes qui y sont développés. Il en est un cependant

qui est nouveau et qui donne à l'opuscule son sens

particulier. TertuUien énumère un certain nombre
de faits récents où Scapula devrait lire les signes pré-

curseurs de la colère divine : pluies dévastatrices, feux

suspendus au-dessus des murs de Carthage, éclipse

de soleil *. On reconnaît là un développement favori

des historiens romains. Notons que TertuUien retourne

fort spirituellement contre les païens et met à leur

compte le grief coutumier qui imputait aux chrétiens,

contempteurs des dieux nationaux, toutes les calami-

tés publiques. Prenant ensuite directement à partie

I. Cette éclipse eut lieu, d'après les calculs des astronomes modernes»
le ili août a» 2. L'allusion permet de dater le traité d'une façon certaine.



L AD SCAPULAM 10i>

Scapula, il dresse devant lui l'épouvantail des châti-

ments dont ont été frappés certains magistrats persé-

cuteurs : l'un, Vigellius Saturninus, perdit la vue ;

l'autre, Claudius Herminianus, fut atteint de plaies

affreuses où bouillonnaient les vers : il reconnut son

erreur et mourut presque chrétien. Scapula lui-même

n'est-il pas en ce moment même travaillé par la

maladie? Or, quand a-t-elle commencé, cette mala-

die? Juste après qu'il a eu livré aux bêtes le martyr

Mauilus, d'Hadrumète...

Cette idée que la Providence manifeste dès ce bas

monde les effets de sa rigueur par les châtiments dont

elle frappe les impies dans leur corps et dans leur vie

apportait depuis longtemps aux chrétiens (comme
jadis aux Juifs) ses consolations vengeresses. Josèphe '

avait montré Hérode, tombant en putréfaction, rongé

tout vivant par les vers, affolé de souffrance, et met-

tant un terme par le suicide à ses inénarrables maux.

Hérode Agrippa, persécuteur des Apôtres, avait expiré,

lui aussi, dévoré de vermine ^ Pilate passait pour avoir

subi l'étreinte de telles infortunes qu'il était devenu

« par force son propre meurtrier et son propre bour-

reau » '. Lactance donnera au même « motif » une

ample orchestration dans son de Mortihiis Persecuto-

rum. TertuUien en tire déjà des effets puissants dans

Vad Scapulam ; mais il a assez de tact moral et litté-

raire pour ne pas les grossir à l'excès. L'opuscule est

d'une énergie noble et vigoureuse, dont le pathétique

devient encore plus pressant vers la fin, là oiî Tertul-

lien supplie une dernière fois le proconsul « de ne

pas combattre Dieu » (^r| Oeojiaxeîv : l'expression,

I. Cité dans Eusèbe, H. E., I, vm, 3-i/i.

s. Actes, XII, 23 ; cf. Eusèbe, I, x.

3. H. E., II, VII.



Io6 TERTULLIEN

empruntée aux Actes des Apôtres, xxiii, 9, est citée

sous sa forme grecque).
_

Ce n'est pas seulement contre l'hostilité des pou-

voirs publics et les sévices de la foule que les chré-

tiens avaient à se défendre, c'était aussi contre les

Juifs. Né du Judaïsme, longtemps confondu avec lui

dans l'estimation commune, le Christianisme ne

tarda pas à subir les effets de l'hostilité d'Israël à qui

il voua lui-même une antipathie profonde, a Nam et

nunc adaentam eius (:= Chvisli) expeclant {ladaei), nec

alla magis inter nos et illos compulsatio est, qiiam qaod

iam uenisse non credunt » : « Les Juifs attendent encore

la venue du Christ, et il n'y a pas entre eux et nous

de plus fort sujet de dissentiment que leur refus de

croire qu'il est déjà venu'. » Tel était, en effet, le

point cardinal du débat entre juifs et chrétiens. Mais

bien d'autres contestations secondaires étaient venues

s'ajouter à ce grief fondamental ^

Très nombreux en Afrique', les Juifs attisaient de

leur mieux les haines païennes. Synagogas hidaeo-

rum, fontes persecationum : le mot est encore de Tertul-

lien *. Ils provoquaient aussi les chrétiens à des con-

troverses. Une récente dispute publique, qui n'avait

donné aucun résultat, à cause de la mauvaise tenue

de certains auditeurs, suggéra à TertuUien l'idée de

1. ApoL, XXI, i5.

a. Sur cette question, qui mériterait d'être traitée dans toute son

ampleur, voir les documents grouRés par Jean Juster, les Juifs dans

l'Empire romain, Paris, igi^, t. 1, p. 35 à 76. Bonne orientation générale

dans Renan, Disc, et Conf., p. 3ii et s.; Harnack, Mission u. Ausb. des

Christentums, P, p. Sg, 5o, 899 ; 11", p. 77.

3. Monceaux, les Colonies juives de l'Afrique romaine [Rev. des Etudes

juives, XLV [1902], p. 1-28); Dict. d'Archéol. chr. et de Lit., I, 745;
AuDOLLENT, Cartilage romaine, p. 706.

4. Scorpiace, X.



TERTULLIEN ET LES JUIFS 107

consigner par écrit les arguments qui n'avaient pu

être fournis oralement. C'est de là que sortit Vadaer-

siis Indaeos. Le dessein général de ce traité est fort clair.

Tertullien veut démontrer aux Juifs que l'économie de

la révélation ne permet d'attribuer à la Loi de Moïse

qu'une valeur temporaire, et qu'ils ont tort de s'y

cramponner, puisque la Loi nouvelle s'est substituée

presque totalement aux anciens rites abolis. L'exa-

men des prophéties prouve que le Messie attendu a

apporté aux hommes son message de salut. D'Adam
au Christ, les ordonnances divines ont continuelle-

ment évolué, mais désormais le terme est atteint :

« Non potes fulunim contendere, quod aides fleri ».

Dans le détail, la discussion souffre de quelque confu-

sion. Les derniers chapitres (ix-xiv) sont empruntés

pour la plus grande part au IIP livre de VAduersus

Mareionein^ ; et cela avec des maladresses qui font

douter que ce soit Tertullien lui-même qui ait opéré

une si inhabile transcription -.

VI

Les écrits apologétiques de Tertullien constituent la

partie la plus généreuse, la plus vibrante de son

œuvre, mais non peut-être la plus curieuse à qui

I. On peut comparer ada. lad. ix et adu. Marc. III, xii, xiii, xiv, xvi,

XVII ; adu. lud. x et adu. Marc. IH, xviii-xix ; adu. lad. xi-xii et adu.

Marc, m, XX ; adu. lud. xiit et adu. Marc. III, xxin ; adu. lud. xiv, et

adu. Marc. III, xx-xxi.

1. Ce problème critique pourrait être étudié à nouveau, Monceaux,
Hist. litt. de l'Afr. clir., I, sgS, et s., et Harnack., Chron. II, 290, tiennent
pour l'authenticité. De même Aierman, Ucber die Echtheit der leizle-

ren Haelfle von T. adu. ludaeos, Lund, 1918. Mais Einsiedler, de Tert. adu,

ludaeos libro, Diss., Aug-sbourg, 1897, et Krijger, Gôtt. Gel. Anz. 190&

p. 3i et s., élèvent de très fortes objections.



I08 TERTULLIEN

essaie de pénétrer dans cette âme de colère et de pas-

sion. Bien plus significatifs à ce point de vue sont

les traités où il entreprend de déterminer l'attitude de

la chrétienté d'Afrique à l'égard de la société païenne

et des formes diverses de la civilisation de son temps.

Cest là que nous le connaîtrons tout entier avec les

fougues et les manies de son tempérament.

« Le Christianisme et l'Empire, affirme Ernest

Renan*, se regardaient Fan l'autre comme deux ani-

maux qui vont se dévorer... Quand une société

d'hommes... devient dans l'Etat une république à

part, fût-elle composée d'anges, elle est un fléau. Ce

n'est pas sans raison qu'on les détestait, ces hommes
en apparence si doux et si bienfaisants. Ils démolis-

saient vraiment l'empire romain. Ils buvaient sa force.

Rien ne sert de dire qu'on est un bon citoyen parce

qu'on paye ses contributions, qu'on est aumônieux,

rangé, quand on est en réalité citoyen du ciel et qu'on

ne tient la patrie terrestre que pour une prison où
l'on est enchaîné côte à côte avec des misérables. »

Beaucoup se représentent comme faisait E. Renan les

premières générations chrétiennes ; ils les imaginent

s'exilant de la vie sociale, rétives aux tentations que
celle-ci leur offrait. C'est prendre trop au pied de la

lettre les déclarations un peu emphatiques de certains

apologistes et les exigences grondeuses de certains

moralistes. La réalité apparaît assez différente. Il suffît

de lire attentivement les opuscules où TertuUien règle

les questions d'ordre intérieur pour voir combien
diverses étaient les tendances des fidèles de Carthage

et d'Afrique. 11 y avait les simples, incapables et insou-

cieux de spéculation, se contentant de la tranquille

I. Marc-Aurèle,p. k'i8. Développement assez analogue dans E.Schuerer,
die aellesten Christeiujerneinden in roemischen Eeiche, Kiel, 1894, p- 9.



TERTULLIEN ET L ÉGLISE DE SON TEMPS 109

possession de leur foi, mais exposés, en raison de leur

naïveté même, aux sophismes amollissants* ; les intel-

lectuels, qui se piquaient d'aborder les plus abstruses

questions de la métaphysique religieuse ^
; il y avait

les faibles, les « chrétiens en l'air' », qui, loin de

goûter le martyre*, la persécutions la pénitence*, se

montraient amis avant tout de leur tranquillité ', et

prétendaient s'aménager ici-bas une vie aussi confor-

table que possible, fût-ce au prix des plus fâcheuses

compromissions*; les « libéraux », qui rêvaient de

réconcilier le christianisme avec le siècle ou se refu-

saient du moins à toute provocation inutile "
; les

rigoristes, enfin, âmes pareilles à celle de Tertullien.

I. « Qui simpliciter credidisse contenti nonexploratis rationibus tradi.

tionum iatentam probabiletn fidem per imperitiam portant. » (De Bapt.,

1) ; « rudes animas » (adu. Marc, I, ix) ; « Nam et multi rudes et plerique

sua fidc dubii, et simplices plures quos instrui, dirigi, muniri oporte-

bit » (De Res. C, n) ; « Simplices enim quique, ne dixerim imprudentes

et idiotae, quae maior semper credentium pars est » [adu. Pr., u ; cf.

ibid. i).

3. Cf. de Praesc, ix ; adu. Marc, I, 11.

3. « ... Plerosque in uentum et si placuerit Christianos... »{Scorp., i.)

4. Cf. ibid., I : « sauciatam fidem uei in haeresin uel in saeculum exs-

pirat (infirmitas). » Voir Harnack, Mission, F, UoU, n. a.

5. Les arguments des partisans de la fuite en temps de persécution

sont indiqués dans le de Fvga aux s v, vi, vu, vm, x : noter au S vi

(CE., I, 471) les mots : « Sic enim uoluit quidam, sed et ipse fugitiuus,

argumentari... »

6. De Paen., v, lo-u.

7. « Mussitant denique lam bonam et longam sibi pacem pericli-

tari ). (De Cor., i.)

8. Un bon nombre de chrétiens ne voulaient point se priver du théâ-

tre. Tertullien énumère leurs excuses dans le de Spect., i, n, m, xx,

XXIX. On peut comparer les doléances de l'auteur du de Spectac, attri-

bué ordinairement à Novatien, sur certains sophismes analogues (Hartel,

Opéra Cypriani, lll, p. 3). Les mariages mixtes avaient également leurs

partisans (ad Ux., II). — On remarquera, sans vouloir d'ailleurs con-

fondre des catégories aussi distinctes, que Tertullien admet que des chré-

tiens pouvaient se rendre coupables de crimes de droit commun (Apol.,

XLiv, i, et XLvi, 17) et de crimes contre nature (de Pud., iv, 5).

9. Voir surtout le de Idololatria. On peut délimiter aisément, d'après

chaque réfutation partielle de Tertullien, la iiosilion où s'établissaient

ses adversaires.



IIO TERTULLIEN

Tout ce flot humain, oscillant et divers, Tertullieii

avait la prétention de le pousser, de gré ou de force,

dans les chemins étroits qui étaient pour lui la seule

voie permise au chrétien '.

Qu'était, en eifet, pour lui le christianisme ? Une
foi, sans doute, une régula fidei, autrement dit un
conglomérat de propositions qui s'imposaient obliga-

toirement à l'intelligence et dont l'authenticité était

garantie par l'unanime accord des Eglises ;
— mais

avant tout une discipline, c'est-à dire une règle et un
frein pour la volonté. Son esprit de juriste se complai-

sait en cette idée d'une doctrine qui jette sur la vie

humaine tout entière, dans l'infinie multiplicité de ses

actes, le réseau étroit de ses prescriptions, avec la pro-

messe d'une récompense éternelle pour ceux qui en

auront accepté l'enlacement, avec la menace d'un

éternel châtiment contre quiconque se sera débattu

pour y échapper. Le Dieu qu'il chérit, c'est le juge

inflexible et jaloux qui a établi la timor comme base

du salut de l'homme, qui sème les tentations en ce

monde pour faire l'épreuve de ses fidèles, et qui tient

toujours ses vengeances prêtes. De là les animosités de

Tertullien contre l'hérétique Marcion. qui s'était com-
plu à souligner les « anthropopathismes » du Dieu de

l'Ancien Testament.

« Ecoutez, pécheurs, s'écrie Tertullien, el vous qui ne l'êtes pas

encore, afin d'apprendre à le devenir. On a inventé un Dieu meil-

leur, qui ne s'offense, ni ne s'irrite, ni se venge ; un Dieu dans

l'enfer duquel nulle flamme ne bouillonne, et qui n'a point de

ténèbres extérieures, ni de frissons, ni de grincements de dents.

Il est tout bon, vous dis-je. Il défend bien de pécher, mais seule-

ment sur le papier. A vous de voir si vous voulez bien lui

I. De Fuga, xiv (Oî., i, igi)-



SA CONCEPTION DU CHRISTIANISME III

accorder obéissance, pour avoir l'air de rhonorer. Quant à la

crainte, il n'en veut pas... ' »

De cette conception, Tertullien pouvait déduire

logiquement pour soi-même la nécessité d'une vie mor-

tifiée, tout entière coordonnée et suspendue à la pen-

sée de son salut individuel. Mais il n'était pas homme
à borner son efTort à la poursuite d'une perfection

purement égoïste. Outre que ses fonctions de prêtre

l'obligeaient à l'action extérieure, il était trop comba-

tif, trop passionné, trop avide de conquérir les âmes,

de leur souffler ses idées, ses affections, ses haines,

pour ne pas essayer de modeler autrui d'après son

propre idéal, jusqu'à parfaite ressemblance.

En fait, voyez-le s'occuper de déterminer certaines

règles de conduite à l'usage de ses frères, en des cas

douteux ou controversés. Par exemple : dans quelle

mesure était-il licite à un chrétien de participer à la

vie païenne {de Idololatria), à une femme chrétienne

de se parer [de Cultu feminarum) ? Fallait-il que les

jeunes filles portassent le voile {de Virginibus uelan-

dis) ? Quand et comment convenait-il de prier {de Ora-

tione)? — Il ne se contente jamais de poser des prin-

cipes généraux. 11 entre dans les faits particuliers, dans

le tout petit des détails qui composent la trame de

l'au jour le jour. Le de Idololatria est une sorte de traité

de théologie morale oui, après avoir établi la gravité

du crime d'idolâtrie, Tertullien passe en revue les

diverses formes de la vie séculière, métiers, cérémo-

nies, langage même, et s'attache à préciser chaque
fois en quelle mesure le chrétien, ennemi des lâches

à peu près, doit y collaborer. Et avec quelle minutie

1. Adu. Marc, I, iivii.



112 , TERTULLIEN

il détermine les conditions de la prière, le ton, les

gestes, l'attitude à observer {de Oratione) ! Avec quel

scrupule il aune la longueur du voile qui convient

aux vierges, indiquant comment il faut le disposer

par devant et par derrière, et jusqu'oii il doit descen-

dre, et l'âge précis où il faut qu'elles commencent à

le porter ! 11 n'est pas de ces moralistes qui supposent

que l'esprit seul suffît à tout vivifier. Il aime à tout

prévoir pour tout réglementer, parce qu'il connaît la

faiblesse, la perversité de l'homme et qu'il craint que

celui-ci ne s'échappe par le côté où l'on aurait omis

de tracer la route à suivre et d'élever des garde-fous.

Il faut donc qu'une exégèse précise adapte les prescrip-

tions de la loi aux réalités quotidiennes.

Voilà l'esprit, à la fois autoritaire et pointilleux, dans

lequel il traite les problèmes que suscitait le développe-

ment de la vie catholique en un milieu hétérogène.

Non qu'il soit incapable d'une sorte de douceur grave,

d'une certaine onction même. Parcourons le de Paeni-

tentia : c'est, non pas un traité didactique sur la péni-

tence en tant qu'institution ecclésiastique, mais bien

plutôt une sorte de sermon où Tertullien s'adresse

principalement aux catéchumènes encore peu au cou-

rant des exigences de la vie chrétienne, ou trop

prompts à les éluder. On est frappé de ce qu'il y a d'a-

paisé, de bienveillant dans le ton qu'y prend Tertul-

lien. Les duretés, certes, n'y manquent pas. Il est

prompt à la colère contre « l'écoutant » qui, se fiant à

la vertu purificatrice du baptême, prétend bien ne pas

renoncer, jusqu'au moment de le recevoir, aux péchés

qu'il aime (cf. § vi) ; contre le pécheur qui défaille de

terreur à la pensée qu'il lui faudra vivre « sans se

baigner, tout sordide, privé de toute joie, dans la rudesse

du sac, sous l'horreur de la cendre, le visage défait par



SA CONCEPTION DU CHRISTIANISME Il3

le jeûne » (xi). Mais on y peut noter en maints

endroits une mysticité douce et compatissante, des

accents de pieuse et tendre charité : par exemple,

quand il insiste, pour rassurer le pécheur contre toute

tentative de désespoir, sur la paternité de Dieu (viii).

Le de Patientia. le de Oratione respirent la même
sérénité relative. Pareillement une émotion virile,

sans rien d'affadissant, pénètre tout lad Martyres,

sorte de (( consolation » dont Tertullien apporte le

réconfort aux benedicti martyres designati qui atten-

dent dans la prison de Carthag-e les épreuves de la tor-

ture et de la morl. Là encore pourtant, sous les dehors

de l'humilité {nec taiitus sam, ut uos alloquar...), sous

les respectueuses exhortations à accepter leur destinée

glorieuse, perce la rigueur d'un ascétisme qui se ferait

vite impitoyable pour l'ombre même d'une défail-

lance*.

Cet ascétisme, c'est le fond et c'est le vœu de la

nature de Tertullien. Avant même d'avoir donné son

adhésion pleine et entière au montanisme, il n'a cessé

de combattre les mollesses, les abdications, les défail-

lances dont, à son gré, la mortelle langueur appesan-

tissait l'atmosphère. Défense formelle aux chrétiens

de prendre part aux spectacles, quelle qu'en soit la

forme (cirque, théâtre, combats d'athlètes, combats de

gladiateurs), car tout y rappelle l'idolâtrie ou y exhale

la volupté {de Spectaculis). Défense d'exercer aucun
métier qui, de près ou de loin, puisse coopérer au

culte des faux dieux ; défense d'enseigner la littérature

profane ; réserves expresses sur la pratique du com-
merce qui vit de cupidité, de fraude et confine si sou-

vent à l'idolâtrie ; défense de participer à toute fête,

I. Cf. les S II et S iv.



Il4 TERTULLIEN

à toute cérémonie, à tout usage inspiré du culte des

faux dieux ; interdiction pratique d'accepter aucune

charge publique ; inconî])atibilité entre le service

militaire et le devoir chrétien ; proscription de toute

formule verbale qui sent le paganisme {de Idolola-

tria) ; défense aux veufs de se remarier ; aux chré-

tiens, de contracter des mariages mixtes [ad Uxorem).

Voilà quelques-uns des retranchements qu'il préco-

nise, et avec quelle rudesse sans merci, cjuelle accep-

tation résolument brutale de toutes les conséquences

des principes qu'il a posés !

Pages admirables, d'ail!» vus, de dialectique, de

vigueur subtile et d'ardent dcsir de convaincre. Chose

curieuse, ce fougueux inquisiteur couve une dernière

faiblesse : il a gardé une tendresse pour la rhétorique,

ses raffinements, ses ruses de style. Parmi tant d'â-

pres exhortations, certains morceaux d'un tour raffiné

et précieux font un singulier eflet. Voici comment, à

la fin du de Cultu Feminarum, il énumère les vertus

dont il convient aux femnu^s chrétiennes de s'em-

bellir uniquement :

« Montrez-vous parées des cosmétiques et des ornements em-
pruntés aux prophètes et aux apôtres. Empruntez à la simplicité

votre blanc, à la pudeur votre rouge, peignez vos yeux de réserve

et vos lèvres de silence, accrochez à vos oreilles les paroles de Dieu,

nouez à votre cou le joug du Christ..., habillez-vous de la soie de

la probité, du lin de la sainteté, de la j>ourpre de la pudicité, et,

fardées de la sorte, vous aurez Dicn pour amant ! »

Il a donné une fois libre cum; s à cette veine secrète.

C'est dans ce prodigieux de Pallio, qui est, à coup sûr,

l'ouvrage le plus difficile d( lu latinité et à propos

duquel, au XVIP siècle, Claude de Saumaise, incom-

parable exégète, a dépensé des trésois d'ingéniosité

sans réussir à en débrouiller toutes les énigmes. Sous



LE DE PALLIO Il5

couleur de se justifier d'avoir échangé la toge contre

le pallium, Tertnllien se livre (sur un thème d'ailleurs

traditionnel '), aux développements les plus étourdis-

sants, comme s'il voulait prouver aux lettrés de son

temps quel rhéteur incomparable il eût été, s'il lui

avait plu de faire profession de bel esprit. Tant de vir-

tuosité volontairement frivole, chez l'auteur du de

Jdololatria et de VApologeticum, a scandalisé le bon Til-

lemont : u On trouve dans le de Pallio, remarque-t-il*,

une très grande érudition, mais je ne pense pas qu'on

y trouve toute la sagesse et toute la gravité qu'on

attend d'un homme de la réputation de Tertullien. »

De son côté, Malebranche ^ pour qui Tertullie-n est le

type de ces « imaginations fortes » qu'il n'aime guère

parce qu' « elles passionnent tout », déclare que rien

ne peut excuser (( ce beau dessein de se rendre obscur

et incompréhensible ». Et il faut avouer qu'il est

bizarre qu'un homme si pénétré du sérieux de la vie

humaine, si frémissant de l'attente de l'éternelle patrie,

se soit complu en ces déliquescences littéraires. Une
telle contradiction révèle à quel point Tertullien reste

l'homme de son temps, et à quelle profondeur l'a

marqué cette culture profane dont il afTecte ailleurs

de se méfier.

VII

Ce n'est pas seulement dans l'ordre pratique, mais

1. Cf. Varron, dans sa satire intitulée Modius, fr. 3i4; Apollonius de
Tyane, Philostr., p. So-j, 19 Katser ; Dion Chrys. Or. lxxii; Apulée,

Apol. XXII. — Geffcken, Kynika und Venoandtes, Heidelberg, 190g, a bien
étudié la question des sources. 11 rattache le de Pallio au genre « diatribe »

et soupçonne que Tertullien a largement utilisé Varron. La note chré-
tienne est sensible surtout aux § II, IV, V et vers la fin de l'opuscule.

3. Mémoires pour servira VHist. eccl., Paris, t. II (1701), p. 337.

3. De la Recherche de la Vérilé, livre II, 3" partie, chap. m.



Il6 TERTULLIEN

aussi dans l'ordre intellectuel que Tertullien exerçait

son magistère grondeur. Les « Gnostiques » n'eurent

pas de plus redoutable ennemi.

La fantaisie intempérante de ces intellectuels pseudo-

chrétiens, férus d'individualisme, avides de dogmati-

ser, qui bouleversaient la théorie de la création, dif-

férenciaient le vrai Dieu du Dieu Créateur et Législa-

teur de l'Ancien Testament, inséraient entre ce Dieu

suprême et l'univers sensible leurs couples d'éons aux

noms étranges, leurs syzygies, plérômes, ogdoades,

archontes ; qui volatilisaient la réalité des récits évan-

géliques, exténuaient le Christ historique en un Jésus

fantôme, lequel ni n'avait souffert ni n'était ressuscité,

réservaient à des catégories étroitement circonscrites

le bienfait d'une rédemption dérisoire d'oii la plus

grande partie du genre humain était exclue
;

qui

dénaturaient l'idée de l'Église, qu'ils personnifiaient

en l'un des Eons de leurs cosmogonies funambulesques ;

dont quelques-uns enfin proclamaient (< qu'il est loisi-

ble à l'or de se traîner dans la boue sans se souiller ',

que les destinées de lame ne sont nullement solidai-

res des faiblesses de la chair, — des actes ne pouvant

modifier la nature spirituelle de l'être — et que nul

n'est obligé de souffrir pour un Christ irréel dont la

Passion fut toute fictive : cette critique effrénée, cet

orgueil qui refusait de s'incliner devant la commune
croyance des fidèles, inspiraient à Tertullien la plus

furieuse répulsion. D'autant plus que les Gnostiques

excellaient à éveiller le doute dans le cœur de ceux

qui avaient la faiblesse ou la présomption de discuter

avec eux *, et que beaucoup d'âmes se sentaient trou-

1. Saint Irénée, I, vî, 2 (P. G., vu, 5o8).

2. Cf. de Praesc, vui, i.



TERTULLIEN ET LE GNOSTICISME II7

bler de certaines désertions qtii venaient d'affliger

l'Église.

Tertullien s'appliqua dans le de Praescriptione Haere

iicoriim à réagir énergiquement contre cette redouta

ble contagion de scandale. Après une charge à fond

contre la philosophie profane, contre la dialectique

aristotélicienne, maîtresse de subtilité et de contradic-

tion, contre les vaines curiosités de l'esprit, il y élève,

comme pièce capitale contre l'hérésie, l'argument

juridique de la « prescription ». La portée n'en peut

être saisie qu'en fonction du Droit romain, et quel-

ques explications sont ici nécessaires.

La loi des douze Tables avait établi que quiconque

aurait usé pendant deux ans d'un fonds de terre, pen-

dant un an de toute autre chose, en deviendrait légi-

time propriétaire (sauf certains cas réservés '). Ce mode
d'acquérir s'appelait usucapio. Mais il était réservé

aux seuls citoyens ^ Il fallut imaginer un procédé

différent pour les fonds provinciaux qui ne compor-
taient pas la propriété quiritaire et pour les pérégrins

qui, faute du titre de citoyens, n'étaient pas aptes à

obtenir le dominliim ^ « Il fut permis à quiconque
avait pris possession d'un fonds provincial d'une

façon régulière, et le possédait depuis dix ans au

moins, de repousser toute réclamation de l'ancien

possesseur au moyen d'une exception préjudicielle,

longae possessionis praescriptio » K Supposons qu'un

I. Cf. CuQ, Les institutions juridiques des romains, t. I", a* éd. (1906),

p. 85 ; Ma.ï, Éléments de droit Romain, 3' édition (i8gi), p. 168 et suiv.

î. May, op. cit., p. i43.

3. Pour plus de détails, cf. Cuo. II, p. lUg et suiv.

4. CuQ, II, p. 349. L'auteur ajoute : « Cette exception, que Gaius
ignore et qui est pour la première fois mentionnée dans un rescrit du
ag décembre 199, fut vraisemblablement consacrée par quelques édils
provinciaux avant d'être généralisée par les empereurs. »



Il8 TERTULLIEN

demandeur vint réclamer tel bien-fonds comme lui

appartenant. Le préteur lui délivrait une formule où

étaient précisés les points sur lesquels le juge dési-

gné devrait prononcer. Mais en tête de cette formule,

il libellait, sur prière du défendeur, une restriction

conditionnelle déclarant que, si le défendeur avait

réellement possédé le bien-fonds pendant le délai

légal, la requête dirigée contre lui serait écartée a

priori. La praescriptio était donc <( une fin de non-

recevoir permettant au possesseur de paralyser l'ac-

tion qu'on intentait contre lui pour reprendre la

chose ' ».

Tel est l'expédient de procédure que TertuUien

transporte dans le domaine théologique. Les héréti-

ques s'arrogent le droit de disserter sur les Écritures ;

ils les interprètent arbitrairement
;

parfois même ilj

les corrigent et les mutilent. Or toute la question se

ramène à ceci : ont-ils le droit d'y toucher? A qui les

Écritures appartiennent-elles ? Ce seul point, une fois

décidé, dispensera de plaider sur le fond.

Historiquement, affirme TertuUien, il est indubita-

ble qu'elles sont 'la propriété de l'Église catholique

qui en est l'héritière par voie de transmission légi-

time. C'est un fait que le Christ a chargé les apôtres

de prêcher sa doctrine et les en a rendus dépositaires ;

c'est un fait que ceux-ci l'ont remise à leur tour aux

églises dites apostoliques ; et que, par l'intermédiaire

de ces églises, elle a passé aux autres foyers de

la chrétienté à mesure qu'ils s'allumaient à tra-

vers le monde. Et ce qui prouve cette succession

ininterrompue, c'est encore l'identité des traditions

qui se perpétuent au milieu des groupements catho-

liques.

I . Ma-Y, op. cit., p. 170.



TERTULLIEN ET LE GNOSTICISME II9

Voilà l'idée maîtresse de ce traité, un des plus

vig^oureux et des plus puissamment charpentés qu'ait

écrits Tertullien, un de ceux que les théologiens

modernes ont le plus admirés'. La logique eût voulu

qu'après l'avoir ainsi étayée sur le droit et sur l'his-

toire, il se refusât à toute discussion avec les hétéro-

doxes. Mais il était trop vaillant jouteur pour obéir à

la logique. C'est surtout à l'usage des masses catho-

liques qu'il a forgé son système. Une fois le gros de

ses troupes bien en sûreté dans la citadelle hérédi-

taire, il n'hésite pas à faire personnellement les plus

brillantes sorties contre l'ennemi, tant pour rassurer

supplémentairement les siens, que pour jeter le désar-

roi dans le camp adverse. Le de Baptismo, qui donne

une théorie complète du baptême chrétien, est dirigé

contre une « vipère » de l'hérésie caïnite. — Dans le

Contra Hermôgenem, il s'en prend au peintre Hermo-
gène, (( hérétique et brouillon qui confond l'éloquence

avec le bavardage et l'impudence avec la fermeté ».

Hermogène soutenait que la matière est éternelle et

que Dieu a tiré d'elle toute chose. Tertullien lui

oppose, outre de copieuses injures, un certain nom-
bre de difficultés. En donnant à la matière l'attribut

propre à Dieu — l'éternité — , Hermogène faisait,

selon lui, de la matière l'égale de Dieu. Bien plus, il

rélevait au-dessus de Dieu, en réduisant Dieu à avoir

besoin d'elle pour accomplir son œuvre créatrice.

Dieu ne s'en était donc certainement pas servi ut domi

nus. Il n'avait pu en user que precario, car s'il en

avait usé ex dominio, il faudrait le rendre responsa-

ble de l'existence du mal dans le monde, puisqu'il

1. J'ai étudié la longue fortune de l'argument de « prescription »

R.H.L. R., XI (1908) ^08-^128 ; 497-514.



120 TERTULLIEN

aurait permis à la matière, sa propriété, de déployer

le mal qu'elle porte en soi. Ne l'ayant pas possédée

ex dominio, Dieu n'en avait dès lors disposé que

comme on dispose d'un bien étranger, aiit precario,

parce qu'il en avait besoin, aat ex iniaria, parce qu'il

était le plus fort. A Hermogène de choisir ! C'est ainsi

que, dans le détail de la discussion, à chaque instant

surgit l'argument juridique.— L'Aduersus Valentinianos

n'est guère qu'une compilation de morceaux tirés du

grand ouvrage de saint Irénée, Irenaeiis omnium doc-

ininariim curiosissimus exploralor, comme l'appelle Ter-

tullien (§ v). Il y ajoute surtout des plaisanteries et

une satire assez divertissante du mystère dont la secte

du gnostique Valentin aifectaitde s'envelopper. Les cinq

livres de VAduersas Marcionem représentent un effort

tout autrement original '. Je ne rappellerai ici que

l'essentiel de la thèse marcioniste. Marcion avait été

vivement frappé des divergences entre l'idée de Dieu,

telle que la révèle l'Ancien Testament, et celle qui

apparaît dans l'Évangile. D'un côté, un Dieu sévère

et même cruel, en qui certaines des passions humai-

nes vivent et bouillonnent, qui aime, hait, se venge,

est sujet à l'incertitude et au repentir ; de l'autre côté,

un Dieu de clémence et de bonté, père céleste de

toute créature. Marcion partait de cette opposition

pour accommoder à son gré les données de la Révéla-

tion. Selon lui, le Dieu véritable, le Dieu suprême

s'était véritablement et pour la première fois mani-

festé dans le Christ
;
quant au Dieu de l'Ancien Testa-

ment, ce n'était à ses yeux qu'un simple démiurge, un

I. Le début de VAduersus Marcionem est fort curieux pour l'histoire du
livre dans l'antiquité. L'auteur y explique comment cet ouvrage eut

trois éditions, dont la troisième, dans son intention, devait annuler le&

deux autres.



l'opposition catholique contre TERTULLIEN 121

Dieu subalterne, responsable de la création de la v\r\,

de la matière mauvaise en soi. Bien entendu, les catho-

liques ne pouvaient accepter ces vues. En reniant le

Judaïsme, Marcion ne commettait pas seulement une

(( colossale erreur historique ' » ; il dépouillait le

christianisme de la majesté qu'ajoutait à la religion

nouvelle le long recul des siècles qui en avaient pré-

paré l'avènement. Aussi TertuUien mène-t-il contre

l'hérésiarque une guerre particulièrement acharnée.

Chacun des cinq livres de son traité est plus long que

ses autres opuscules considérés séparément. Et quelle

mine (encore mal explorée) pour la théologie, Ihis-

toire, l'exégèse, les formes de la polémique chré-

tienne !

Si reconnaissants que dussent être les catholiques

à l'égard d'un tel champion, il est évident qu'avec sa

manie de régenter ses semblables TertuUien ne pou-

vait manquer de soulever autour de lui les opposi-

tions les plus vives. Les gens ne se laissaient pas brider

aussi docilement qu'il l'eût voulu. Contre lui se dres-

sait la coalition, non pas seulement des « laxistes » , mais

aussi des esprits modérés qui, souffrant de voir alour-

dir à l'excès le joug évangélique, prenaient le parti

de se retrancher derrière l'Écriture, et de contrecarrer

toute exigence qui n'y rencontrerait point un appui

certain. Il est vraisemblable que les évêques, dont

TertuUien n'hésitait pas parfois à critiquer les actes,

favorisaient cette réaction. Comment les évêques

eussent-ils suivi cet intransigeant, à qui le qaleta non

mouere eût paru la pire des abdications, et qui avait

le besoin constant de résoudre les questions par prin-

cipe, au lieu de les laisser dénouer par la vie elle-

même?

I. E. RENiLN, L'Eglise chrét., p. Zbg.



122 TERTULLIEN

Tertullien sentait bien ces résistances ; et il s'en

exaspérait d'autant plus que l'Ecriture, même sollici-

tée par le plus rusé des avocats, même torturée par le

tourmenteur le plus habile à faire parler les textes de

force, le laissait parfois désarmé en face de cas parti-

culiers que l'Esprit-Saint, eût-on dit, n'avait pas

prévus '.

Pour suppléer à ces terribles lacunes, il essaya d'un

biais. Il fît appel à ses études d'homme de loi. 11 se

souvint qu'une des sources du ius ciuile, c'était la

coutume {mos, mores maiorum, consuetudo). La cou-

tume était considérée par les juristes romains comme
exprimant le consentement tacite du peuple, source

de tout droit. Eprouvée par un long usage, « elle

s'imposait au juge à l'égal de la loi ^ », et, encore que

son influence originelle se fût progressivement affai-

blie, elle n'en demeurait pas moins, en principe,

un des modes de formation du droit. — Donc, là où

l'Ecriture étant muette ou équivoque une certaine

tradition semblait favoriser ses vues, Tertullien fît

observer que la coutume, par le fait même qu'elle est

coutume, enferme en soi sa justification '. La consue-

tudo provenait évidemment d'une Iraditio. Mais pour

valider cette traditio, fallait-il (comme le prétendait le

parti « libéral ») une source écrite? Pas le moins du

monde. La tradition, même sans ce point d'appui

originel, était parfaitement recevable. Mille exemples

I. Ainsi dans la question des spectacles : de Spect., III. Au point de
vue de la prohibition de la fuite en temps de persécution, le texte de
Matth., X, 23, lui causa beaucoup do tracas.

A. E CuQ, les Inslit. jurid. des Romains, t. I, p. 20-ai
;. 168 et s.; t. II,

p. 17, et l'article Mores du même auteur dans le Dicl. des Antiq. (III, 2,

aooi) ; Ihering, Esprit da Droit romain, trad. Meulenabre, Gand et Paris,

3° éd. i88o, t. II, p. aS et s.

3. De Cor., 11 et 3.



l'opposition catholique contre TERTULLIEN 123

tirés de la pratique chrétienne ne le prouvaient-ils

pas surabondamment? Est-ce que le Christ avait pres-

crit quelque part de prononcer au moment du baptême

les paroles : « Je renonce à Satan, à ses pompes, à ses

anges »? Où était il écrit qu'on dût se signer en tant

d'occasions? etc.. Tous ces usages n'avaient d'autre

autorité que celle de la coutume : tradifio aactrix,

consLietiido confirmafrlx, jides ohseruatrix. Et, en der-

nière analyse, le support de la tradition elle-même,

c'était la raison : Batlonem tvaditioni et consuefudini et

fidei pairocinaiiiram aiii ipse perspicies aut ab aliquo

qui perspexerit disces. Dès lors, concluait TertuUien, à

défaut de loi, c'est la coutume qui fait loi — tout

comme dans le droit civil — et cette loi est justifiée

suffisamment par l'autorité de la raison.

A-t-il fini ? Non pas ! Il s'empresse de tirer parti de

cette dernière considération, pour se garer des a cou-

tumes ') trop bénignes que l'on pourrait d'aventure

lui objecter. Si la raison est une autorité légitime,

pourquoi ne jugerait-elle pas la tradition, toutes les

fois que celle-ci ne se rattache pas explicitement à une

déclaration du Seigneur ou de l'Apôtre ? Bien mieux,

pourquoi ne pas constituer en loi tout ce que la raison

prescrit ? Pourquoi ne serait-il pas loisible à tout fidèle

{omnl Jîdeli) de ce faire, pourvu que la règle établie

soit en conformité avec les desseins de Dieu, qu'elle

profite à la discipline et contribue au salut ? Dieu

n'a-t-il pas dit : « Que ne jugez vous par vous-même

ce qui est juste? » Et saint Paul a-t-il fait autre chose,

quand il a donné des conseils en son propre nom sous

le patronage de la raison divine ?

On sent bien ici le fond de l'esprit de TertuUien :

un attachement passionné à son sens propre, qui, au

lieu de s'avouer franchement, veut justifier par tout



124 TERTULLIEN

un système compliqué et savant son envie d« légifé-

rer. Par tempérament, Tertullien aimerait à trancher

d'autorité sur toutes choses. Mais son goût catholique

de la tradition, des choses respectables par leur durée

ou par leur source, réfrène cet appétit individualiste.

Et il s'agit, à force de ruses et de sophismes, de met-

tre à peu près d'accord ces tendances contradictoires.

Au surplus, de tels artifices, bons pour masquer les

insuffisances d'une argumentation aux abois, ne pou-

vaient satisfaire sa propre logique ni duper longtemps
ceux qu'il avait un moment éblouis. 11 était dans la

situation d'un juge fermement convaincu de la néces-

sité de réprimer certains délits et à qui 1' « arsenal )>

des lois ne fournit aucune arme appropriée. Seule, une
parole vivante et divinement inspirée eût été capable

de suppléer aux insuffisances des sancti Commentatni,

aux silences ou aux mollesses de la tradition. Mais

cette voix, d'où se ferait-elle entendre, pour réchauf-

fer la fr'mola et frigida fides des masses chrétiennes et

pour remédier à l'affaissement des caractères ?

Tel était l'état moral de l'inexorable intransigeant,

quand il rencontra le montanisme, ou tout au moins
quand il se décida à en faire une étude approfondie.

YIII

Comment le connut-il ? On ne sait. Il est certain

qu'il eut entre les mains un recueil d'oracles monta-
nistes grâce auquel il fut mis en contact immédiat
avec la pensée et l'action des prophètes phrygiens.

Bien des choses durent l'y choquer : par exemple, le

rôle dévolu aux femmes dans la secte, le ferment d'à-



TERTULLIEN ET LE MONTANISME 120

narchie enfermé dans cette doctrine où « l'Esprit »

était tout. Mais à côté de ces déplaisances, que de

séductions il y rencontrait ! il suffît, là-dessus, d'en-

registrer ses aveux.

Ce qui l'y frappa d'abord, c'est le respect de Mon-

tan pour le dogme, son dédain pour les questions

purement théoriques.

Le montanisme acceptait la révélation chrétienne

comme un fait acquis, comme une tradition vénéra-

ble, comme un héritage intangible. Loin d'essayer, à

l'exemple du gnosticisme, d'en dissoudre les éléments

par l'analyse pour les recomposer ensuite par la spé-

culation, il y cherchait respectueusement de quoi jus-

tifier sa propre tâche, et n'affichait d'autre ambition

que de réaliser une promesse expresse du Christ. Rien

ne dénonçait chez ceux qui le propageaient l'orgueil

de l'esprit.

En outre, cette doctrine ne semblait préoccupée que

de la pratique de la vie. L'idéal qu'elle proposait était

un idéal tout moral, dont lobjet n'était point tant la

connaissance que Vaction. Tournée tout entière vers

l'avenir de l'humanité, dont elle estimait la destinée

désormais chancelante, elle se gardait de chercher des

justifications commodes pour la désertion des devoirs

ordinaires, pour les lâchetés de l'être sensible, pour

les secrètes infamies charnelles. Quoi de plus savou-

reux à l'âme de TertuUien? Quoi de plus rassurant

pour la rigueur de son puritanisme ?

Puis, quelle allégresse de voir refleurir au sein du
montanisme tous les phénomènes religieux dont l'É-

criture, surtout les EpUres de saint Paul, lui avaient

révélé la signification : prédictions de l'avenir, lec-

ture dans les cœurs, psaumes improvisés, visions,

discours spirituels articulés en extase ! A mesure qu'il



126 TERTULLIEN

accordait plus pleinement sa créance aux voyants

phrygiens, un double sentiment l'envahissait : d'abord

il se sentait meilleur, plus pur, il avait l'impression

d'une rénovation morale où s'exaltait son moi ^
; puis,

grâce à la précision des enseignements du Paraclet,

une foule de problèmes oii jusque-là ses démonstra-

tions avaient vacillé, faute de textes explicites et sans

équivoque, recevaient la solution la plus lumineuse,

et aussi la moins complaisante pour la mollesse de

tant de catholiques ^

Tertullien cherchait un Code ; et voici qu'il en

trouvait un qui lui fournissait tout à la fois une
réglementation morale conforme à son vœu secret et

une autorité capable de l'imposer en la rattachant à

une source divine. Comment se fût-il refusé à le faire

sien? C'est son esprit de juriste passionné qui a été

conquis d'abord, et qui, entre le montanisme et l'E-

glise, quand il a fallu se décider, a fixé son choix.

Ce choix, il ne lui suffisait pas d'être personnelle-

ment convaincu de l'avoir opéré avec discernement et

sagesse : encore fallait-il l'imposer aux autres, et

trouver les arguments susceptibles de les y faire adhé-

rer. Son système s'est formé, a grandi dans la lutte.

Du premier éveil de sa curiosité à l'égard du monta-
nisme jusqu'à son adhésion complète, une longue et

brûlante méditation s'est déroulée en lui, attisée par

l'offensive ou les répliques de ses ennemis. Il est

probable que des influences vinrent du dehors l'ai-

guillonner, et précipiter la rupture. Saint Jérôme en

signale une avec précision : u Inuidia posthac et con-

1. De Pudic. I, ii.

a. De Besurr. Carnis, lxiii ; de Fuga, i ; adu. Pr., xiii.



TERTULLIEN ET LE MONTANISME 127

tumeids clericorum romanae ecclesiaead Montant dogma
delapsusK.. » Ce serait donc la jalousie, les alTroiils

du clergé romain qui auraient poussé à bout Tertul-

lien. Nous ignorons le détail de cette querelle. Mais en

revanche nous pouvons distinguer clairement les

questions fondamentales autour desquelles tourna le

débat, soit à Carthage, soit peut être à Rome. Ce
furent : A) l'extase ; B) la fuite pendant la persécu-

tion ; C) les secondes noces ; D) les jeûnes ; E) la

pénitence.

A. — L'EXTASE

A défaut du de Ecstasi, si fâcheusement perdu, plu-

sieurs passages, épars dans les œuvres de Tertullien,

nous permettent de reconstituer approximativement

la thèse qu'il y avait défendue en ce qui touche la

légitimité de la prophétie extatique.

Fallait-il ou non recevoir les « chai'ismes » comme
authentiques ? Là était pour lui, non certes l'article

unique, mais l'article central du malentendu entre

catholiques et montanistes. Il l'a dit trop souvent pour

cpi'il soit permis d'en douter. Il importait donc de

justifier la forme où ces charismes s'étaient manifestés

chez les montanistes, puisque leurs adversaires en

tiraient prétexte pour les déclarer diaboliques*. Aux
yeux de Tertullien, l'extase est un état qui se produit

normalement durant le sommeil. L'âme perd alors le

sentiment des ambiances ; ses facultés sensorielles sont

suspendues ; sa réflexion consciente s'engourdit ; des

I. De Vir. ill., lui.

a. Voir surtout le de Anima, xlui et s., et P. de Labriolle, la Crise

montaniste, p. 365 et s. Ce traité de Anima est d'une extrême richesse en
fait d'observations psychologiques et même physiologiques ; c'est un de
ceux où apparaît le mieux la variété de la culture de Tertullien.



128 TERTULLIEN

représentations l'assaillent, qu'elle cesse de diriger à

son gré. Cependant elle garde le souvenir de ce qu'elle

a cru voir et entendre. — Dieu a permis que ce mode
spécial d'activité revêtît parfois un caractère, une

signification religieuse. Soit dans le sommeil, soit

même en dehors du sommeil, l'extase, Vamentia, est la

modification par où passe nécessairement la raison

humaine, du moment qu'elle entre en rapport direct

avec Dieu. Visions et prophéties la postulent donc

nécessairement.

Tel est l'essentiel de la doctrine de Tertullien, sous

réserve des preuves supplémentaires dont il avait dû

l'étayer.

On voit combien elle est sage, sérieuse, peu révolu-

tionnaire. De la (( fureur » dont étaient animés, au

cours de leurs vaticinations, les hérauts de la prophé-

tie nouvelle, pas un mot. Il élimine de sa définition

cet élément, pourtant capital dans la réalité historique,

et qui avait soulevé tant de défiances à leur égard.

Évitant ainsi toute confusion avec la mantiqiie païenne,

il ne retient, pour l'appuyer énergiquement, que la

théorie de l'abolition occasionnelle de la personnalité

du voyant.

B. — L.\ FUITE PENDANT LA PERSÉCUTION

La préparation au martyre était, en ces temps incer-

tains, un des objets dont tout chrétien fervent avait

le souci. Mais l'Église n'imposait pas aux fidèles le

devoir absolu d'attendre de pied ferme l'arrestation,

la torture, peut-être la mort. Polycarpe, l'évêque de

Smyrne, cédant aux prières de ses amis, s'était réfu-

gié dans une petite maison de campagne, aux environs



TERTULLIEN ET LE MONTANISME 129

de la ville. Pareille avait été ou devait être l'attitude

de Clément d'Alexandrie, d'Origène, de saint Gyprien,

«l de bien d'autres personnages d'une incontestable

vertu. En Afrique, non seulement les laïcs, mais les

pasteurs eux-mêmes n'hésitaient pas à se mettre, le

cas échéant, hors de l'atteinte des persécuteurs. Ter-

tullien ne s'en scandalisait point naguère : « Etiam in

persecutionibus », avait-il écrit dans VadUxorem (I, m),

(( melius est ex permissa fagere quam comprehensum

et distortum negaie. » Et encore dans le de Palientia

(xni) : « Si fuga iirgeat, incommoda fugae caro mili-

tât. »

Cette concession, l'enseignement du Paraclet l'obli-

geait à la retirer. « Presque toutes les paroles » du

Paraclet étaient pour exhorter au martyre ; deux des

oracles cités par TertuUien y invitent expressément

le fidèle. Quant aux fugitifs, le Paraclet n'hésitait

pas à les « flétrir » ; en revanche, il promettait son

assistance à qui ne se déroberait point aux affres des

tourments.

Piien n'égale l'aisance avec laquelle TertuUien opéra

la volte-face requise. Sans s'émouvoir de se contredire,

il se mit, lui et ses pareils, à dénoncer comme illicite

toute tentative pour éluder la persécution.

Il établit dans son de Fuga un principe, destiné à

éclairer toute la suite. La persécutiou vient-elle de

Dieu ou du démon ? Elle vient sûrement de Dieu,

puisqu'elle exalte la foi et rend <( meilleurs » les ser-

viteurs de Dieu. Le démon n'en est que l'instrument
;

c'est Dieu qui en est l'auteur, et qui la déchaîne quand
il lui plaît afin d'éprouver les justes ou de les châtier.

Donc, pour mauvaise qu'elle paraisse au jugement
faillible de l'homme, la persécution est chose bonne
en soi : nuUo modo fuglendum eril quod a Deo euenit

9



l30 TERTULLIEN

(§ iv). — Il est également indigne de s'en racheter à

prix d'argent, de traiter avec les délateurs, les soldats

ou les juges. Ces négociations sont une forme dégui-

sée d'apostasie, une manière subtile de <( fuir » : Pedi-

bus stetisti, cucurristi niimmis... Negatio est etiam mar-

tyrii recusatio... Non quaeritur qai latam ulam sequi

paratiis sit, sed qui anguslam.

C. — LES SECONDES NOCES

Est-il, oui ou non, licite, au point de vue religieux,

de se remarier? Le problème paraît aujourd'hui sans

grand intérêt ; et il est curieux de constater que pen-

dant plusieurs siècles des esprits éminents se sont

préoccupés — et tant d'âmes sans doute se sont tortu-

rées — de difficultés morales qui ne sont plus l'aftaire

que de la délicatesse individuelle.

Mais si les discussions sur le second mariage ont

perdu à peu près toute valeur actuelle, au moins

gardent-elles une valeur historique : elles manifestent

clairement la force que gardait le principe ascétique

dans l'Église, vers le début du IIP siècle; en outre,

Tertullien y trahit quelques-unes de ses plus secrètes

arrière-pensées, et, au gré de saint Augustin ', c'est

l'intransigeance dont il fit preuve en cette question

qui l'aurait constitué « hérétique », par le fait même
qu'il prit position contre l'apôtre saint Paul.

Saint Paul - n'avait nullement dissimulé sa préfé-

rence très nette pour le célibat ; mais, protégé par un
bon sens supérieur contre toute exagération de sévé-

j. Hacr., Lxxxvi ; Ep. ad Iulianam uiduam, iv, 6 (P. L., XL, 433).

3. Cf. /" Ep. aux Corinthiens, vu.



TERTULLIEN ET LE MONTANISME l3l

rite, il avait posé en prlncipo que le passage du célibat

au mariag-e n'est nullement délictueux, et il était

même allé jusqu'à admettre la réitération du mariage.

Telles sont approximativement les nuances de la

pensée paulinienne. C'est à interpréter ces nuances, à

les surcharger, ou même à en fausser la tonalité véri-

table que Tertullien a appliqué, en trois traités, les

ressources infinies de sa sophistique.

L'ordre de succession de Vad Uxorem, du de Exhorta-

tione Castitatis et du de Monogamla est aisé à détermi-

ner. On ne relève dans Vad Uxorem aucune déclaration

relative au montanisme. De plus, Tertullien y recon-

naît expressément qu'un chrétien peut fuir dans la

persécution, ce qu'il devait nier dans le de Fuga. Dans
le de Exhoriatione Castitatis, le pas est franchi, car

Tertullien y cite un oracle de la « sainte prophétesse

Prisca » ; mais outre que cette mention est unique,

le fait qu'il s'abstient de toute brutalité à l'égard des

catholiques laisse penser que, déjà conquis par l'idée

montaniste, il n'avait pourtant pas encore accompli

sa rupture avec l'Église. En revanche, pour le de

Monogamia aucune hésitation n'est permise. C'est une
œuvre agressive et violente, où il ne garde plus aucun
ménagement,

D'un ouvrage à l'autre, il y a donc une progres-

sion manifeste, et l'on peut y suivre le développement

des opinions de Tertullien sur le second mariage,

depuis l'orthodoxie intégrale jusqu'au montanisme
déclaré.

On constate que, pour le fond des choses, le mon-
tanisme n'a guère modifié ses idées. Vad Uxorem
contient, au moins en germe, la plupart des argu-

ments développés dans les deux traités subséquents.

Dès le temps où il l'écrivait, ses répugnances étaient



lâ2 TERTULLIEN

affermies dans son esprit. Toutefois il présentait la

persévérance dans le veuvage comme un état éminem-

ment profitable à la vie morale plutôt que comme
une obligation absolue : « ISam etsi non delinqiias rena-

bendo '... » Une fois attaché à la doctrine phrygienne,

il a converti le conseil en précepte, et si formel que

toute dérogation est assimilée par lui au stuprum. Le

ton de sa discussion change aussi. Dans le de Monoga-

mia, il affecte de considérer ses adversaires comme
des êtres uniquement asservis à leurs sens, et dont les

raisons n'ont rien d'intellectuel. II s'en prend à leurs

personnes même, à leurs vices secrets, aux hontes de

leur parti. Il n'hésite pas à faire allusion à un scandale

ignominieux auquel avait été mêlé, paraît-il, l'évêque

d'Uthina, une des colonies romaines d'Afrique. C'est

à plein cœur qu'il sert sa cause en écrasant ces sensuels

qui déguisent en principes leurs passions.

Son attitude à l'égard du mariage en soi est passa-

blement tortueuse. Il répète à diverses reprises qu'il

ne veut pas le proscrire, mais seulement y appliquer

la loi de tempérance. A y regarder de près, cependant,

que de contradictions, que d'insinuations malveil-

lantes, que de morigénations hargneuses ! S'il ne va

pas jusqu'au bout, s'il se contente de jeter sur le

mariage un maussade discrédit, au lieu de le réprou-

ver simplement, c'est d'abord que Montan lui-même

ne s'était pas porté jusque-là ; c'est ensuite qu'il a

craint de se mêler ainsi aux rangs de ses ennemis

détestés, les marcionistes, qui, eux, condamnaient

sans restriction l'union des sexes. Il avait éloquem-

ment combattu Marcion sur ce point ; il n'a pas osé,

quelque envie qu'il en eût, paraître justifier après

coup l'hérésiarque et son ascétisme radical.

r. Ad Ux., I, VII.



TERTULLIEN ET LE MONTANISME l33

D. — LES JEUNES

Sur la question des jeûnes, son principal effort

semble avoir visé à installer à Carthage les pratiques

ordonnées par Montan, et qui consistaient soit en

jeûnes complets, obligatoires, soit en prolongation

obligatoire de certains jeûnes au delà de la limite

habituelle des « xérophagies ^ »

.

On devine combien cette réglementation montaniste,

rigoureuse et précise, devait plaire à Tertullien :

tous les postulats de sa raison, tous les instincts de son

tempérament autoritaire y rencontraient leur satis-

faction absolue, s'y épanouissaient avec une comba-

tive allégresse.

Ce qui paraissait exorbitant aux catholiques non

montanisants, c'était cette tentative arrogante pour

réduire à néant, au nom de la prophetia noua, toute

initiative individuelle et pour substituer aux mortifi-

cations ex arbitrio une série de lourdes mortifications

ex impevio. Il y avait là un empiétement dont l'indis-

crétion menaçait chacun dans son indépendance

quotidienne, bien plus encore que les prohibitions

relatives aux secondes noces. D'oii une révolte générale

contre l'auteur de ces fantaisies dangereuses, le pseudo-

Paraclet, que les catholiques identifiaient au « diable »

et à (( l'antechrist », et contre sa séquelle de « faux

prophètes ». Le meilleur asile que les catholiques

pensaient trouver pour s'en défendre, c'était l'Ecriture

et c'était la tradition, c'est-à-dire les habitudes jusque-

I. Pour la nature du régime xoîrophagique. cf. de Ici., i. Tableau des

jeûnes montanistes opposés aux jeûnes catholiques, dans P. de Labhiolle,

op. cit., p. 399-400.



l34 TERTULLIEN

là en vigueur. Toute détermination non scripturaire,

et non traditionnelle, était proclamée nouveauté pué-

rile et imitation suspecte des dévotions judaïques, ou

des rites d'Apis, de Cybèle et d'Isis '.

TertuUien ne pouvait faillir à défendre l'autorité du
Paraclet ainsi ravalée.

Sa discussion est de la plus rare insolence. Le mot
gala revient une douzaine de fois dans le de leianio.

Des goinfres, avides de se remplir la panse, et qui

couvrent de mots respectables leurs dégoûtantes con-

voitises, voilà sous quels traits il peint ses adversai-

res. En outre, ces goulus sont des voluptueux : chez

eux, la gourmandise se mue en lascivité, per edacita-

tem salacitas transit. Et TertuUien développe l'image et

en précise les traits avec une complète impudeur.

Tout le chapitre i est plein d'obscénités. Rien de

moins chaste en son langage que ce forcené prédica-

teur de chasteté.

E. — LA PÉNITENCE

Reste enfin la question pénitentielle. De toutes

celles qu'il y a lieu d'étudier à propos de TertuUien,

c'est la plus importante. Non que TertuUien l'ait

abordée avec des dispositions nouvelles : il se montre

dans le de Pudicitia, qui y est spécialement consacré,

tel que nous l'avons vu dans le de Monogamia ou le

de leianio, — aussi violent, aussi fermement décidé

à obliger l'homme à être meilleur, et à transformer

l'Église, pour autant que la chose dépend de lui, en

une communauté de saints. Mais cette fois le conflit

entre catholiques et montanistes n'intéressait pas uni-

I. De lei., xi ; xiv; xvi.



TERTULLIEN ET LE MONTANISME l35

quement la discipline : an problème d'ordre dogmati-

que, le problème da « pouvoir des clés », s'y trouvait

impliqué. Il a fallu que Tertullien prît position ; et

ainsi il a été acculé à modifier, non pas seulement

ses thèses anciennes sur la pénitence, mais aussi cer-

taines parties de sa conception de l'Église et des pré-

rogatives attachées à la hiérarchie cléricale.

Prenons notre point de départ dans le de Paeniten-

tia. J'ai dit le caractère relativement tempéré et bénin

de cet opuscule. Tertullien y admettait que le

pécheur, tombé postérieurement au baptême dans

une ou plusieurs fautes graves, eût encore droit à un

pardon. Combien différent apparaît, dès la plus

superficielle lecture, l'esprit dont est animé le de

Pudicitia !

Dès les premières pages Tertullien laisse éclater ses

colères. L'adversaire auquel il s'en prend est un évê-

que, sans doute un évêque romain. L'identification

de cet évêque est un problème auquel des solutions

fort différentes ont été données. On admet assez com-
munément aujourd'hui (mais sans preuves décisives)

que c'est Calliste qui est en jeu '. Or donc, Calliste

venait, par un acte public, par une ordonnance lue

dans les assemblées de fidèles, de déclarer qu'il auto-

risait pour sa part les fornicateurs et les adultères à

rentrer dans l'Eglise après pénitence faite. Avec

quelle ironie injurieuse Tertullien tourne en ridicule

les allures orgueilleuses du pontife et l'hypocrisie

sournoise de son exégèse ! Et ce n'est pas seulement

par cette humeur sectaire que son montanisme s'af-

I. Voy. cependant pour les récentes discussions K. Auam, das sogen.

Bussedikt des Papstes KalUstus, Miinchen, 1917 (Verôff. aas dem Kirclienhiil.

Scminar Miinchen, iv, 5).



l36 TERTULLIEN

firme : c'est aussi par un changement notable dans

ses idées en matière de pénitence, et, pour tout dire,

par une sensible évolution doctrinale. « Les flétris-

sures d'une chair souillée postérieurement au baptême

ne peuvent être lavées par la pénitence » (xii, i),

voilà le principe nouveau dont il s'inspire. Il y a des

fautes qu'un chrétien ne doit plus commettre : l'E-

glise, vierge sans tache, n'en saurait supporter la

souillure. Pour ces fautes-là, point de pitié ; et que le

coupable n'ait plus rien à espérer d'elle ! Il renie sans

hésitation la thèse modérée qu'il avait développée

dans le de Paenitentia. Il va même, au chapitre xxi,

jusqu'à dépouiller du pouvoir de pardonner l'Eglise

des « psychiques » (c'est ainsi qu'il désigne l'Eglise

catholique, hiérarchiquement constituée) pour le

transférer entre les mains de l'Eglise véritablement

(( spirituelle », l'Eglise montaniste, laquelle d'ailleurs

n'en usera que tout à fait exceptionnellement. Et il

n'est pas sûr qu'ici il n'ait pas dépassé les hardiesses

de Montan lui-même, pour satisfaire les exigences de

sa pensée personnelle et de sa polémique.

Somme toute, un examen attentif des traités mon-
tanistes de TertuUien prouve qu'on aurait tort d'iden-

tifier rigoureusement le montanisme originel à celui

dont les œuvres de TertuUien portent la marque. Au
moment où TertuUien subit l'influence de la doctrine

des prophètes phrygiens, il était en pleine maturité

de pensée, en pleine maîtrise de talent. Il était dès

lors inévitable qu'en y adhérant il y mît son empreinte

et l'adaptât en une certaine mesure à ses conceptions

propres. Il se garda, nous l'avons vu, dans sa théorie

de l'extase, de légitimer le désordre physique dont les



TERTULLIEN ET LE MONTANISME iSy

protagonistes de la secte avaient donné en Orient le

spectacle un peu scandaleux : il estompa savamment

tout ce qui, dans la prophétie phrygienne, sentait l'ir-

régulier, l'incohérent, le morbide. Il essaya aussi

(c'est un des leitmotiv de ses discussions) de la ratta-

cher au passé, de persuader à ses lecteurs que les pré-

tendues innovations du « Paraclet » n'avaient rien de

révolutionnaire, qu'à bien lire les Écritures on les y
trouverait en esquisse ou en germe. Sur la trame théo-

logique un peu frêle du montanisme primitif, il broda

sa prestigieuse théorie des révélations successives qui

montrait en l'œuvre du Paraclet l'aboutissement

nécessaire du plan inauguré par Dieu dès l'origine de

la création : développement de la discipline dans le

sens d'une rigueur de plus en plus étroite, non pas

évolution de la règle de foi, qui n'est susceptible,

selon lui, d'aucun progrès dogmatique.

Au fond, il aurait voulu passionnément faire

(( reconnaître», authentiquer, la prophétie montaniste.

Sentant, à la fin, que l'Église — organisme hiérarchi-

que et pluralité des fidèles — serait irréductible, il

prit le parti de se séparer d'elle. D'ailleurs, il gardait

intact son symbole de foi, son respect des Écritures,

sa théorie de la prescription et de l'apostolicité des

Églises. Il continuait d'écrire contre les dissidents des

traités vigoureux où, plus d'une fois, il a donné à

certaines formules dogmatiques leur expression pres-

que définitive, l'aduersus Praxean, le de Resurrectione

Garnis, le Scorpiace, le de Carne Christi, etc.

Prisonnier d'un passé qu'il ne voulait pas désavouer

totalement, il aboutissait à d'étranges compromis, à

des combinaisons ruineuses, dont mieux que personne

il devait sentir les points faibles. Son cas est, au point

de vue psychologique et religieux, d'un extrême inté-



l38 TERTULLIEN

rêt, OÙ se mêle quelque pitié à l'égard de ce puissant

esprit se débattant dans l'incohérence, sans réussir,

fût-ce par tant de sophismes, à s'en évader.

IX

Au point de vue littéraire, TertuUien peut être

comparé aux plus remarquables représentants de la

littérature latine de l'époque impériale. C'est là une

vérité quelquefois méconnue, mais dont se convaincra

irréductiblement quiconque aura lié un commerce un
peu étroit avec son œuvre. On souffre de voir avec

quelle incompétence malveillante sa langue et son

style ont été quelquefois appréciés : c'est David Ruhn-

ken, le philologue allemand du XVIIP siècle*, qui

déclare pédantesquement : « Tertullianum latinitatis

certe pessimum auctorem esse aio et confîrmo » ; c'est

Auguste Matthiae^ qui flétrit sa langue « barbare »
;

c'est Gourdaveaux^ qui déplore u qu'un pareil homme,
aussi grand par le cœur que par la hardiesse de la

pensée, n'ait eu pour truchement de ses idées qu'un

mauvais patois provinciaL plus inapte encore que la

vraie langue latine aux discussions abstraites, et qu'il

ait écrit d'un style si obscur que sa pensée est encore

plus difficile à démêler que celle de saint Paul ».

La vérité, c'est que TertuUien se rattache étroite-

1. RuHNREN passa une partie de sa vie à Leyde, mais il était originaire

de Poméranie. Le jugement de Ruhnken est cité au long par E.-F. Léo-
POI.D, dans la Zellsch. f. hisl. Theol. VIII (i838), p. 33.

2. Grandriss der Gesch. d. griech. and rôm. LUI., 3* éd., léna, i834, p.

aa I.

3. Revue de l'Hlst. des Relig., XIII (1891). P- «•



TERTULLTEN COMME ÉCRIVAIN 189

ment à la tradition littéraire de son temps. Il connaît

les procédés de la « prose d'art », tels qu'ils s'étaient

constitués chez les Grecs sous l'influence de Gorgias,

d'Isocrate, de Théophraste d'Eresos et des rhéteurs

d'Asie, tels que Cicéron se les était appropriés en les

adaptant au génie de la langue latine. Anaphores, alli-

térations, coupes symétriques des xcoXa, etc., toute

cette technique de la rhétorique lui est familière, et

son œuvre en offre d'innombrables exemples. Il n'est

pas jusqu'aux règles métriques des chutes de phrase

qu'il n'observe généralement dans ses clausules'. Cela,

c'est le fond commun de la tradition romaine, que les

écoles conservaient et transmettaient d'une génération

à l'autre. — En outre, Tertullien est contemporain

d'Apulée, dont il a certainement lu les œuvres". Le

goût de la variété dans le vocabulaire, l'amour de

l'expression « rare », certaines afféteries de style,

certains entortillements de pensée, ont pu lui venir de

là. — On ne connaîtra toutes les richesses de son

lexique que lorsqu'un inventaire complet, qui n'existe

pas encore, en aura été dressé. Il a été appelé « le

véritable créateur du latin d'Église^ ». L'expression

n'est peut-être pas absolument juste, car il faudrait

pouvoir mesurer la part qui revient aux traducteurs

anonymes de la Bible. Mais il est évident qu'il a lar-

gement contribué à ce travail collectif par lequel la

physionomie de la langue latine a été rénovée. Ses

1. Sur 803 fins de chapitres, on n'en conapte que 43, soit 5 o/o, où la

clausule n'est certainement pas rythmique.
2. Cf. Kellner, Ueber die. sprachl. Eigenlumlichkeiten Tert., dans Tlieol.

Quart., Lviii (18711), p. 229; G. Weïman, St. zu Apuleius u. seinen

Nachahmern, dans les Sltz.-Ber. d. Bayer. Ak. iSgS, 11, p. .S4o-343 et

352 ; Van der \ i.iet, Studia écoles., Leyde, 1891, I, p. g et s. ; E. Norden,
die Antike Kunstprosa, p. 6i4-6i5.

3. Harnack, a. cl., I, 667; Cf. NoRDEN, op. cit., p. 607.



l4o TERTULLIEN

créations verbales sont innombrables : les spécialistes

constatent qu'elles apparaissent conformes, d'une

façon générale, aux règles de la dérivation latine '.

Pareillement sa syntaxe, sauf en de menues particula-

rités, reste dans la ligne de celle dont usaient ses

contemporains-. Mais il fait des mots, des phrases, ce

que nul écrivain, depuis Tacite, n'en avait su faire,

parce que son génie anime, vivifie et passionne

tout. Formé aux disciplines juridiques, il éclaire les

discussions théologiques de formules décisives que
l'Occident s'appropriera {iina sabsfantia, très psrsonae ;

duae siibstanliae, una persona ; et, pour la distinction

entre les personnes divines, distinctio, non diuisio, dis-

creti, non separati
;
pour la distinction des deux natures

dans le. Christ, coniiinctio, non conjusio, etc.). Puis,

cjuoique marquée de la culture héréditaire, sa person-

nalité dominatrice, originale, maîtrise souveraine-

ment les formes dont elle use. A la différence d'un

Minucius Félix, d'un Lactance et de tant d'autres écri-

vains chrétiens, on ne le surprend presque jamais à

pratiquer Fart de ravir aux classiques des tours et des

images. Il dédaigne ces larcins permis. C'est bien sa

sève à lui qui circule à travers tant de pages vigou-

reuses et subtiles. Loin de nuire à ses dons littéraires,

le montanisme leur a donné tout leur jeu. Il y avait

çà et là quelque lourdeur fastidieuse dans ses traités

du début, le de Baptismo, le de Paenitentia, par

exemple. Le montanisme a mis à l'aise son tempéra-

ment, longtemps réfréné par la crainte de trop en dire

et par certains scrupules désormais évanouis. Et cette

âme de colère et de passion s'exhale d'autant plus

1. HoppE, Synl. u. Stil. des T., L. igoS, p. ii5.

3. Ibid., p. iiti.



TERTULLIEN COMME ÉCRIVAIN l4l

librement qu'elle croit représenter le véritable idéal

religieux, en face des lâches qui le déshonorent en le

rabaissant à leur niveau. Ses derniers traités pullulent

de sophismes, et pourtant jamais Tertullien n'a été

aussi vif, aussi nerveux, aussi pressant, et même aussi

pathétique.

Quand on a goûté le plaisir que cause cette prose

de combat, on a quelque peine à ne pas trouver quel-

que fadeur au style plus pur et plus édulcoré que le

« bon goût » classique recommande. Elle a d'étranges

raccourcis qui la rendent parfois redoutable ; mais

c'est un gain pour l'esprit que d'avoir réussi à en per-

cer les obscurités.

X

L'étude de la Passion des saintes Perpétue et Féli-

cité doit être liée à celle de Tertullien. On verra un
peu plus loin pour quelle raison. A lire ce morceau
célèbre — d'une exaltation si ardente et si pure, d'une

si touchante et gracieuse simplicité, à peine gâtée çà

et là par un soupçon de rhétorique, — on se rend

compte aisément de sa contexture. Le chapitre i est

un prologue dû au rédacteur qui a cousu les diverses

parties du récit. Au chapitre ii ce rédacteur raconte

sommairement l'arrestation simultanée de Vibia Per-

pétua, jeune femme de vingt-deux ans, instruite et

de bonne famille ; de deux jeunes gens, Saturninus

et Secundulus ; enfin de deux esclaves Reuocatus et

Félicité, tous catéchumènes. (Un peu plus tard, un
certain Saturus, qui les a instruits, se livrera sponta-

nément : § IV.) Puis il déclare qu'il va céder la parole



l4î8 TERTULLIEN

à Perpétue, laquelle a rédigé de sa propre main le

récit de ses souffrances. — Nous avons donc à partir

du § m la narration de Perpétue elle-même : elle la

clôt à la fin du S x, en observant qu'elle s'arrête à la

veille du combat, et qu'il appartient à un autre de

raconter, s'il le veut, ce qui se passera dans l'amphi-

théâtre. — Au début du § xi le rédacteur reprend la

plume, mais pour un instant seulement : il ne fait

qu'amorcer la description, due à Saturus lui-même,

des visions dont le martyr a bénéficié dans sa prison.

— Toute la dernière partie des Actes, depuis le § xiv,

est du rédacteur qui, exécutant le vœu, ou plutôt,

dit-il, le jîdeicommissum de Perpétue, trace le tableau

des admirables luttes des martyrs, de leur mort san-

glante, et dans une péroraison dont l'esprit est tout

à fait analogue à celui qui respire dans le prologue,

met en relief la leçon qui se dégage de ces exemples.

Il faut donc se représenter les choses à peu près

ainsi : Perpétue et Saturus ont trouvé dans leur

cachot le loisir de relater en un court récit les souffran-

ces qu'ils ont endurées et surtout les « charismes »

que Dieu leur a envoyés *. Ces notes tombent entre

les mains d'un témoin de leur supplice, qui prend

des renseignements complémentaires sur ce qu'il n'a

pu voir de ses yeux % achève la narration des mar-

tyrs, et, de ces éléments divers, forme un tout, qu'il

encadre dans une exhortation morale et religieuse.

Il y a donc deux parts à distinguer dans ces Actes :

la part du compilateur, la part des martyrs eux-

mes.

On a cru démêler parfois des traces de monta

1. s II : " sicut conscriptum manu sua et suo sensu reliquit » ; S xi :

« visionem, quam ipse consciipsit ». Cf. S xiv.

2. Par ex. pour le S xv.



LA PASSION DE PERPÉTUE ET DE FÉLICITÉ l/t3

nisme dans les passages explicitement attribués à

Perpétue et Saturus. C'est ainsi que l'on fait état des

quatre visions de Perpétue et de celle que raconte

aussi Saturus. Mais en quoi les visions étaient-elles

un phénomène spécifiquement montaniste ? Bien

rares dans l'antiquité (je dis : la païenne aussi bien

que la chrétienne) étaient ceux qui mettaient en

doute la valeur religieuse de tels avertissements.

Le cas du rédacteur est assez diflerent. Je crois

qu'on peut hardiment l'identifier avec TertuUien, et

cela pour des raisons d'ordre surtout philologique.

C'est son style, c'est sa langue, ce sont ses mots '. Le

montanisant non encore déclaré, mais déjà en pleine

effervescence religieuse, s'y trahit également (le texte

a dû être rédigé peu après 202/3, date du supplice

des martyrs).

Quel but poursuit-il dans le double « avertisse-

ment » par lequel s'ouvre et se clôt la Passion? Il

veut démontrer que l'activité de l'Esprit-Saint ne s'est

nullement ralentie
;
que sa « vertu » demeure perma-

nente ; que Dieu continue de réaliser ses promesses,

(( témoignages pour les infidèles, faveurs pour ceux

qui croient ». Seule une foi débile, une foi aux abois

{imbecillitas aut desperatio fidei) peut s'imaginer que

la grâce divine n'ait habité que chez les « anciens »

et que les temps présents en soient frustrés. C'est donc
un devoir de piété et un sûr moyen d'édification,

que de classer par écrit {digerere) les grâces récem-

ment recueillies, tout comme l'ont été jadis, au ber-

ceau du christianisme, les « antiques exemples de la

foi ». — Rien de plus correct qu'une telle préoccu-

pation.

1. Cf. p. DE Labriolle, la Crise Montaniste, p. S^d-SSi.



l^^ TERTULLIEN

Mais il y a autre chose encore dans ce prologue.

Aux yeux de son auteur, jamais le débordement de

charismes n'a été aussi abondant : il y a une exaperatio

gratiae, et cela parce que la fin du monde est toute

proche et que Dieu, par la bouche de son prophète

Joël, a promis pour les derniers jours une « effu-

sion » de son Esprit « sur toute chair ».

Ce qui est plus inquiétant encore, c'est que le

rédacteur (disons : TertuUien) exprime la prétention

de faire entrer dans Vinstriimentum Ecclesiae les visions

récentes et aussi les « prophéties nouvelles » . Instramen-

tum, dans la langue juridique, signifiait tout docu-

ment faisant foi, toute preuve écrite. C'est évidem-

ment en ce sens qu'il prend ici le mot. Mais si l'on

songe que, par instrumentum, TertuUien entend très

ordinairement le Corpus scripturaire, on doit relever

là une équivoque sous le couvert de laquelle de

fâcheuses confusions pouvaient s'accréditer.

Cette Passion, déjà fort attachante par elle-même,

le devient davantage encore en tant qu'elle nous

révèle l'état d'esprit de TertuUien, dans la première

phase de son adhésion au montanisme.



LIVRE SECOND

LE iir SIÈCLE

JUSQU'A LA PAIX DE L'ÉGLISE (313)

lO





CHAPITRE I

L' u OCTAVIUS » DE MiNUCIUS FeLIX

BIBLIOGRAPHIE

Le manuscrit n" 1661, s. ix, de la Bibliothèque Nationale, à

Paris, qui contient les sept livres d'Arnobe aduersus Nationes,

renferme aussi un huitième livre qui est précisément VOctauius.

De Vaduersus Nationes à VOctauius, la différence de ton et de style

est frappante. Cependant le titre d'Octauius, lu sans doute par

erreur octauus (huitième), favorisa au moyen-âge une confusion

dont ne s'aperçurent pas les premiers éditeurs d'Arnobe. C'est

seulement en 1560 que l'inadvertance fut réparée par François

Beaudoin (Balduinus), dans son édition d'Heidelberg.

Le texte du Parisinus, transcrit par un scribe évidemment très

ignorant, fourmille de fautes. Il y a à Bruxelles un manuscrit du
xi'/xii' siècle qui n'est qu'une copie du Parisinus.

ÉDITIONS : P. L., III, 239-376 ; C V., II (1867) par Halm ; H. Bœ-
nig, dans B. T. (1903) ; J.-P. Waltzing, Louvain, 1903, Bruges,

1909, B. T. (1912) : documentation importante dans ces trois édi-

tions; G. Rauschen, F. P. fasc. VIII (1913).

Traductions françaises : J.-P. Waltzing, Louvain, 1902; Bru-

ges, 1909; Louvain, 1914.

A CONSULTER : J.-P. Waltzing, Lexicon Minucianum, Liège et

Paris. 1909; Monceaux, I, 462-508; B. ph.W. 1914, 1452 (coup

d'œil d'ensemble sur la bibliographie relative à VOctauius) ;

C. Synnerberg, Die neuesten Bettraege ziir Minucius-Literattir,

Helsingfors, 1914 ; Hermès, 1915, 456-463 et 609-623 ; Bursian,

t. 170/173 (1916), p. 57.



148 MINUCIUS FELIX

SOMMAIRE

I. Minucius Félix. — II. Analyse de VOdauias. — III. La portée

religieuse de l'Odaaius. — IV. L'art littéraire dans VOctauias. —
y. La priorité de VApologeticum sur VOclauius.

I

« La perle de la littérature apologétique », c'est

ainsi qu'Ernest Renan appelait VOctaviusK A ce juge-

ment il est difificile de ne pas souscrire, quand on a lu

ce dialogue si bien ordonné, si joliment écrit, et oii

se décèle une si aimable bonne volonté de convaincre

sans froisser personne.

Lactance écrit, à propos de l'auteur, dans ses Insl.

diu., V, I, 21 : « Parmi les défenseurs de notre cause

qui me sont connus, Minucius Félix occupa au bar-

reau un rang assez distingué. Son livre intitulé Octa-

vius montre quel excellent champion de la vérité il

eût pu être, s'il s'était consacré tout entier à ce genre

d'étude. » Saint Jérôme le mentionne à diverses

reprises, spécialement dans le de Viris illustrlbus,LYlH :

H Minucius Félix, Romae insignis causidicus, scripsif dia-

logum christiani et ethnici disputantis, qui Octavius ins-

cribitur. » — Il nous apprend que Minucius avait

composé aussi un de Fato.

Le renseignement de Lactance et de Jérôme est

corroboré par l'opuscule lui-même, d'oii Lactance et

Jérôme l'ont sans doute tiré. Il résulte, en effet,

I. Marc-Aurele, p. SSg.



MÏNUCIUS FELIX l/Jg

des §11, 3, etxxviii, 3, que Minucius pratiquait le métier

d'avocat. Il s'appelait Marcus Minucius Félix (cf. m,

I ; V, i). D'après son propre témoignage (i, k ; v, i),

il avait été longtemps païen, puis il s'était converti.

Jérôme nous dit qu'il exerçait à Rome sa profession,

et ceci est confirmé par le § ir. On pense qu'il devait

être d'origine africaine. On a retrouvé le nom d'un

Minucius Félix sur une stèle de Tébessa * et sur une

dédicace découverte à Carthage ^ Certaines paroles

fort dures sur la puissance romaine (xxv, 4-5), sur-

prenantes chez un Romain de vieille souche, sont

plus compréhensibles chez un provincial. D'autre

part, le détail du style décèle la familiarité de l'auteur

avec des écrivains africains tels que Fronton, Florus,

Apulée, Tertullien.

Les autres personnages du dialogue ne sont pas

nécessairement imaginaires, ce qui n'implique pas,

au surplus, que la conversation que Minucius est censé

transcrire ait eu lieu réellement. C'était le procédé

ordinaire de Cicéron, modèle aimé de l'auteur, de

faire discourir comme il l'entendait, dans un cadre

plus ou moins fictif, des interlocuteurs qu'il avait

connus, ou dont le nom était familier au public

romain.

Sur Octavius Januarius (cf. xv, 2), qui donne son

nom à l'ouvrage, nous ne savons rien de plus que ce

que nous y apprenons de lui. Marié, père de famille

(11, i). il s'était converti en même temps que Minu-

cius, ou même un peu avant lui (i, !\). Le nom d'un

Octavius Januarius figure sur une inscription de Bou-

gie (C.LL., vni. 1962).

1. G.I.L., VIII, uj04.

2. /6(rf., Suppl. 12. .'499.



l5o MINUCIUS FELIX

Quant au troisième interlocuteur, Caecilius Natalis,

d'assez vives discussions ont été provoquées par des

découvertes épigraphiques faites entre i853 et 1869.

A. deux reprises, au cours du dialogue, il est fait allu-

sion à Fronton, lequel était né à Cirta. Au § ix, 6,

Caecilius dit : id etiam Cirtensis nostri testatiir oratio
;

et Octavius réfutera la calomnie alléguée en employant

ces mots : Fronto iuus (xxxi, 2). Il y aurait donc, rien

qu'à lire le dialogue, quelque tentation de supposer

que Caecilius était originaire de Cirta. Or l'on a

retrouvé à Cirta cinq inscriptions de 212-217, qui pro-

viennent d'un arc de triomphe élevé par M. Caecilius

Natalis comme marque de reconnaissance pour son

élection à la dignité de triumvir quinquennal'. Cette

rencontre est intéressante. Certaines difficultés rendent

pourtant l'identification incertaine et il n'y a pas lieu

de trop insister.

II

Le dialogue s'ouvre par la confidence que nous fait

l'auteur de son ardente affection pour Octavius, qui

maintenant n'est plus. Le souvenir de cet ami cher,

de la parfaite communauté de leurs sentiments,

lui est revenu récemment avec une force singulière.

Païens tous deux, n'avaient-ils point passé ensemble

(( à la lumière de la sagesse et de la vérité » ? Et sa

pensée, errant ainsi à travers ces années heureuses,

s'est fixée sur l'entretien oii Octavius réussit à rame-

ner Caecilius à la religion vraie.

t. G.I.L., VIII, I, 7094-7098 ; cf. 6996.



ANALYSE DE l'OCTAVIUS l5r

Sans hâte, Minucius Félix détaille les circonstances

qui ont entouré le fait qu'il va raconter (ii iv).

Profitant des vacances du barreau, Octavius, Minu-

cius Félix et Caecilius, son intime ami, se sont rendus

à Ostie, villégiature préférée des Romains. Ils se diri-

gent un matin vers la mer, la brise marine au visage,

quand Caecilius, apercevant une statue de Sérapis,

porte la main à sa bouche, selon le rite païen, et y
imprime un baiser. — Ses amis ont vu le geste, et en

quelques mots ironiques Octavius reproche à Minu-

cius Félix de laisser ainsi son cher Caecilius donner

dans de tels enfantillages. Ces paroles cinglantes ne

sont pas relevées d'abord. Les trois amis continuent

leur promenade et amusent leurs regards des specta-

cles divers qui s'offrent à eux. Mais l'air taciturne et

chagrin de Caecilius finit par frapper ses compagnons.

Interrogé, Caecilius avoue que la pointe lancée tout à

l'heure par Octavius l'a piqué au vif et qu'il désire

s'expliquer à fond avec lui. Les trois amis prennent

place sur une digue qui s'avance assez loin dans la

mer ; Minucius Félix présidera le débat. Tout est prêt :

Caecilius prend la parole et commence à plaider sa

cause.

Ce prélude, d'un rythme paisible et d'une fine élé-

gance, révèle un art savant et très maître de ses pro-

pres ressources.

Le discours de Caecilius (v-xni) est sensiblement plus

court que ne sera la réponse d'Octavius. Cependant,

en faisant parler « l'avocat du diable », l'auteur n'a

pas cru devoir lui prêter des arguments futiles et aisé-

ment réfutables. Aucun ménagement concerté n'affai-

blit l'expression des griefs païens.

C'est par une déclaration formelle d'agnosticisme

que commence Caecilius. Le mystère nous enveloppe.



l52 MINUCIUS FELIX

L'univers est pour nous une énigme qui dépasse notre

intelligence et qu'il est à la fois plus sage et plus reli-

gieux de laisser en paix. Les chrétiens prétendent la

résoudre, eux, des illettrés, quelle dérision I C'est un

fait que nulle part on ne saisit en acte une interven-

tion divine, une Providence, une volonté intelligente,

soucieuse de corriger le hasard et de régler le cours

des choses au mieux des gens de bien.

Âpres de tels aveux, on se demande comment Caeci-

lius va pouvoir défendre la religion païenne. Se con-

tentera-t-il d'insinuer que, dans l'universelle igno-

rance, au moins les chrétiens devraient-ils convenir

qu'ils n'en savent pas plus long que les autres ? Non
pas. Il conclut que, puisque tout échappe aux prises

de l'homme, il lui faut s'attacher avec une énergie

d'autant plus tenace aux points fixes qui s'offrent à

lui. Or la religion romaine se présente comme un
ensemble de traditions vénérables auxquelles la gran-

deur de Rome a toujours été liée. Ici le ton de Caeci-

lius s'échauffe et s'émeut, pour rappeler l'action bien-

faisante de ces dieux, dont les fastes de l'histoire

romaine attestent la sollicitude. Lui qui, tout à

l'heure, reléguait l'intervention divine au rang des

hypothèses invérifiées, il s'avance maintenant jus-

qu'aux confins d'une foi véritable ; et c'est son natio-

nalisme romain qui l'aide à franchir ce pas difficile.

Après avoir ainsi exalté « cette religion si ancienne,

si utile, si salutaire », Caecilius se retourne avec colère

contre ceux qui veulent la détruire. Le réquisitoire

proprement dit va commencer. Il appesantit d'abord

son mépris sur la secte chrétienne, qui se recrute

dans la lie du peuple et « forme avec cette tourbe

une coalition d'impiété ». Les chefs d'accusation se

précisent : leur dédain pour les choses saintes, les;



ANALYSE DE l'OCTAVIUS i53.

mystères d'iniquité qui, dans les réunions nocturnes,

resserrent entre ces misérables des liens infâmes. —
Il s'attaque ensuite à la conception du Dieu chrétien

dont l'ubiquité inquisitoriale lui paraît un prodige

d'effronterie et de démence ; à l'eschatologie chré-

tienne, surtout au dogme de la résurrection, auquel

il réserve ses plus mordantes ironies. — Le discours

se termine par un rappel à l'humilité, au doute

prudent dont la nouvelle Académie a donné le pré-

cepte, et qui est la plus sûre attitude intellectuelle.

Au point de vue historique et moral, ces quelques

pages sont d'une exceptionnelle richesse. Gaecilius

représente admirablement ces païens lettrés, très scep-

tiques sur le fond des choses, mais qui, par piété

civique, par respect du mos maiorum, croyaient devoir

défendre énergiquement la religion traditionnelle,

pièce essentielle de la prospérité et de la grandeur

romaines. Il a fallu à l'auteur une rare ouverture d'es-

prit pour prêter à la cause qu'il détestait un accent si

éloquent et si persuasif.

Après un court répit (xiv-xv), Octavius prend à son

tour la parole (xv-xxxvin). Sa méthode sera celle-ci :

suivre pas à pas son adversaire pour réfuter tous ses

griefs sans en omettre un seul, puis les retourner, dès

qu'il le peut, contre les païens ; chercher ses exemples,

ses points d'appui chez les penseurs païens afin de ne

pas dépayser Gaecilius et de lui prouver que ces semi'

nudi, qu'il méprise, ne sont pas si loin de lui qu'il

paraît le croire.

Contre le scepticisme transcendantal de Gaecilius,

Octavius établit d'abord la notion de Providence. En
un large et copieux développement oij s'épanouissent

à l'aise son talent et sa mémoire de cicéronien, il

décrit la splendeur du ciel, le cours régulier des sai-



l54 MINUCIUS FELIX

sons, etc. Tout révèle une intelligence suprême qui

veille aux détails comme à l'ensemble. — Faut-il

croire dès lors, qu'il y ait un Dieu ou plusieurs? Il

suffit de regarder ce qui se passe sur la terre, image

du ciel : tout royaume divisé périt. Dieu est donc

un. La raison l'atteste, et la pensée des philosophes,

si voisine de la pensée chrétienne, le reconnaît égale-

ment.

Ayant établi ces vérités fondamentales. Providence,

unité de Dieu, Octavius exécute une charge contre la

religion païenne. Sur ce point, les thèmes de l'apolo-

gétique chrétienne étaient déjà fixés : origine tout

humaine des dieux, scandale de la mythologie et des

rites consacrés par la loi. Octavius ne les particularise

que par les allusions qu'il fait aux paroles mêmes
dont Caecilius s'est servi. Il signale en particulier le

danger d'une éducation qui corrompt par tous ces

mensonges l'esprit des enfants et le rend imperméable

à la vérité. Il cherche à dénouer le lien de solidarité

que Caecilius a voulu établir entre les gloires romai-

nes et la religion païenne. Il n'ose pas nier radicale-

ment les prodiges dont se prévalaient les païens, mais

il les attribue aux démons, esprits errants, impurs,

tombés du ciel, qui se consolent de leur infortune en

dupant et en perdant les âmes.

Il aborde ensuite les griefs de Caecilius contre les

chrétiens. Ici son argumentation va devenir plus

solide : raisons de cœur et aussi raisons de raison.

— Il déclare à son ami qu'il lui pardonne son erreur,

car il se souvient de l'avoir partagée lui-même. Mais

qu'il cesse de croire à des fables misérables ! Ceux-là

seuls peuvent ajouter foi à de pareilles infamies, qui

sont capables de les perpétrer. Puis Octavius justifie

tour à tour les diverses conceptions chrétiennes dont



ANALYSE DE l'OCTAVIUS i55

Caecilius s'était scandalisé : la surveillance exercée

par Dieu sur ses créatures, la catastrophe de la fin du

monde, la résurrection, les châtiments d'outre-tombe.

11 y a dans ces dernières pages et dans celles qui

suivent tous les éléments d'un tableau de la vie chré-

tienne : vertu de la souffrance pieusement acceptée,

héroïsme des martyrs, pureté de cœur qui se refuse à

toute souillure. Et ces choses sont dites avec une

ilamme d'enthousiasme qui jette son dernier éclat

dans la péroraison, toute chaude et toute vibrante.

Les trois amis restent un instant silencieux (xxxix).

Il appartiendrait à Minucius de prononcer la sentence.

Mais Caecilius le prévient en se déclarant convaincu

sur les principaux points mis en discussion. Quelques

entretiens ultérieurs feront le reste.

« Ensuite nous nous séparâmes, conclut l'auteur,

heureux et ravis, Caecilius d'avoir cru, Octavius d'avoir

vaincu, et moi de la foi de l'un et de la victoire de

l'autre. »

III

Un naturel parfait dans la mise en œuvre, ou, si

l'on veut, dans la mise en scène ; un remarquable

effort d'impartialité dans l'exposé des griefs païens ;

beaucoup de chaleur et de conviction dans la riposte

du chrétien Octavius ; un style extrêmement nuancé

et souple, où l'élégance de la période cicéronienne

est relevée par la verdeur d'expressions rapides et pit-

toresques : tels sont les mérites qu'on s'accorde à

reconnaître à l'opuscule de Minucius Félix. — Pour-

tant ceux-là même qui rendent le plus volontiers



l56 MINUCIUS FELIX

hommage à la beauté littéraire et à la séduction de ce

dialogue s'étonnent de n'y trouver que des traces si

fugitives de la doctrine chrétienne. Octavius prétend

convertir le païen Caecilius et il paraît y réussir : mais

n'est-il pas vrai que Caecilius est, à la fin de la discus-

sion, presque aussi ignorant qu'au début, de la foi à

laquelle il adhère bénévolement? Octavius fait preuve

d'une bien étrange discrétion et, chose plus grave,

certaines de ses paroles n'expriment que très impar-

faitement les dogmes chrétiens, qu'il semble redouter

d'exposer au complet.

Tel est le reproche qu'on adresse volontiers à l'Oc-

tavius. Examinons, pour plus de précision, quels

manques l'on croit y constater, au point de vue pro-

prement chrétien.

a) Tout d'abord la conception qu'Octavius, porte-

parole de l'auteur, se fait de Dieu, est, au gré de cer-

tains critiques, parmi lesquels Gaston Boissier',

(( beaucoup plus abstraite et philosophique que pro-

prement chrétienne ». « Il ne faut pas, dit Octavius,

chercher de nom à Dieu : son nom est : Dieu. On n'a

besoin de noms que lorsqu'il faut distinguer par une
appellation spéciale chacjue individu dans une multi-

tude : à Dieu, qui est seul de son espèce, le nom de

« Dieu )) appartient tout entier. Si je l'appelle « père »,

on pourra croire qu'il est de chair ; « roi », on sup-

posera qu'il est terrestre ; « maître », on comprendra
certainement qu'il est mortel. Laisse de côté tous ces

noms accessoires et tu le verras dans toute sa

clarté ^ » A coup sûr, ce n'est pas tout à fait là le

Dieu chrétien. — Il est vrai ; mais la notion propre-

1. Fin du paganisme, I, a8/i.

a. Octavius, xvni, lo.



LA VALEUR P.ELIGIEUSE DE l'oCTAVIUS iSy

meut chrétienne reparaît ailleurs. G. Boissier lui-

même s'en est aperçu, puisqu'il renvoie son lecteur

au chapitre xxxv, 4. où Dieu est appelé : parenlem

omnium et omnium domlmwi. 11 aurait pu choisir un
passage bien plus significatif (xxxi, 8). « Chose qui

vous afflige, dit Octavius à son interlocuteur, nous

nous aimons d'une affection mutuelle, parce que

nous ne savons pas haïr ; ainsi encore, et cela vous

fait envie, nous nous appelons « frères » comme étant

fils d'un seul Dieu, notre père {ut unius Dei parentis

homines), comme participants à la même foi, comme
cohéritiers de la même espérance. »

Il n'y a donc pas lieu d'insister.

6) Un second grief de plus de portée, c'est la façon

détournée, ambiguë, presque équivoque dont Octa-

vius fait allusion au Christ : « Vous attribuez, dit-il,

à notre religion le culte d'un malfaiteur et de sa

croix ; mais vous errez bien loin de la vérité, en sup-

posant qu'un malfaiteur ait mérité de passer pour un
Dieu ou qu'un être terrestre ait pu passer pour tel.

Assurément celui-là est digne de pitié, dont tout l'es-

poir repose sur un homme sujet à la mort : car tout

appui cesse pour lui avec la mort de cet homme,
etc. '. » Un des éditeurs de VOclauius, Baehrens -, a

cru voir dans ce passage une négation manifeste de

la divinité du Christ. L'idée qui s'en dégage me
paraît, au contraire, celle-ci : soyez sûrs que nous ne

sommes pas gens à adorer un homme et surtout un
malfaiteur ; notre espoir repose sur autre chose que

sur l'éphémère et sur le périssable. En transposant la

phrase au positif, on en pourrait presque tirer une

t. XXIX, 9 ; cf. IX, Ix.

2. Éd. Teubner, 1886, p. xi.



l58 MINUCIUS FELIX

affirmation de la vertu, de l'immortalité divine du

Christ. — Mais il faut bien accorder à M. Boissier

qu'on attendrait autre chose a qu'une phrase brève et

obscure ' » sur un tel sujet : « Gomment peut-il se

faire, s'écrie M. Boissier, que dans une apologie du
christianisme, il n'ait pas voulu prononcer le nom du
Christ ? » Cela est surprenant, en effet : rappelons-

nous pourtant — fait trop souvent ignoré — que,

parmi les apologistes du ii^ siècle, Aristide, saint

Justin et Tertullien sont les seuls qui aient prononcé

le nom de Jésus-Christ.

c) On trouve de même qu'en plusieurs endroits de

VOctauius la doctrine de la grâce semble ou ignorée

ou contredite. Ecoutons encore G. Boissier^ : u Pour
répondre aux plaisanteries de son adversaire qui se

moque de ces ignorants, de ces gens de rien, qui

osent disputer sur Dieu et sur le monde, Octavius lui

dit : « Sachez que tous les hommes sans distinction

d'âge, de sexe, de position, sont capables de raison

et de bon sens et qu'ils peuvent arriver d'eux-mêmes

à la sagesse. » Si la nature les y conduit toute seule,

s'ils n'ont pas besoin de l'aide de Dieu pour l'obte-

nir, que devient la nécessité de la grâce? 11 ajoute,

un peu plus loin, que, pour connaître Dieu, au lieu

d'écouter les erreurs de ceux qui nous entourent, il

suffît de nous interroger nous-mêmes et de croire en

nous, sibi credere. C'est tout à fait ainsi que s'exprime

Sénèque {Ep. 3i, 3) ; mais l'apologiste Athénagore,

un contemporain de Minucius, parle bien autrement.

Il attaque ces sages du monde qui prétendent que la

raison toute seule peut les conduire à la vérité, et se

I. Fin du Paganisme, I, 380.

a. Op. cit., p. 280-281.



LA VALEUR RELIGIEUSE DE L OCTAVIUS 109

flattent de connaître Dieu par leurs propres lumières.

(( INous autres, dit-il, quand nous cherchons ce qu'il

nous faut croire, nous nous fions au témoignage des

prophètes, lesquels, étant inspirés de Dieu, nous par-

lent de lui en son nom. » Voilà un langage vraiment

chrétien, et qui semble une réponse directe aux paro-

les de Minucius. »

Et M. G. Boissier ajoute en note : « Voyez aussi le

passage suivant, où la nécessité de la grâce pour arri-

ver à la vérité ne semble pas admise : Cum sit verilas

obvia, sed requirentibus , 28, 2 *. »

Je ne sais si ces critiques doivent être intégrale-

ment acceptées. G. Boissier nous dit d'abord : « La

doctrine de la grâce n'est mentionnée nulle part. »

Nulle part, en effet, elle n'est exposée didactique-

ment ; mais des allusions plus ou moins enveloppées

y sont faites. Voyez xxvii, 7, à propos du pouvoir

qu'avaient les chrétiens d'exorciser les démons :

« Malgré eux, dit Octavius, les malheureux [il s'agit

des esprits impurs] tremblent d'effroi dans les corps et

ils décampent aussitôt ou bien disparaissent peu à

peu, selon l'aide que fournit la foi du patient ou
selon le secours que prête la grâce de celui qui guérit

{prout fides paiienlis adkivat aiit gralia curanlis adspi-

rat). » — Comparez encore xxxvn, 5-6, à propos des

martyrs : « Nos enfants, nos faibles femmes se rient

des croix et des tortures, des bêtes féroces et de tou-

tes les épouvantes des supplices, avec une patience

qui leur vient d'en-haut {et omnes sapplicioriim terri-

culas inspirata patientia doloris inladunl). Et vous ne

comprenez pas, malheureux que vous êtes, qu'il nest

personne., qui puisse supporter les tortures sans le

I. La véritable référence estxxiii, 8.



l6o MINUCIUS FELIX

secours de Dieu ?» — Ne pourrait-on enfin voir un
rappel de la grâce, bien ou mal comprise, dans ce

reproche du païen Caecilius : (( Vous attribuez à Diem

foutes nos actions, comme d'autres les attribuent au

destin : ainsi ce n'est pas par un acte spontané qu'on

adhère à votre secte, mais parce qu'on a été choisi

par Dieu '. » L'assertion de Boissier paraît donc un

peu aventureuse. — Quant aux arguments qu'il allè-

gue pour démontrer qu'Octavius parle en stoïcien

plutôt qu'en chrétien, peut-être n'ont-ils pas non

plus toute la portée qu'il leur suppose. Si Octavius

affirme que tous les hommes, sans distinction d'âge

et de position sociale, sont capables d'arriver natu-

rellement à la sagesse, natura insitos esse sapientiani,

c'est qu'il veut protester contre les dédains aristocra-

tiques de Caecilius, qui, toisant ces va-nu-pieds de

chrétiens, a eu l'air de croire que, pour penser, il

faut être bien vêtu. Octavius tient à lui faire entendre

que la raison est la chose du monde la mieux répar-

tie, et que peu importe le rang de tel qui discute, s'il

discute bien. Il eût été tout à fait inutile d'embrouil-

ler la question en faisant intervenir la doctrine de la

grâce, et l'on doit savoir gré à l'auteur de ne l'avoir

point fait. — Même observation pour les autres pas-

sages dont se prévaut Boissier. Replaçons dans son

contexte le sibi credere, où il perçoit un écho de

Sénèque. Octavius vient de parler longuement de la

déplorable crédulité des ancêtres, de la masse d'er-

reurs que la tradition renforcée par l'éducation fait

peser sur les esprits, et il ajoute : « [Ces dieux mépri-

sables] vous les craignez... ; c'est que vous vous effor-

cez sottement d'obéir à vos parents, c'est que vous

i. XI, 6.



LA VALEUR ftELIGIEUSE DE l'oCTAVIUS i6i

préférez donner dans l'erreur d'aulrui, plutôt que de

vous fier à vous-même *. » On saisit sans peine le sens

du morceau. Ces lignes de Renan pourraient y servir

de commentaire : (( Se convertir au christianisme n'é-

tait pas un acte de crédulité ; c'était presque un acte

de bon sens relatif. Même au point de vue du rationa-

lisme, le christianisme pouvait être envisagé comme
un progrès ; ce fut Uhomme religieusement éclairé qui

l'adopta ^ » — Quant au dernier passage allégué :

(( la vérité s'offre d'elle-même, mais à condition qu'on

la cherche », cette idée que la vérité est avant tout

une conquête de l'âme est d'une psychologie si élé-

mentaire ' qu'on ne doit pas s'étonner que Minucius

Félix Tait posée en fait, sans « élargir » davantage le

débat.

d) Autre critique : Minucius Félix a laissé échap-

per des phrases tellement imprudentes que jamais, s'il

avait été chrétien sincère, il n'en aurait hasardé de

semblables. Celle-ci, par exemple, sur les prodiges

païens : « Qaae si essent facta, fièrent ; quia fieri non

possunt, ideo non sunt ^ » Baehrens ne peut croire

que Minucius Félix n'ait pas aperçu combien facile-

ment l'argument pouvait être retourné contre les

miracles chrétiens. G. Boissier lui-même fait un rap-

prochement (( piquant » ^ entre la réflexion susdite

et celle-ci, de Renan : « Nous repoussons le surnatu-

rel par la même raison qui nous fait repousser l'exis-

tence des centaures et des hippogriiîes : c'est qu'on

n'en a jamais vu. »

1. XXIV, s.

2. Marc-Aurèle, p. 58a..

3. Surtout pour un esprit nourri des écrits de Platon.

4. XX, 4-

5. Fin du Paganisme, \, 277.



l62 MINUCIUS FELIX

En réalité, Minucius Félix n'aurait songé à appli-

quer à sa propre foi le raisonnement par où il pré-

tendait détruire la croyance aux miracles païens que

s'il avait été lui-même un chrétien hésitant, ce qui

est justement le point litigieux. Soyons assurés qu'il

croyait à la réalité des (( charismes » surnaturels,

dont les communautés chrétiennes recevaient le bien-

fait avec tant de bonheur et d'orgueil. Que l'argument

dont il use ait été rétorqué, un jour, contre le chris-

tianisme, qu'est-ce que cela prouve ? Toute phrase

isolée du contexte peut être à double tranchant. A ce

prix, on devrait suspecter Arnobe. car il a raillé

la mythologie par des procédés très analogues à

ceux que Voltaire emploiera contre la Bible : et il

serait prudent de se méfier de Lactance, qui a une

phrase toute u protestante » sur les droits de chaque

individu à se faire sa propre religion K Pour voir

dans le texte incriminé une insinuation sceptique, il

faut être dans la disposition d'esprit de Baehrens, qui,

sans sourciller, appelle Minucius Félix (( un précur-

seur des Strauss et des Renan » !

e) G. Boissier s'étonne aussi de l'antipathie de Minu-

cius Félix contre le oulte extérieur, contre les tem-

ples, les statues, contre toute représentation, ou, si

j'ose dire, toute circonscription du divin. Pour Octa-

vius, il n'y a qu'une bonne manière de prier Dieu,

c'est de lui offrir un cœur pur : « Voilà, sans doute,

une belle profession de foi. observe G. Boissier ; mais

I. Instit. div., II, viii. « Gliacua doit se lier à soi-même daas ce qui

est la plus importante affaire de sa vie, et se servir de son jugement et

de ses propres sens pour chercher et évaluer la vérité ; ceux qui nous
ont précédés dans le temps ne nous ont pas nécessairement précédésdans

les voies de la sagesse, etc. » — Un Jésuite du xv!!!" siècle, le Père de
Laubrussel, observe, non sans dépit, que <( les critiques se sont toujours

prévalus de cette maxime de Lactance mal entendue ». Traité des abus

de la critique en motièrede religion, 171 1, p. 70, note.



LA VALEUR RELIGIEUSE DE l'OCTAVIUS i63

Sénèquc l'aurait signée aussi bien que Minucius. Si

c'est là toute la doctrine des chrétiens, ils ne sont

qu'une secte philosophique comme les autres *. » La

surprise de G. Boissier est très légitime ; mais ce n'est

pas seulement à propos de VOclaidus qu'il aurait eu

le droit de la manifester. 11 y a chez les apologistes

des premiers siècles, et jusque chez Lactance, un grand

dédain de tout cérémonial en matière de religion.

Par réaction, ils redoutaient l'ombre même de l'idolâ-

trie; et, d'autre part, des textes scripturaires comme
ceux d'Isaïe,!, ii ; lxvi, i ; àe.^ Actes, xvii, 2^ ; vn, /i8-

5o, les incitaient à opposer à toutes les formes exté-

rieures de la religion l'holocauste bien préférable de

la piété et de la vertu. La mise au point ne s'est faite

que peu à peu, sous la pression des nécessités cul-

tuelles. Il n'est donc pas surprenant que Minucius

Félix paraisse çà et là bien intempérant, lui catho-

lique, dans son hostilité contre certaines manifesta-

tions du sentiment religieux.

J) Nous arrivons enfin au grief fondamental, celui

dont nous avons le plus à retenir. Ce qu'il y a de

plus déconcertant dans VOctaaius, ce ne sont pas les

contradictions avec les dogmes chrétiens — il n'est

nullement prouvé qu'elles existent vraiment, — c'est

le silence que garde l'auteur sur les dogmes chré-

tiens.

Octavius reste délibérément dans l'ordre des vérités

philosophiques les plus générales : nécessité d'une

Providence qui organise et régit l'univers, unité de

Dieu, discussion et réprobation des fables scandaleu-

ses mises au compte des dieux, et des rites par les-

1. Fin du Paganisme, I, 381. Des déclarations analogues de Sénèque

sont, en effet, signalées par Fr.-X. Bûrger, Minucius Félix und Seneca,

Munich, 190/4, P- 28.



l6/i MINUCIUS FELIX

quels les païens prétendent les honorer, apologie de

la vie chrétienne : tels sont les principaux points

qu'effleure successivement le champion du christia-

nisme. Il est impossible de ne pas être frappé de

tant de lacunes. Il y a dans sa plaidoirie quelques

réminiscences des Ecritures '
; mais, nulle part, il

n'explique ce que sont les sources sacrées de la foi !

Il néglige complètement la preuve tirée de l'accom-

plissement des prophéties, qui avait paru à saint Jus-

tin si décisive-. Il touche aux dogmes de la résur-

rection et des rémunérations d'outre-tombe ; mais il

se tait sur tous les autres. Voilà un exposé bien ché-

tif, bien incomplet, et qui donne une idée tout à fait

insuffisante de l'économie de la révélation chrétienne.

Ici, le fait est indubitable et il serait oiseux de

chercher à l'éluder. C'est donc une explication qu'il

faut fournir. Voyons celles qui ont été proposées.

On a eu d'abord recours à une interprétation autre-

fois en faveur, mais qui a beaucoup perdu de son

crédit. Minucius Feli7i4^ aurait été contraint au siienoe

par cette discipline de Tarcane, qui obligeait, dit-on,

les fidèles « à ne jamais parler ouvertement de la foi

et du culte devant les catéchumènes ou les infidèles ».

— Mais pourquoi aurait-il été plus mystérieux que

saint Justin, qui dévoile dans sa première apologie

I. En petit nombre : comp. Octmiius, xxxiii, 3, et Josaé, x, ii ; 0«l.,

XXIX, 3, et Jércmie, xvii, 5. Quelques expressions sont prises à saint

Paul : ex. spei colieredes (xxxi, 8), cf. Ep. à Tiie, m, 7 ; Ep. aux Romains,

viii, 17 ; unum bonum sapimus (xxxi, 6) et Ep. aux Romains, xv, 5, etc.

En plusieurs endroits, on se demande s'il a puisé chez saint Paul ou

chez Sénèque ; très probablement chez Sénèque, si l'on en juge à l'ana-

logie de certaines formules. (Voy. Oct., xxxvi, 8, et Sénèque, De Prou.,

II, 2.)

3. Voy. VApol. XLV-Lv, etc.



LA VALEUR RELIGIEUSE DE l'OCTAVIUS i65

tout le mystère de l'Eucharistie'? Ou que l'auteur de

la Cohortatlo ad Grœcos, qui, si peu explicite soit-il

sur les dotâmes, trouve cependant moyen d'exposer

en quelques mois la doctrine du Verbe ^ ? Quelle est

celte obligalion qui aurait pesé sur lui, et à laquelle

saint Irénée et Tertullien ont su si bien se soustraire?

— En fait, il est démontré que la discipline de Far-

cane se renfermait en des limites beaucoup plus

étroites qu'on ne l'a cru longtemps ^

Rœren, qui a suggéré l'hypothèse ci-dessus en j 869,

s'appuyait principalement sur cette phrase de l'Oc-

taiiius : « Nous ne parlons jamais de Dieu en public,

si ce n'est quand on nous interroge *. » Indication trop

brève, oii l'on ne peut guère apercevoir sérieusement

un vestige de la disciplina arcani.

Un autre critique, Keim % a pensé que Minucius

Félix était un catéchumène, encore peu au courant

des choses de la foi et qui n'a pu dire que ce cjue

son zèle de néophyte avait appris déjà. Mais a-t il

réfléchi que Minucius Félix écrit longtemps après

sa conversion, à un moment où son ami Octavius

était déjà morf ? A moins de supposer que tout eêt

fictif dans le dialogue, et que les confidences de l'au-

teur, comme aussi les personnages qu'il met en scène,

sont imaginaires, l'hypothèse de Keim tombe d'elle-

même.
On a soutenu encore, plus radicalement, que, si

Minucius Félix s'est montré si réservé, c'est simple-

ment qu'il n'a pas voulu s'avancer au delà de ses

I. 1" Ap., Lxvi et sq.

a. Ch. xxxvui.

3. Cf. Batiffol, Etudes d'histoire et de théol. positive, Paris, 1902.

4. XIX, i5.

5. Rom. iind dus Christenthum, Uerlin, 1881, p. /iya.

6. Cf. le chap. i.



l66 MINUCIUS FELIX

convictions particulières. Il aurait été un hérétique

tout édulcoré et prudent. L'expression la plus adoucie

de cette interprétation se trouve dans Kuehn ^ Selon

Kuehn, Minucius Félix, philosophe éclectique, aurait

choisi parmi les dogmes chrétiens ceux qui convenaient

le mieux à sa nature d'esprit et il se serait fait ainsi

une c( doctrine personnelle », allégée des croyances

inacceptables. — Baehrens ^ a repris la même idée,

mais en la poussant à bout. A ses yeux, les réticences

de Minucius Félix, comme aussi ses maladresses,

s'expliquent par l'excellente raison qu'il n'était pas un
croyant. C'était un philosophe, un lettré, qui a vu

dans le christianisme une excellente discipline, toute

proche de la sagesse grecque, mais mieux adaptée que

la sagesse grecque à l'usage quotidien de la vie. Il s'y

est donc rattaché, avec la pensée d'en offrir à ses

frères une interprétation épurée ; et il a abandonné

à la foule inhabile les chimères qui répugnent à la

raison.

Paradoxe évident, dont la fausseté crie. Que si

Lactance et saint Jérôme l'ont reconnu comme un

des leurs, c'est sans doute qu'ils n'ont aperçu chez lui

aucune trace de (( rationalisme ».

Ernest Renan a apporté, lui aussi, son exégèse, beau-

coup plus nuancée. Il croit voir dans les lacunes de

VOclauius la dissimulation concertée d'un (( habile

avocat », éludant les côtés difficiles de sa croyance

pour enlever plus aisément l'adhésion d'auditeurs peu

documentés. Cédant, une fois de plus, à sa manie des

rapprochements, il comparait Minucius Félix au pré-

dicateur de Notre-Dame ' « parlant à des gens du

I. Der Octavias des M. F., Leipzig, 1883.

a. V. la Préface de son édition.

3. Marc-Aurèle, p. io3.



LA VALEUR RELIGIEUSE DE l'oOTAVIUS 167

monde faciles à contenter, se faisant tout à tous,

étudiant les faiblesses, les manies des personnes qu'il

veut convaincre, affectant, sous sa chape de plomb,

les allures de l'homme dégagé, faussant son symbole

pour le rendre acceptable. Faites-vous chrétien sur la

foi de ce pieux sophiste, rien de mieux; mais souve-

nez-vous que tout cela est un leurre... »

Voilà une bien vive sortie : faut il accepter dans

toute leur rigueur ces sévères paroles ? Minucius ne

serait-il qu'un Tartuffe onctueux et un dévot escamo-

teur? Je crois que, pour rétablir l'exacte nuance du
vrai (tel au moins qu'il m'apparaît), il faut nous

remettre sous les yeux le but que poursuivait Minucius

Félix dans son opuscule. C'est la condition indispen-

sable pour bien apprécier la méthode dont il a usé

en vue d'y atteindre.

Ce n'est évidemment pas pour le populaire que
Minucius Félix a composé VOcfaaius : c'est pour les

gens du monde, pour les lettrés. Ses personnages sont

d'une distinction parfaite et d'une culture évidemment
très aiguë, si l'on songe à tant d'allusions, de cita-

tions, qu'ils saisissent sans le moindre effort. Minucius

Félix n'était pas un chrétien à la Tertullien ; il

vivait parmi ses pairs, il comptait d'excellents amis

dans le milieu païen, et il connaissait les préjugés

antichrétiens dont sa caste était spécialement imbue.

C'est justement parce qu'il les connaissait et que
peut-être un ouvrage, un discours du rhéteur Fronton

lui en avaient montré, une fois de plus, toute la viru-

lence, qu'il a voulu essayer de les dissiper.

Pour prouver à ses lecteurs païens qu'il n'ignorait

point la force de leurs raisons, il a prêté au réquisi-

toire de Caecilius la logique, l'éloquence la plus serrée;



l68 MINUCIUS FELIX

la réfutation devait en prendre une autorité dautant

plus grande.

Cette réfutation, dans quel esprit l'a-t-il composée?

Une phrase très caractéristique, où Minucius, censé

arbitre dans le débat, résume son impression sur le

discours d'Octavius, va nous le montrer *
: « Pour

moi, mon admiration était si grande que j'étais tout

hors de moi : j'admirais qu'il eût prouvé par des

arguments, par des exemples, par des autorités tirées

de ses lectures, toutes ces choses qu'il est plus facile

de sentir que de dire : qu'il eût vaincu les méchants

avec ces mêmes armes de la philosophie dont ils se

servent, enfin qu'il eût montré la vérité non seulement

facile à comprendre, mais sympathique. » D'après cet

aveu, qui est, en définitive, celui de l'auteur, il s'était

agi pour lui d'abord de donner corps à sa croyance,

de la faire sortir des limbes du sentiment, et de l'expo-

ser au grand jour devant des esprits habitués de longue

date à l'art de discuter — tâche assurément délicate.

Ensuite, de prêter à son apologie l'appui d'arguments

que les païens ne pussent récuser a priori. De là tant

de réminiscences des bons auteurs et sa complaisance

à s'autoriser de la philosophie profane. Il convenait

enfin de donner à la doctrine un tour heureux, de la

rendre aimable, d'incliner le cœur à la faire sienne.

Mais il demeurait entendu que l'orientation générale

de son exposé apologétique ne devait pas dévier de

la ligne que lui avait tracée précédemment le réqui-

sitoire de Caecilius. Octavius le dit formellement au

début de sa réplique. 11 veut « effacer, dans l'eau vive

des paroles de vérité, la souillure des injures amères ».

C'est pour cela qu'il prend une à une les allégations

I. XXXIX, I.



LA VALEUR RELIGIEUSE DE l'OCTAVIUS 169

de son adversaire, pour essayer d'en démontrer l'ina-

nité. A part l'unité de Dieu et la Providence, il n'éta-

blit que deux dogmes, le dogme de la résurrection et

celui des peines futures : ce sont précisément ceux-là

que Gaecilius avait attaqués. 11 tâche de nettoyer

l'esprit de son ami de ses idées fausses, de ses juge-

ments erronés. Gaecilius est peu à peu gagné par

la conviction chaleureuse de cet antagoniste, qui lui

est d'ailleurs si cher. Ses préjugés tombent, il s'avoue

vaincu ; mais ce n'est pas tout à fait le :

Je vois, je sais, je crois, je suis désabusée

de Pauline, dans Polyeucle. Il adhère sur les points

précis qui ont été mis en discussion et sur ceux-là

seulement*. 11 lui reste des difficultés, dont la solu-

tion est remise au lendemain.

Octavius a évité d'amorcer tout débat provisoire-

ment inutile, qui, le détournant de son- objet, aurait

pu lui faire oublier la réfutation de tel grief déjà arti-

culé : et cela, non pas seulement dans Tordre reli-

gieux, mais aussi dans l'ordre purement naturel. C'est

ainsi qu'il ne fait qu'une rapide allusion à la procé-

dure spéciale usitée contre les chrétiens-. Il ne défend

pas non plus le loyalisme des chrétiens, leur respect

pour les chefs d'État : Gaecilius ne les avait pas incri-

minés là-dessus. 11 tient à établir une concordance,

une symétrie parfaite entre l'attaque et la défense, et

il élimine toute question qui ne rentre pas dans son

cadre.

Mais, après tout, de ce cadre il était maître. Pour-

I. <r Itaque quod pertinel ad summam quœstionis, el de providenlia fateor
et de Deo cedo et de sectx Jam noslras sinceritate conjîdo. » (xl, 2.)

a. xxviii, 3.



170 MINUCIUS FELIX

quoi ne l'a-t-il pas élargi suffisamment pour y faire

entrer les principaux dogmes de sa foi ?

C'est, sans doute, qu'il a voulu atteindre dans son

opuscule, véritable brochure de propagande, une

classe bien déterminée de lecteurs, gens de l'espèce

de Gaecilius, assez sceptiques sur le fond des choses,

assez peu curieux de questions de métaphysique,

mais dont l'agnosticisme se conciliait avec une piété

romaine très susceptible et très ardente
;
qui, donc,

méprisaient les chrétiens pour leur intrépidité dog-

matique, plus choquante encore chez de petites gens ;

qui les redoutaient pour les méchants bruits qui cou-

raient sur eux, et vouaient à la destruction ces

contempteurs de Rome et des dieux.

Pour trouver des points de contact avec des esprits

ainsi façonnés, convenait-il de poser d'emblée, par

une sorte de bravade un peu fanatique, des affirma-

tions incompréhensibles sur le Verbe, les prophéties,

les rapports du Père et du Fils, etc. ? Évidemment,

non. Il fallait discuter posément leurs griefs, les for-

cer à en reconnaître le néant, les amener à des vues

plus équitables et, comme la défensive est toujours

une attitude un peu gauche, leur pousser quelques

pointes vigoureuses.

C'est précisément ce que Minucius Félix a fait. Des

trois éléments dont se composent les premières apo-

logies : justification des chrétiens, critique des croyan-

ces païennes, exposé dogmatique du christianisme, il

a développé les deux premiers, et il a négligé ou

ajourné le troisième. Tactique d'avocat, si l'on veut

(Minucius Félix connaît très certainement les artifices

du barreau, on s'en aperçoit çà et là), mais tactique

légitime, en somme, si Ton songe qu'il y a comme
une pédagogie de la croyance et que cette pédagogie



MINUCIUS FELIX ET SES SOURCES 171

suppose des exercices graduels, un acheminement

progressif vers l'initiation définitive '.

Certes, l'ouvrage n'est pas parfait, et nous accor-

dons que, par prudence et par politique, Minucius

Félix a minimisé son dogme à l'excès "-. Mais enfin

bien des lacunes, où l'on a voulu voir ignorance,

dissimulation, ruse équivoque, s'expliquent, se justi-

fient presque, si l'on songe que YOctauius n'est pas

une « somme », mais simplement une sorte d'intro-

duction à la doctrine chrétienne, écrite à l'usage des

mondains cultivés.

IV

De même que Minucius B'elix n'apporte aucune vue

nouvelle sur la religion païenne, aucune synthèse ori-

ginale des vérités de sa propre foi, de même son inspi-

ration a besoin d'être constamment excitée, soutenue

par le secours d'autrui. 11 ne dispose pas de cette

force de réflexion qui circule à travers un style et

qui lui donne une vie personnelle, une forme « créée ».

Il suffit de consulter l'une ou l'autre des éditions

récentes oii sont indiquées ses sources pour se ren-

dre compte que VOciauias est, selon l'expression de

M. Paul Monceaux, « une mosaïque d'idées, de scè-

nes et de détails pris de tous côtés » ». Il a emprunté

à Cicéron le cadre général du dialogue*, et ce ton de

1. V. Lactance, De Ira Dei, 2. « I^am cum sint gracias multi, per quos ad

domicilium veritatis ascenditur, non est facile cuilibel evelii ad summum... >> et

tout le passage. — Cf. Orig., c. Cels., lîl, mi.
2. Ses successeurs paraissent avoir eu le sentiment de ce qui lui man-

que. Voy. Lactance, Div. Inst., i, ix, 22.

3. Hisl. un., l, 690.

4. Exemples antérieurs de l'emploi du « dialogue » dans l'Apologéti-



172 MINUCIUS FELIX

parfaite urbanité que gardent, au plus fort de la dis-

cussion, les interlocuteurs en présence. Le choix d'un

arbitre pour dirimer le débat lui vient peut-être de

Tacite '. Gicéron lui a fourni aussi son début, d'un

tour raffiné et délicat, et la plupart des « motifs »

de l'éloquent réquisitoire de Caecilius. A Sénèque il

doit quantité d'expressions piquantes et presque tous

les développements des chapitres xxxvi et xxxvii, là

où Octavius, en riposte aux dédains de Caecilius.

exalte la pauvreté chrétienne et oppose aux dangers

de la richesse et des honneurs le bienfait souverain

d'un cœur pur. Sénèque avait dit du « sage » stoï-

cien ^
: H Ecce spectaculum dignum ad quod respi-

ciat intentus operi suo Deus, ecce par Deo dignum,
uir fortis cum fortuna maie compositus, etc. » Et

Octavius répète à propos du martyr chrétien : « Quam
pulchrum spectaculum Deo, cum Christianus cum
dolore congreditur, cum aduersum minas et suppli-

cia et tormenta componitur... » Philosophes, histo-

riens, poètes, chez tous Minucius Félix fait son butin.

Son opuscule est un tissu de réminiscences, mais si

habilement entrelacées et d'un ajustement si fin, que

la suture ne se voit pas. Dans cette œuvre faite de

pièces et de morceaux, tout a l'air d'une seule teneur,

tout est entraîné d'un même élan. Cet art d'ingénieuse

adaptation, c'est (avec un degré d'originalité en

moins) celui d'un Catulle, d'un Ronsard, d'un Ché-

nier. Minucius Félix est un ancêtre de ces humanis-

tes experts. C'est le plus érudit et le plus lin des let-

trés.

que, chez Ariston de Pella, Justin Martyr, Caius de Rome. Lucien de
Samosate avait, du côté païen, donné à ce genre un véritable renou-
veau.

1. Dial. des Or., IV. Cf. déjà Platon, Protag., 337 E; Symp., 176 E.

2. De Prouid., II, ix.



LA PRIORITÉ DE l'aPOLOGETICUM 178

V

Le caractère même de son talent nous fournit une

indication précieuse pour prendre parti dans la

question tant controversée de la priorité de ÏApolo-

gelicLiin de Tertullien par rapport à VOctauias. 11 n'est

pas douteux qu'il n'y ait entre ces deux écrits des

analogies de fond et de forme. « Ce sont des dévelop-

pements longs ou courts, mais d'une physionomie

caractéristique, des citations, des l'éflexions, des traits,

des mouvements d'éloquence, des railleries amcres ou
ironiques, de simples plaisanteries. Ce sont aussi des

métaphores, des moules de phrases, des expressions

détournées de leur sens, des mots singuliers ^ » Le

fait n'est contesté par personne ; mais les interpré-

tations du fait se contredisent au point de former

une des plus remarquables cacophonies qu'ofïre la

critique moderne. Jusqu'en 1868, sauf quelques rares

dissidences, on croyait à la priorité de YApologeti-

CLun. UOciaiiius n'avait été imprimé que plus d'un

demi-siècle après VApologeticam (i484 ; i543) et le

chef-d'œuvre de Tertullien, déjà en possession de l'ad-

miration universelle, continua d'être regardé comme
antérieur à tout écrit latin similaire. Ad. Ebert

intimida l'opinion régnante par un mémoire paru
en 1868 -. Depuis lors une foule d'articles, d'opuscules,

de thèses ont paru sur le même problème agité.

1. Massebieau, Rev. de l'Hist. des Relig., t. X V (1887), p. 3a5. Pour le

détail de ces rapprochements, voir les éditions de Bqenig ou de Walt-
ZING.

3. Tert. Verli. zu Minacius Félix réimprimé dans les Ahh. d. saechs Ges.

d. Wiss., \ll (PhU.-hist. kl. V), 1870,1). Sig-SBG.



174 MINUCIUS FELIX

Trois théories se dessinent à travers tout cet imprimé.

L'une, défendue principalement par Hartel, attribue à

Tertullien et à Minucius Félix une source commune.
Ils se seraient servis l'un et l'autre d'un apologiste

latin qui aurait puisé dans Varron, Cicéron et Sénè-

que. Mais quel apologiste ? C'est ici que l'embarras

commence. Et puis, lequel des deux laurait exploité

le premier ? La question débattue subsisterait, même
si cette source mystérieuse pouvait être repérée. La
seconde théorie, celle d'Ebert, qui place VOctaiiius

avant VApologeiicum, a recruté nombre d' <( autorités »

(Schanz, Bœnig, Ehrliard, Gefïcken, etc.). La troi-

sième enfin, qui est la conception traditionnelle, a

été reprise en 1887 P^'^ ^^^ savant français, M. Masse-

bieau, dans un remarquable article de la Revue de

l'Histoire des Religions, lequel atteint, mieux qu'au-

cune discussion ultérieure, le tuf du débat. Masse-

bieau constate les multiples rapports de détail entre

VApologeiicum et VOctauius, et il demande ceci : si

vraiment c'était Tertullien qui avait utilisé Minu-

cius Félix, l'aurait-il utilisé de cette façon-là, en lui

empruntant ses mots, ses expressions, sans jamais le

nommer ? Un tel procédé n'est pas dans ses habitia-

des. Tertullien aime à citer ses auteurs. En outre, il

leur prend leurs idées, les faits qu'ils citent, mais il

garde son style et il marque de son empreinte tout ce

qui lui vient du dehors. Minucius Félix, au contraire, n'a

aucun scrupule à semparer des tours qu'il rencontre

chez autrui. N'est-il pas dès lors assez vraisemblable

quil en ait usé avec Tertullien pour la partie chré-

tienne de son opuscule, comme il en use avec Cicé-

ron ou Sénèque pour la partie proprement philoso-

phique : autrement dit, qu'il ait largement puisé

dans VApologeiicum (et aussi dans d'autres traités de



LA PRIORITÉ DE l'aPOLOGETICUM 175

TertuUien tels que le de Paenitentia, le de Resiirrec-

tione Garnis, le de Testimonio Animae, le de Corona)

pour en tirer ce qu'il y trouvait à sa convenance ?

Une autre observation, qui a son prix, est la sui-

vante '
: au cas où réellement VOctauius aurait ouvert

la série des œuvres de l'Apologétique latine, cet opus-

cule n'aurait-il pas joui dans l'antiquité chrétienne

(si brouillée qu'ait été de bonne heure la tradition

littéraire des deux premiers siècles) d'une fortune

supérieure à celle qu'il paraît avoir obtenue ? Minu-

cius Félix aurait passé ajuste titre pour un initiateur

de grand mérite. Or nous ne voyons pas que cet

hommage lui ait été nulle part décerné, et c'est une
nouvelle raison d'ordre général qui prime les menues
confrontations de textes où s'épuise vainement la cri-

tique depuis une cinquantaine d'années.

1. Harnack, Chron., II, Sag. Les arguments de Harnack, inégalement
probants, ont été vivement critiqués par G. Kruges, dans Gôtt. Gel. An:.,
janvier igoB, p. 36 et s. On les trouvera analysés par A. d'ALÈs, dans
les Etudes des PP. Jésuites, t. civ (igoS), p. 289-317.



CHAPITRE II

Saint Gyprien et son temps

BIBLIOGRAPHIE

Nous pouvons nous rendre compte de la façon dont s'est con-

stitué le recueil des oîuvres de Gyprien. Avec ses habitudes

méthodiques, saint Gyprien gardait par devers lui la copie de ses

lettres. A ces dossiers, il joignait les lettres qu'il avait lui-même

reçues sur telle question litigieuse; et il était bien aise de pouvoir

les communiquer à l'occasion pour justifier sa conduite ou auto-

riser son opinion. C'est autour de ces documents ainsi groupés

que, postérieurement à sa mort, d'autres lettres ont dû venir

s'annexer. A côté de la division par sujets, on trouve dans les

manuscrits la trace d'une division par destinataires. Il ne semble

pas qu'il y ait eu de recueil général des lettres de Gyprien avant

les temps modernes. C'est ce qui explique qu'un certain nombre
de pièces, attestées par le témoignage explicite de l'évèque, se

soient égarées', au cours de ces juxtapositions plus ou moins

capricieuses. — Quant aux traités eux-mêmes, une liste dressée

par le diacre Pontius, au § vu de sa Vita Cypriani, ou plutôt une

série d'allusions transparentes, d'un tour oratoire, permettent

d'affirmer que, du vivant même de Gyprien, une première collec-

tion de 11 traités avait été établie. Mommsen * a découvert dans

un manuscrit du x" siècle de la bibliothèque de Philipp de Ghel-

tenham un catalogue stichométrique, rédigé en 359, environ

cent ans après la mort de Gyprien, qui coïncide à peu près avec

la liste de Pontius, mais y ajoute quelques traités et quelques

I. Haunack (dans T.TJ., xxiii, 2 [1903]) en compte onze appartenant en

propre à Gyprien.

a. Cf. Hermès, XXI (188G), p. i42 = Gesamm. Schriflen, VIT (1909), p. a8a.



BIBLIOGRAPHIE DE SAINT CYPRIEN 177

lettres. Dom Morin ' a signalé enlin un autre index dans un ser-

mon inédit de saint Augustin : le Quod îdola dii non sint ne figure

que dans ce dernier document. C'est à l'aide de ces trois listes,

contrôlées par le texte des dotations bibliques, que l'on circon-

scrit les traités certainement authentiques de saint Cyprien '.

Ij'autorité de l'évèque était telle que certaines sectes se for-

mèrent un choix de ses œuvres pour leur usage particulier.

Reitzenstein ' a étudié telle série de ce genre, incluse dans
deux manuscrits, l'un de Wurzbourg, l'autre de Munich, et dont

l'origine donatiste n'est pas douteuse.

L'édition moderne la plus complète est celle de G. von Hartel,

dans le volume III du Corpus Script. Eccl. latinorum.

Hartel a établi son texte d'après une cinquantaine de manus-
crits. Dans l'ensemble, la classification qu'il en a donnée est

exacte, encore qu'il n'ait pas estimé tel manuscrit, comme le

V&t'onensis, à sa juste valeur; son édition marque un progrès réel

sur celles de Pamèle (Anvers, 1568), de Rigaut (Paris, 1648), de

Baluze-Maran (Paris, 1718). Depuis Hartel, l'inventaire des

manuscrits de saint Cyprien a été poursuivi. Hans Frhr von
Soden, die Cyprianische Briefscmimlung (dans T. U., xxv, 3 [1904]),

en a dénombré 157 qui renferment un Corpus Cyprianicum ; plus,

274 qui fournissent des écrits ou des morceaux isolés. Parmi ces

manuscrits, certains remontent fort haut, jusqu'au vr et vir siè-

cle. Celte abondance est un fait presque unique dans la littérature

latine chrétienne. Le travail de von Soden a démontré la néces-

sité d'une nouvelle édition des œuvres de Cyprien. Une attention

particulièrement scrupuleuse devra y être prêtée aux citations

scripturaires, si importantes pour l'histoire de la Bible latine.

Au surplus, une autre publication de H. von Soden, das latein.

Neue Testament in Afrika zur Zeit Cyprians (T.U., xxxiii [1909]),

a sensiblement déblayé la voie.

1. B.A.L.A.G., IV (1914), p. 16 et s.

2. K. Mengis a récemment appelé l'attenlioa sur l'index qui se trouve
au f° 43 du manuscrit de Wurzbourg théol. i/i5 (W. dans Hartel). Il le

considère comme un document important qui représenterait une traduc-
tion antérieure à celle du manuscrit de Gheltenham, et voisine de l'épo-

que de Cyprien. Cf. B.ph.W., 1918, p. SaG-SSG.

3. Sit:.-Ber. d. Ueïd. Akad. d. Wiss., igiS, n' i/t, p. 34 et s. ; Nachr.
von der Kon. Ges. d. Wiss. zii Gôttingen, Phil.-Hist. Kl. 1914, Heft I. Ces
deux manuscrits sont le Cod. Wirceburgensis theol. fol. 33, et le Cod.
Monacensis 37-89, l'un et l'autre du début du ix' siècle. Cf. Mengis, Eli\.

donatisliches Corpus Cyprianlscher Briefe, Diss. Frcilj.-i.-O., 1916.



178 SAINT CYPRIEN

Œuvres. Voir le Tableau n" III.

L'ouvrage fondamental sur Cyprien est celui de Paul Monceaux,
Saint Cyprien et son temps (Hisl. litt. de l'Afr. chr., t. II.[P. 190?]).

D'autres travaux récents seront signalés dans les notes.

SOMMAIRE

TertuUien et saint Cyprien. — II. La vie de saint Cyprien. —
III, Ses idées directrices. Influences qui les déterminèrent en

lui. — IV. Comment il les a pratiquement réalisées. L'affaire

des lapsi. — V. Les traités de saint Cyprien. — VI. Le prestige

de saint Cyprien. Les apocryphes mis sous son nom.

I

Saint Cyprien appelait TertuUien son niaître. « Da
magistrum », aimait-il à dire, quand il voulait pren-

dre en main quelque œuvre de son vigoureux devan-

cier pour en faire sa quotidienne lecture '. Il a subi

profondément l'empreinte de ce génie dominateur.

Quelle différence pourtant entre Fascète intempérant,

le sophiste rusé que fut TertuUien et cette âme essen-

tiellement loyale et vraie, quoique très avertie I

Cyprien eut les qualités de cœur qui attachent, qui

appellent la sympathie : je veux dire la charité, la

prudence, le goût de l'ordre, de l'harmonie, de la

paix. Ces dons tiennent évidemment, et tout d'abord,

à sa nature d'esprit : il était ainsi fait ! Mais ils pro-

cèdent aussi de sa fonction. De très bonne heure, il

eut charge d'âmes, ayant été préposé deux ou trQis

ans à peine après sa conversion à la direction du

I. s. Jérôme, de Vir. ilL, liii.



SON CARACTERE 179

groupe chrétien de Carthage. Rien ne vaut une res-

ponsabilité de cette nature pour assagir un homme,
pour l'aider à discerner les limites où s'arrête le pos-

sible et où commence le chimérique. Quand on sait

que l'opinion qu'on défend, que la mesure qu'on

préconise, engagera toute une collectivité qui a foi en

vous et qui vous considère comme le porte-parole de

l'Esprit-Saint, on est aisément enclin à se défendre

de toute exagération et à demeurer soigneusement

dans le raisonnable. Tertullien, lui, a bien pu pous-

ser à bout ses idées, traiter de timides et de pervers

ceux qui ne s'y rangeaient pas : ces excès ne compro-

mettaient que lui-même. Peut-être, s'il avait assumé

la lourde tâche que porta Cyprien, l'aurait-on vu

mettre une sourdine à sa belle intransigeance, tout de

même que certains hommes politiques, terriblement

brouillons tant qu'ils sont dans l'opposition, devien-

nent au pouvoir relativement prudents, conservateurs

et pacifiques.

Quoi qu'il en soit, ce qui plaît chez Cyprien, c'est

la qualité dont le manque a fait le plus de tort à

Tertullien : la pondération. Il fut aux prises avec de

graves difficultés : persécution de Decius, la plus

redoutable qui se fût encore appesantie sur les chré-

tiens ; schismes et taquineries de prêtres révoltés
;

dissentiments avec l'épiscopat romain, etc.. Quand on

.étudie sa conduite dans chaque cas, on constate qu'il

garda toujours quelque raideur, qu'il eut le senti-

ment le plus vif de ses prérogatives, qu'il entretenait

la conviction que Dieu lui-même, en plus d'un cas,

lui avait dicté sa conduite par des suggestions direc-

tes*. Mais cette foi un peu hautaine en sa mission,

t. Nombreuses sont les visions ou les révélations auxquelles il fait appel



l8o SAINT CYPRIEN

cette rigidité dans les principes, n'excluaient pas une
diplomatie très habile dans l'application, parce qu'il

bénéficiait de la sagesse réfléchie que donne la con-

naissance profonde des hommes et des afTaires.

Au point de vue proprement littéraire, Cyprien est

bien inférieur à Tertullien. En dehors de la Bible,

aliment principal de sa pensée et de sa foi ; en dehors

de Tertullien, son constant modèle, dont il a d'ailleurs

tu le nom suspect, il ne paraît avoir connu aucun
écrit de l'ancienne littérature chrétienne. Sa lecture

est bornée, et sa philosophie assez courte. Il est un
homme de gouvernement, plutôt qu'un homme de

doctrine. La tradition de haute curiosité intellec-

tuelle dont Tertullien avait donné un si brillant

exemple ne se renouera que dans la seconde moitié

du iv" siècle, avec saint Hilaire, Marins Victorinus,

saint Ambroise, saint Jérôme, saint Augustin et Rufin.

De nouveau la science grecque chrétienne, plus riche

encore que Tertullien n'avait pu la connaître, s'in-

corporera chez ces maîtres à la pensée latine. L'hori-

zon de saint Cyprien reste beaucoup plus étroit.

Il avait reçu la formation classique, et il applique

fidèlement les procédés de style qui lui ont été ensei-

gnés—parallélisme des membres de phrase, homoiote-

leaton, clausules métriques' (celles-ci plus strictement

pour justifier tel de ses actes, pour appuyer telle de ses décisions : Ep. xi,

3, 4, 5, 6 (Hartel, ii, p. 497 et s.) ; Ep. xi., i (H., 585) ; lxvi, 10 (H.,

736); Ep. Lxiii, i (H., 701) : Ep. lxxiii, 21 (H., 799). — Autres allusions

à des phénomènes du même genre, dont il n'a pas été personnellement

le bénéficiaire. Ep. xvi, 4 (H., 52o) : extases d'enfants ; Ep. lvii, 5 (H.,

655); de Mortal. xix (H., i38), etc.. 11 n'y avait pas que les montanis-

tes à croire à l'effusion permanente de l'Esprit-Saint dans l'Eglise, mais

ici c'est l'Eglise catholique, c'est l'évêque qui en revendique le privilège,

et non plus le « spirituel » hors cadres.

I. Voy. DE JoKGHE, Rec. des Travaux de l'Univ. de Loavain, il' fasc.

(190a).



SON CARACTÈRE l8l

que Cicéron lui même), etc.. Mais il suffît de par-

courir quelques lettres, un ou deux traités, pour se

rendre compte qu'il n'a ni le mordant, ni l'esprit, ni

l'éloquence de son prédécesseur. Il n'a pas non plus

la même variété, soit dans les sujets traités, soit dans

la manière dont il les traite. Quand on lit Tertullien,

on est sans cesse aiguillonné par des traits piquants,

par la passion qu'il trahit, par son âpreté à convain-

cre. Les œuvres de Cyprien se déroulent d'un mouve-

ment oratoire plus uniforme et plus tranquille '. L'in-

térêt naît chez lui du fond des choses, des problèmes

pratiques qu'il discute et résout. C'est que tout ce que

Cyprien écrit a un étroit rapport avec sa charge d'é-

vêque et avec les circonstances réelles dont il est

préoccupé. Il ne lui suffît pas d'éclairer son peuple

par la parole : il veut atteindre aussi ceux qui ne

l'ont pas entendu. Puis il s'est trouvé plusieurs fois

forcé de s'éloigner de son troupeau. Yoilà pourquoi il

écrit, sans vanité littéraire, quoique sans perdre

jamais le souci et même la coquetterie de la forme,

pour convaincre, exhorter, ramener les indociles,

confirmer les fidèles. On peut lui reprocher un certain

dédain des spéculations, une incuriosité des questions

purement théoriques : il n'a guère eu le temps de s'y

attarder. Au surplus, il compense amplement ces

lacunes par une intuition très pénétrante des âmes,

par un mysticisme ardent qui ne paralyse en rien son

énergie, enfin par toutes les qualités d'un homme

I. (( Erat ingenio facili, copioso, suaui... », dit Lactance (Inst. diu., V, i,

35;. Et saint Jérôme {Ep. lviii, lo) : « Beatus Cypriauus instar fontis

purissiml dulcis incedit et placidus. j) Et Cassiodore (Inst., I, xix) :

« ... uelut oleuin decurrens in omnem suauitatem ». Ils ont eu tous trois

une juste impression de cette abondance moelleuse qui s'épanche en lar-

ges nappes. — Voir, sur la langue de Cyprien, le travail consciencieux
de L. Bâtard, Le latin de saint Cyprien, thèse, Paris, kjoS.



I02 SAINT CYPRIEN

d'action qui, en se faisant homme de lettres, conti-

nue d'agir encore. « Tout un peuple a vécu de sa

parole ; chacune de ses prédications, chacun de ses

discours a été un acte, jusqu'à cette dernière heure

où il a trouvé pour répondre au proconsul un silence

plus éloquent encore et a mis tout entière dans un
non l'âme qu'il avait répandue jusque-là dans ses dis-

cours '. »

II

Les « sources » d'après lesquelles on peut retracer

la vie de saint Cyprien sont assez abondantes, i) Quel-

ques mois après la passion de saint Cyprien, un clerc

de son entourage, nommé Pontius, entreprenait de

fixer par écrit les traits de la physionomie morale

du grand évêque. Intimement persuadé que nulle

figure aussi prestigieuse n'était apparue dans l'Église

depuis les apôtres, il voulut faire partager à la posté-

rité son admiration en racontant les opéra ac mérita

de Cyprien, depuis sa conversion jusqu'à son martyre.

Cette Vita Cypriani-, dont on connaît actuellement

vingt-trois manuscrits, est la première biographie

chrétienne, le premier spécimen d'un genre promis à

une si remarquable fortune. (On sait que la Vie d'An-

toine par saint Athanase, la Vie de saint Martin par

Sulpice Sévère, pour ne citer que ces deux opuscules,

1. Ernest Havet, dans Revue des Deux iMondcs, i5 sept. i88ô, p. 3ii.

2. Le nom de Pontius n'y ligure pas, mais il est fourni par saint

Jérôme, dans le de Vir. ilL, S lxviii. Ce nom se rencontre dans une ins-

cription du iiî° s. de Gurubis(G.I.L., viii, 980), petite ville de la côte nord-

ouest de la province romaine d'Afrique, où saint Cyprien trouva un
abri pendant son exil. Cf. Dessau, Hermès, Ll (1916), p. 70 et s.



LES SOURCES DE SA BIOGRAPHIE l83

furent peut-être les plus remarquables succès de librai-

rie de l'antiquité chrétienne.) Elle est fort loin d'être

un chef-d'œuvre, et il ne paraît pas douteux que

Harnack en a surfait les mérites'. Elle souffre en pre-

mier lieu du défaut commun à la plupart des Vies

chrétiennes primitives : l'auteur n'ayant d'autre souci

que de montrer l'exceptionnelle action du Saint-Esprit

sur son héros, l'intérêt psychologique et proprement

humain est trop relégué au second plan. Puis les

grandiloquences de la rhétorique y dissimulent mal
l'indigence de renseignements d'ordre positif. Le récit

des faits oflre des raccourcis déconcertants (auxquels

le lecteur contemporain pouvait, il est vrai, suppléer).

Pontius ne nomme même pas les deux proconsuls

devant lesquels comparut l'évêque. Il sait que tous

connaissent la vie de Cyprien (§ i), que les Actes de

son martyre fourniront maints détails qu'il omet

(§ XI), et il se préoccupe presque uniquement d'édi-

fier.— 2) Les Acfa proconsularia Cypriani, excellemment

analysés par Paul Monceaux^ se composent de trois

parties : a) le procès-verbal de l'interrogatoire de

Cyprien devant le proconsul Aspasius Paternus, et son

exil à Curubis, le 3o août 267; b) le procès-verbal de

son second interrogatoire devant le proconsul Gale-

rius Maximus et de sa condamnation à mort, en sep-

tembre 258; c) le récit de l'exécution, le 18 des calen-

des d'octobre 268, à la Villa Sexti, près de Carthage.

1. Des Leben Cyprians von Pontius, die erste christliche Biographie, unters.

von Adolf Harnack, Leipzig, igiS (T. U.,xxxix, 3). Y comparer les appré-
ciations de Reitzenstkin, dans les Sitz.-Ber. der Heidelb. Ak., phil. Hist.

Kl. 1913. Abh, n° i4, p- 46 et s., celles deCoRSSEN, dansZ. N. W., xv (1914),
aai et s.; 286 et s.; xvi (igi5), 54 et s., et de G. Wktman, dans B. ph. W..
igiS, p. 1271 et s.

2. II, 179-190. Critiques adverses, mal établies, de Reitzenstein, dans
les Sitz.-Ber. der Heidelb. Ak. d. Wis$., plus haut cités. V. aussi Gors-
SEs, Z. N.W., 1916-1917.



l8/i SAINT CYPRIEN

Le document est d'une remarquable précision. Il doit

être l'œuvre d'un contemporain qui avait tout vu de

ses yeux, tout entendu de ses oreilles, et consigné

aussitôt par écrit ce qu'il avait vu et entendu. —
3) Saint Jérôme ne consacre à Cyprien qu'une courte

notice dans le de Viris illastribus, $ lxvii. JNon qu'il

tienne le saint en médiocre estime littéraire, mais au

contraire parce que ses œuvres sont, affirme-t-il, « lace

clariora ». On lui doit quelques détails qu'on ne ren-

contre pas ailleurs. — k) Enfin les lettres de Cyprien

fournissent, pour la période de son épiscopat, une
source précieuse. Dans son ensemble, cette correspon-

dance a un caractère quasi officiel. Soit qu'il écrive

en son propre nom, soit qu'il serve d'interprète aux

synodes qu'il a présidés, c'est toujours en tant qu'é-

vêque c]ue Cyprien s'y montre. Il lui arrive, comme
dans la lettre lxvi, de présenter, à l'encontre de cer-

taines imputations mensongères, une apologie de sa

conduite. Mais d'ordinaire il s'oublie soi-même, il

s'efface derrière les problèmes qu'il traite et ne parle

de ce qui le touche personnellement que lorsqu'il y est

forcé. La correspondance de saint Jérôme aura une
tout autre variété. C'est que Jérôme sera un peu un
franc-tireur dans la grande armée de l'Église. Saint

Cyprien, outre qu'il ne ressent pas le besoin qu'éprou-

vera Jérôme de se répandre et de s'échapper, est

dominé tout entier par les intérêts dont il a la garde.

Cyprien était né en Afrique. La date et le lieu de

sa naissance ne sont pas connus. Sa famille était

païenne. Comme tous les jeunes gens d'un certain

monde, il passa par le cycle normal des études et

apprit la rhétorique, qu'au témoignage de saint Jérôme

il devait plus tard enseigner avant sa conversion. De



SA VIE l8o

son propre aveu, sa jeunesse fut assez peu chaste*.

Un prêtre nommé Caecilius- ou Gaecilianus =' le décida

à changer de vie. Cyprien ajouta à son nom celui de

son pédagogue spirituel : il s'appela, dès lors, sem-
ble-t-il, G. Caecilius Cyprianus, qui et Thascias (le sens

de ce sobriquet qui et Thascius nous échappe*). 11 fit

largesse aux pauvres d'une partie de sa fortune, reçut

le baptême, devint prêtre, et bientôt après ses excep-

tionnels talents lui valurent d'être élu évêque de Car-

thage, à la fin de 2^8 ou au début de 249, en dépit

de l'opposition de certains membres du clergé \ Quel-

ques mois plus tard éclatait la persécution de Decius.

Cyprien ne crut pas devoir attendre le martyre : il se

cacha depuis les premiers mois de 2 5o jusqu'à avril-

mai 25i : u 11 jugea, et avec raison, qu'il en est d'une

Eglise comme d'une armée, où la mort d'un chef,

quelque héroïque qu'on la suppose, peut devenir le

signal d'une défaite \ » Cette fuite provoqua cepen-

dant des commentaires malveillants à Carthage et

même à Rome. Cyprien sentit le besoin de s'en jus-

tifier'. Mais la meilleure apologie qu'il donna de sa

conduite, ce fut l'admirable sollicitude qu'il étendit

de loin sur les intérêts de son Église. Quand il revint

à Carthage, une série de cas délicats s'offrirent à lui.

Il lui fallut régler la question des lapsi, c'est-à-dire

des chrétiens « tombés » durant la récente persécution

et qui cherchaient à rentrer dans l'Église, ou même à

1. Cf. Ad Donatum, m-iv.
2. De Vir. Ul, l. c.

3. Vita, § Lv.

4. Monceaux, op. cit., II, 202. Pour cette forme gui et cf. Glotta, IV
(igis), n° 1-2.

5. Ep. Lix, 6.

6. Freppel, Saint Cyprien, Paris', 1890, p. iC4.

7. Ep. VII ; XIV, I ; xx, 1. Cf. VEp. viii, écrite de Rome par le clergé

de Rome au clergé de Carthage.



l86 SAINT CYPRIEN

s'y faufiler par des moyens assez équivoques. Il eut à

combattre un parti de prêtres rebelles qui, avec Nova-

tus et Felicissimus à leur tête, luttaient contre l'auto-

rité de l'évêque. Pendant la vacance du siège ponti-

fical de Rome (du 21 janvier 260 au début de mars

25 1), il soutint énergiquement la candidature de

Cornélius, qui fut élu contre son compétiteur Nova-

tien. Son influence ne cessait de grandir dans l'Afrique

chrétienne, et les Églises sollicitaient de toutes parts

ses directions. L'édit de Gallus et de Volusianus en

252 n'amena pas la persécution générale qu'on avait

d'abord pu redouter. Mais d'autres épreuves frappèrent

les chrétientés africaines, et Cyprien y donna la

mesure de son dévouement : razzias de chrétiens

numides, pour le rachat desquels il fallut ouvrir une

souscription
;

peste meurtrière, qui s'accompagna

d'un réel affaissement de la moralité publique et

suscita de nouveaux sévices contre les chrétiens ren-

dus responsables du désastre. Ses dernières années

furent préoccupées par la question de la validité du
baptême conféré par les hérétiques. Cyprien entra en

conflit à ce sujet avec le pape Etienne (254-257), et le

débat ne tarda pas à s'aigrir de part et d'autre jusqu'à

de graves menaces. Mais bientôt l'édit de Valérien,

promulgué en août 257, amena la première comparu-

tion de Cyprien devant le tribunal du proconsul, qui

le relégua à Gurubis. Un an plus tard, un ordre venait

l'en tirer ; c'était cette fois pour le martyre, qu'il

subit le i4 septembre 258.

III

Jetons d'abord un regard sur les idées qui ont été



LES IDÉES DIRECTRICES DE SA PENSÉE 187

véritablement directrices de la pensée et de la con-

duite de saint Cyprien. Nous tiendrons ainsi le fil qui

nous aidera à nous orienter, quand nous le suivrons

dans l'une ou l'autre des crises auxquelles il fut

mêlé.

Il y a une conception de l'Église, il y a une con-

ception du rôle, des prérogatives et des devoirs de

l'évéque, qui est, pour ainsi dire, diffuse dans l'œu-

vre entière de Cyprien et qui explique clairement sa

constante attitude. J'essaierai de la dégager en m'ai-

dant principalement du célèbre traité de catholicœ

Ecclesiae Unilate et de la correspondance.

Une apologie convaincue de l'unité, considérée

comme le ferment, le lien, le signe de la véritable

Église, voilà le fond du de catholicoe Ecclesiae Unilate

et de toutes les pages oii Cyprien a abordé la même
question. Le pire ennemi que les chrétiens ont à

redouter, ce n'est pas celui qui déchaîne la persécu-

tion ; car contre la persécution, il suffît de s'armer de

courage'. C'est celui qui, sournoisement, par des

intrigues tramées dans l'ombre, per pacis imaginem %

prépare le schisme et l'hérésie. Point de crime plus

grand que de semer la haine entre les fidèles, que de

les séparer de leurs pasteurs ! Au moins l'apostat ne

perd-il que lui-même ; mais le fauteur de dissensions

s'attache à effacer le caractère fondamental et spéci-

fique de l'Église : l'unité. Les mots qui reviennent

sans cesse sous la plume de Cyprien, ce sont ceux-ci :

unanimitas, concors, consensio ^ Il multiplie les sym-

boles mystiques empruntés à l'Écriture et qui préfî-

I. Cf. de Unitate, 1 et suiv.

s. Ibid. (Ilartel, I, 209, ligne i3).

3. Voir VIndex de Harlel, ou mieux encore la liste dressée par Chap-

man dans la Ft. Bén., 1902, pp. SGô-Sôy.



I»0 SAINT CYPRIEN

gurent cette « unanimité » des volontés, cette cohé-

sion infrangible du corps des fidèles avec le corps des

pasteurs : c'est la tunique sans couture du Christ, la

colombe du Cantique des Cantiques (oiseau fidèle et

pacifique par excellence), le pain et le vin du saint

Sacrifice, formé l'un de quantité de grains de blé,

l'autre de multiples grappes de raisins, etc. Certains

des adversaires de Cyprien exploitaient la parole du
Christ : « Partout on deux ou trois se réuniront en

mon nom, je serai au milieu d'eux », et ils en tiraient

parti pour justifier leur désir de schisme. Cyprien

retourne contre eux le texte dont ils abusent, et leur

prouve que cette maxime, loin de les justifier, les

condamne. L'intention du Christ, en l'énonçant, a été

de témoigner son amour pour la concorde et l'union,

puisqu'il laisse entendre qu'il sera plus volontiers avec

deux ou trois personnes animées du même sentiment

qu'avec un grand nombre d'hommes dont les cœurs

battraient différemment'.

De telles prémisses, Cyprien ne pouvait tirer que

des conclusions de total exclusivisme contre ceux qui

se retireraient ou demeureraient en dehors d'une

société si étroitement resserrée par l'esprit d'obéis-

sance et de charité. Il n'a point reculé devant ces con-

séquences, ou plutôt il y a insisté avec force. Les

plus louables actions perdent, selon lui, leur mérite

en dehors de l'Église : le martyre demeure infécond,

les « charismes » sont sans valeur, et le salut devient

impossible *.

Son attitude dans l'affaire du baptême des héréti-

I. De Unit., § 12.

a. § i4-i5.



LES IDÉES DIRECTRICES DE SA PENSÉE 189

ques' s'explique logiquement par la préoccupation qui

le dominait. Fallait-il baptiser à nouveau les conver-

tis qui, abandonnant les diverses sectes qui vivaient

en marge de l'Église, demandaient à rentrer dans le

giron de celle-ci? Suffisait-il, selon la pratique romaine,

de l'imposition des mains et de l'onction avec l'huile,

ou consignalio? Quand la question eut été posée à

Cyprien par certains évêques de Maurétanie, il paraît

n'avoir nullement éprouvé le scrupule où s'attardaient

ceux-ci. Au surplus, il avait déjà exprimé son opinion

dans le de caiholicae Ecclesiae Unitale (§ 11). Les formu-

les par lesquelles il l'affirme à nouveau sont d'une

nett-eté qui ne prête à aucune équivoque. « Le bap-

tême est un, comme l'Esprit Saint est un, comme l'É-

glise est une". » « Il ne peut y avoir de baptême hors

de l'Église ^ » « Nous ne rebaptisons pas, nous bapti-

sons ceux qui nous arrivent de chez les hérétiques :

ils n'ont rien pu recevoir des hérétiques, puisque

ceux ci n'ont rien*. » Il ajoutait une autre raison qui

n'était point d'un médiocre psychologue^ : « N'allez

pas croire que les hérétiques, scandalisés par le bap-

tême qu'on leur oppose, et dans lequel ils verront un
second baptême, seront moins disposés à revenir à

l'Église. Bien au contraire, cette déclaration publique

de notre foi les convaincra plus profondément de la

nécessité oii ils sont d'embrasser la vérité. S'ils voient

que nos décisions valident et légitiment leur baptême,

ils se croiront en possession légale de l'Église et de ses

1. Les pièces principales du dossier sont les lettres lxii à lxxv et les

actes des Conciles tenus à ce sujet.

2. Ep. Lxx, 3.

3. Ep. Lxxi, I.

h. Ibid.

5. Ep. Lxxiii, î4.



190 SAINT CYPRIEN

privilèges. Dès lors, plus de motif de revenir à nous.

Démontrez-leur, au contraire, qu'hors de l'Église le

baptême est sans vertu,... vous les verrez bien vite

implorer les faveurs et les dons de TÉg lise-mère. » On
sait avec quelle inflexibilité Cyprien opposa cette thèse

absolue à celle du pape Etienne. Le conflit s'exaspéra

presque jusqu'à la rupture, La lettre de Firmilien de

Césarée à Cyprien {Ep. lxxv)* révèle à quel ton la dis-

cussion était montée. La mort d'Etienne, survenue le

2 août 267, apaisa quelque peu la nervosité de ces

polémiques. A tout prendre, c'était par sa passion de

l'unité, de l'intégrité de l'Église, que Cyprien avait été

amené à soutenir si véhémentement, d'accord avec

ses collègues d'Afrique % une doctrine à laquelle l'a-

venir devait donner tort.

On devine aisément le rôle que joue l'évêque dans

l'organisme ecclésiastique. 11 est la pièce essentielle de

l'assemblage qui constitue l'Église, et c'est à lui, en

tant que successeur des apôtres, que revient principa-

lement la charge d'en maintenir l'entière unités Sans

doute, c'est le suffrage du peuple qui le désigne (nulle

part Cyprien ne proteste contre ce mode tout démo-
cratique d'élection) S mais c'est Dieu qui lui confère

son caractère sacré. Et, une fois pourvu de cette dou-

ble investiture humaine et divine, l'évêque jouit des

plus larges prérogatives. Il est le directeur, l'adminis-

I. p. L., m, 1154; Hartel. II, 810-837.

î. Sur les conciles relatifs à cette affaire, cf. Monceaux, II, chap. ii. Y
joindre H. von Soden, Sententiae lxxxvii Episcoporum. Das Protokoll der

Synode von Karlhago am. I Sept. 256 textkritisch dargestellt und iiherliefe-

rungsgeschichtlich unters., dans les Nachrichten de Gôttingen, 190g, 3, p. 247-

307; 1d., die Prosopographie des afriLanischen Episkopats zurZeit Cyprians,

extrait des Quellen und Forsch. nus ilal. Archiven u. Bibliotheken, 1909.

3. Cf. Ep. XLV, 3 (Hartel, II, 602).

4. Il paraît même avoir pleine confiance dans la sagesse du choix popu-

laire. Cf. Ep. Lxvii, 4-5 (Hartel, II, 738).



SAINT CYPRIEN ET ROME 191

trateur de son troupeau, et Dieu punira ceux qui se

révoltent contre son autorité'. — La rançon de cette

prééminence, c'est le dévouement, l'intégrité morale,

le zèle constant dont il doit faire preuve. Les droits

épiscopaux sont corrélatifs de devoirs beaucoup plus

redoutables que ceux qui pèsent sur les fidèles : c'est

parla qu'ils se justifient". D'ailleurs, même et surtout

pour l'évêque, l'union avec l'ensemble des fidèles,

avec l'Église, est la marque de l'orthodoxie. S'il com-

promet cette union, quelque régulière qu'ait été sa

promotion, il perd son titrée

Telle est, sommairement résumée, la théorie de

Cyprien sur l'Eglise et sur l'épiscopat. Il est encore

un point toutefois qu'il est nécessaire de toucher ici.

Ce grand corps de l'Eglise, Cyprien admettait-il qu'il

eût quelque part une tête ? Acceptait-il une centralisa-

tion de cette unité ecclésiastique dont il était si ardent

défenseur ? Autrement dit, s'inclinait-il devant la pri-

mauté romaine, devant le magistère du successeur de

Pierre? C'est là un problème bien souvent discuté*

et auquel, aujourd'hui encore, on apporte des solu-

tions divergentes. Hugo Koch, un ancien élève de

F.-X. Funk, le célèbre professeur de la Faculté de

théologie catholique de Tubingue, y a consacré, en

19 10, tout un fascicule des Texte and Untersachungen

(xxxv, i), comme premier gage de l'évolution doctri-

nale qu'il venait d'accomplir en dehors des cadres du

1. Ep. III, I (Hartel, II, 470. 1. i); Ep. lxix, 4 (Hartel, II. 670, I. iG).

2. Il n'hésite pas à conseiller au peuple de Léon et d'Asturie de ne
plus « communiquer » avec deux évèques indignes (Ep. lxvii).

3. Ep. Lv, a4 (Hartel, II, p. 643, 1. 4); Ep. lxv, 4 (Hartel, II, p. 734,

1. 18).

4. On peut voir dans V Histoire de la théologie positive, de J. Turmei-,

t. II (Paris, 190a), p. 216 et s., 269 et s., dans quelles ardentes batailles se

sont entrechoqués polémistes catholiques et polémistes proles,tants ou
gallicans autour des textes litigieux de Cyprien.



102 SAINT CYPRIEN

catholicisme. « Cyprien ne connaît de papisme ni dans

la dogmatique, ni dans le droit » (p. iv). C'est ainsi

que se résume sa thèse fondamentale. Pour la démon-
trer, Koch pouvait tenter de suivre l'évolution de la

pensée de Cyprien à travers son œuvre, — l'ordre

chronologique des traités et des lettres étant, en dépit

de quelques incertitudes, suffisamment établi. Il a

préféré un autre plan, dont sa dialectique s'accommo-

dait davantage. Il va droit au de calhollcae Ecclesiae

Unitate, et dans ce traité même il choisit deux courts

chapitres, le iv* et le v^ D'une analyse très minu-

tieuse, il déduit la conclusion suivante : si le Christ

a établi l'Église d'abord sur le seul Pierre (cf. Mt.

XVI, i8 et s.), c'était, selon l'estimation de Cyprien,

uniquement pour rendre sensible et comme visible

par cette unicité numé*"ique l'unité morale qui devait

régner dans son Église. Mais une telle priorité tem-

porelle ne conférait nullement à Pierre une préémi-

nence d'autorité ni d'honneur : elle avait une portée

purement symbolique, et les autres apôtres demeu-

raient les égaux de Pierre, pari consortio praediti et

honoris et potestatis. Aussi saint Cyprien considère-t-il

l'épiscopat, héritier du collège apostolique, comme
formant un tout, où chaque évêque détient solidaire-

ment une parcelle du tout {ciiius a singiilis in solidum

pars tenetur), en pleine égalité avec ses collègues.

C'est à la lumière de ces principes fondamentaux,

ainsi déduits du de cath. Ecoles, mnitate, que Koch exa-

mine ensuite chacune des déclarations, éparses dans les

écrits de Cyprien, où l'on a lu parfois l'aveu de la

prépondérance exceptionnelle de la cathedra Pétri. Il

ne trouve rien qui les dépasse ou qui y contredise,

mais seulement l'affirmation réitérée de l'indépen-

dance de chaque évêque dans son diocèse. L'attitude



SAINT CYPRIEN ET ROME igS

de Cyprien en face du pape Etienne dans l'affaire du

baptême des hérétiques, le style plutôt vif dont il usa

à l'égard du pontife romain, sa manière d'agir dans

certaines afl'aires ecclésiastiques où Rome était inté-

ressée, par exemple la déposition de Basilides et de

Martial {Ép. lxvii), l'excommunication de Marcien,

évêque d'Arles (Ép. Lxvin), tout confirme Koch dans

la justesse de son interprétation.

Ses raisonnements sont d'une telle rigueur, sa cons-

truction se pare de tant de logique, qu'on se demande,

à une première lecture, comment on a pu, se fon-

dant sur les mêmes textes, en tirer autre chose que

lui. Pourtant on ne saurait accuser uniquement le

parti pris « confessionnel ». Koch lui-même, dans

son introduction, répartit les critiques, ses prédéces-

seurs, en trois groupes : ceux qui veulent que Cyprien

ait explicitement admis la primauté de juridiction de

l'évêque de Rome ; ceux qui font de lui le représen-

tant d'un (( épiscopalisme » caractérisé, à l'exclusion

de toute espèce de primauté ; ceux enfin qui, prenant

une position intermédiaire, pensent que Cyprien a

reconnu à l'Eglise romaine, sinon une primauté d'or-

dre juridique, du moins l'autorité d'un centre réel

d'unité pour l'Église universelle. Or, Otto Ritschl voi-

sine dans la première catégorie avec dom Chapman ;

Ehrhard et Tixeront coudoient. Loofs et Benson dans

la seconde ; et l'on a la surprise de voir associés, dans

la troisième, Harnack, Funk et Batiffol.

C'est qu'en réalité un certain nombre de points sont

obscurs, et le demeurent même après la pénétrante

étude de Koch. — Que l'interprétation donnée par

Koch au § IV du de caih. Eccl. Unit, soit la seule

vraisemblable, la seule légitime, et que toute autre

fasse violence aux paroles de Cyprien ou y introduise

i3



194 SAINT CYPRIEN

des sous-entendus arbitraires, c'est ce quïl ne faut

point balancer à reconnaître. L'investiture spéciale-

ment conférée à saint Pierre est bien réellement

envisagée par Cyprien dans ce chapitre sous l'aspect

d'une préfiguration symbolique. Mais avant d'adhérer

pleinement aux conséquences que Koch en déduit, on

aimerait à se reposer sur une ou deux certitudes

préalables dont la sécurité fait défaut. Dans ce traité

où Cyprien n'a, en somme, d'autre objet que de

déjouer, par un énergique rappel à l'union et à « l'u-

nité », les intrigues qu'au sein même du groupe

chrétien des esprits inquiets ne cessaient de nouer

contre lui, nous livre-t-il didactiquement sa théorie

intégrale sur l'organisation, la hiérarchie ecclésiasti-

que, ou bien plutôt ne s'attache t-il pas à démontrer

l'hétérogénéité de l'esprit de schisme à l'esprit chré-

tien par une série d'images nullement équivalentes à

des formules théologiques surveillées et complètes ?

Puis Cyprien n'est-il vraiment pour rien dans la

fameuse « interpolation » (sensiblement plus favora-

ble au primatas Pétri) du § IV, dans cette autre forme

du texte, oii dom Chapman, approuvé par Har-

nack ', retrouve son style, sa main, tandis que Lau-

rand y aperçoit jusqu'à ses clausules favorites ^ ?

Même si cette double difficulté était tranchée définiti-

vement dans le sens préféré de Koch, il resterait à se

demander si celui-ci n'exténue pas à l'excès, en les

1. T.L.Z., 1903, col. 262, Cf./?. Bén., igoa-igoS. Errest H a.vet écri-

vait en i885 (Rev. des Deux Mondes, i" sept., p. 67) : « Je n'y vois rien

qui contredise formellement les idées de Cyprien, et au lieu de suppo-

ser qu'on a fait des additions au texte dans l'intérêt de l'Eglise romaine,

on peut supposer tout aussi bien que ce sont, au contraire, ceux qui se

débattaient contre les prétentions de cette Eglise qui y ont fait des suppres-

sions ; ou peut-être encore Cyprien lui-même, lors de sa querelle avec

Etienne. »

2. B.ph.W., 1909, col. lotô.



LES INFLUENCES QU'lL SUBIT 196

dépouillant de leur suc et de leur plénitude, certaines

des expressions dont se sert Cyprien pour désigner

l'Eglise romaine (v. g. le «. nauigare audent et ad

Pétri cathedram atque ad eccleslam principalem unde

imitas sacerdotalis exorla est » de YEp. lix, i4 : le

pape Corneille, à qui la lettre est adressée, devait

pourtant la comprendre dans un sens un peu moins

étriqué que ne fait Koch) ; ou si, par contre, il n'exa-

gère pas l'importance du rôle joué par Cyprien,

quelque ample que ce rôle ait été, quand il représente

l'évêque de Carthage comme la « conscience » de

toute l'Eglise d'Occident. Un homme qui a eu des

idées si personnelles sur l'épiscopat, sur le baptême,

a bien pu, âprement jaloux comme il l'était de son

autorité, se former une conception spéciale des pré-

séances romaines.

Il n'en reste pas moins que l'âme de son système

théologique, c'est un besoin impérieux de coordina-

tion et de discipline. Ce principe, si fermement éta-

bli dans son esprit, lui a servi de critérium dans tous

les cas douteux quïl a eu le devoir de trancher.

Il vaut la peine de rechercher les influences qui

ont pu déterminer en lui ce goût d'étroite solidarité '.

Nul doute que les spectacles politiques dont sa jeu-

nesse fut témoin n'aient partiellement contribué à le

rendre tel. On sait à quelle longue anarchie l'Empire

romain fut en proie dans la période consécutive à la

mort de Marc-Aurèle. En l'espace de quarante-trois

ans (192-235), les prétoriens et les légionnaires n'ac-

complirent pas moins de six coups d'État militaires.

Le monde se vit gouverné par des fous ou des

I. Cf. sur ce point quelques idées intéressantes, et dont je me suis ins-

piré, dans un article de la Revue de théologie et de philosophie, iSgS, p. io5

et suiv., Saint Cyprien et les influences qui l'ont formé, par Eue. de Faïe.



196 SAINT GYPRIEN

dépravés, tels que Commode et Héliogabale. Les com-

pétitions entre candidats au pouvoir ensanglantèrent

mainte province. Comment l'Empire put-il résister

à de pareilles secousses ? Il le dut à l'administration

romaine, au régime municipal et à l'armée. Grâce à

leurs rouages fortement engrenés, ces grands corps

maintinrent les cadres de la vie nationale et l'empê-

chèrent de se dissoudre dans le désordre et le chaos.

Un esprit aussi finement observateur que celui de

Gyprien n'a pu manquer d'être frappé de la force con-

servatrice du principe d'ordre et de hiérarchie, dont

il saisissait les effets autour de lui. Demeuré païen,

il aurait fait un excellent proconsul : chrétien, il fut

un admirable évêque.

J'ajoute que les incidents qui marquèrent son épis-

copat accentuèrent certainement en lui cette passion

d'union morale et d'une cohésion en quelque sorte

matérielle. Au sein même du groupe chrétien, il eut

affaire, pour son continuel ennui, à des esprits inquiets

qui ne cessaient de nouer des inti'igues et de travail-

ler contre lui dans les sapes. Dom Chapman a très

habilement démontré que le de eatholicae Ecclesiae Uni-

fate, où se résume la pensée de Gyprien, fut composé

au moment de ses démêlés avec Félicissimus'. Ce Féli-

cissimus avait été nommé diacre sans l'assentiment de

l'évêque par Novatus, un des cinq prêtres adversaires

acharnés de Gyprien, et, après le départ de Novatus, il

était devenu le chef du petit clan hostile. Tracassé par

ces schismes intérieurs, alors que tous les chrétiens

auraient dû, la main dans la main, faire face à l'ennemi,

comment Gyprien n'aurait-il pas senti vivement le prix

I. R. Bén., igoS, p. 16 et suiv.



/

L AFFAIRE DES LAPSI 197

d'une unité que ses ennemis s'évertuaient à détendre

à mesure qu'il en resserrait lui-même les liens ?

Il convient enfin d'ajouter que la théorie de Cyprien

sur l'Église et sur le rôle de l'épiscopat est en quel-

que sorte le point d'aboutissement d'une longue série

de faits qui l'avaient préparée d'avance. A travers les

crises qui, successivement, faillirent entamer l'Église,

crise intellectuelle dans le gnoslicisme, crise morale

dans le montanisme, l'épiscopat s'était de plus en plus

affirmé comme le gardien de la règle de foi, comme
l'interprète autorisé de l'Esprit. 11 était donc naturel

que, renchérissant sur saint Irénée et sur TertuUien

{je dis le TertuUien du de Praescriptione), Cyprien

accentuât cette idée de la prépondérance des évêques,

organes uniques de la doctrine et représentants de la

tradition vivante dans l'Église.

De telles vues, chez un. homme d'intelligence si

haute, de cœur si droit, ne pouvaient que renforcer

le zèle de bien faire, l'ambition d'être égal à sa tâche,

quelque lourde qu'elle fût. Nous allons voir comment
il les a pratiquement appliquées.

IV

Une des premières difficultés qui s'offrirent à

Cyprien devenu évêque, ce fut la fameuse aifaire des

lapsi\ consécutive à l'édit de l'empereur Decius, qui

fut porté à la fin de l'année 2^9 ou au début de 260.

1. Voici les principales pièces du dossier : le traité de Lapsis ; les let-

tres XV, XVI, xvu, xvm, xix, xxv, xxvii, xxx, xxxm, xxxv, xxxvi, xxxix,

LV, LVI.



igS SAINT CYPRIEN

Le texte complet de cet édit ne nous est pas par-

venu ; mais nous connaissons assez bien la manière

dont il fut appliqué. La mise en œuvre en fut par-

faitement réglée, avec une précision administrative.

A jour fixe, dans tout l'Empire romain, villes et vil-

lages, les habitants durent se présenter devant une

commission locale composée de magistrats et de nota-

bles '. A l'appel de son nom, chacun s'avançait et se

voyait contraint de prouver par un acte, un geste

idolâtrique quelconque, qu'il n'avait jamais eu la

qualité de chrétien, ou que, s'il l'avait eue, il y renon-

çait. Les commissaires lui remettaient en échange un

certificat, libellas, dûment signé et daté -.

Ces dispositions habiles jetèrent la panique parmi

les chrétiens. A Carthage, où la cérémonie eut lieu

au Gapitole, on se rua à l'apostasie : « Il y en eut,

nous apprend Gyprien ', qui n'attendirent pas d'être

appréhendés pour monter au Capitole ni d'être inter-

rogés pour apostasier. Vaincus avant le combat, ter-

rassés avant l'assaut, beaucoup n'ont même pas tenu

à se ménager l'excuse de paraître sacrifier par con-

trainte aux idoles. D'eux mêmes ils couraient au

forum, ils se hâtaient spontanément vers la mort,

comme si tel eût été de longue date leur vœu,

comme s'ils profitaient d'une occasion depuis long-

temps souhaitée du fond du cœur. Combien les

I. Cf. (pour Carthage) VEp. xliii, 3 (Hartel, Bga) : «... quioque pri-

mores illi qui edicto nuper magistratibus fuerant copulati, ut fidem nos-

tram subruerent. »

a. Voir P. Foucart, Les certificals de sacrifice pendant la persécution de

Decius, dans Journal des Savants, 1908, p. 177 et s. ; dom Leclercq, Les

certificals de sacrifice païen sous Deceen2S0, dansB. A. L. A.C., t. IV (1916),

p. ha et s. ; 188 et s. (Dom Leclercq donne le texte et la traduction de

a5 libelli provenant de diverses localités égyptiennes) ; Faulhaber, dan»

Z.K.T, 1919, p. 439 et s., 617 et s.

3. De Lapsis, viii.



l'affaire des lapsi 199

magistrats, vu Theure tardive, n'en ont-ils pas remis

au lendemain ! Combien les ont suppliés de ne pas

différer leur mort M... Et pour mettre le comble à ces

crimes, on a vu des enfants présentés, traînés par la

main de leurs parents, perdre si jeunes encore la

marque divine qu'ils avaient reçue au seuil même de

la vie. »

Un certain nombre de fidèles, reculant tout à la fois

devant l'héroïsme d'un refus dont l'exil, l'incarcération

ou la mort eût été la sanction inévitable, et devant

une apostasie formelle, s'avisèrent d'un expédient

ingénieux. Grâce à la complaisance intéressée de fonc-

tionnaires subalternes, ils se procurèrent à prix d'ar-

gent le libellas, qu'il suffisait d'exhiber pour être désor-

mais tranquille.

De là deux catégories de tombés (lapsi) : les sacrifi-

cati et les libellaticl, inégalement coupables sans doute,

mais réprouvés les uns et les autres par la conscience

de ceux qui n'avaient point failli.

Quelle était l'attitude antérieure des Églises relati-

vement aux fautes de ce genre? La procédure péni-

tentielle n'était probablement pas la même dans

toutes les communautés-. Mais il semble qu'une tren-

taine d'années avant Cyprien, l'apostasie comptait

parmi les fautes auxquelles la plupart des Églises n'ac-

cordaient aucune rémission =. Le pécheur devait, sans

doute, faire pénitence; mais le pardon était réservé à

Dieu, sur la décision duquel l'évêque ne se reconnais-

sait pas le droit d'anticiper.

Une telle rigueur parut désespérante à ceux qui,

durant la persécution, avaient succombé. Avant même

1. Il s'agit, bien entendu, de la mort de i'dme, comme un peu plus haut,
a. On peut le conclure de saint Cyprien, Ep. lv, ao-21.

3. Cf. P. DE Labriollb, la Crise montaniste, p. /ia5 et s.



200 SAINT CYPRIEN

que les sévices officiels eussent cessé, plusieurs se

préoccupèrent de se faire réintégrer dans l'Église,

dont leur désertion les avait exclus. Quelques zélés se

présentèrent de nouveau devant le tribunal en désa-

vouant leur récente faiblesse'. D'autres s'assujettirent

à des expiations dont ils pouvaient croire qu'elles

dureraient aussi longtemps que leur vie. Mais à la

plupart une pareille méthode parut étrangement

sévère, et ils cherchèrent, pour rentrer au bercail,

quelque autre voie moins rocailleuse.

Dès l'époque de Tertullien, et sans doute auparavant

déjà, il était admis que ceux qui avaient souffert pour
la foi disposaient d'un certain droit d'intercession au
bénéfice des pécheurs. Le pape Calliste avait même,
semble-t il, consacré officiellement ce droit, sans que
nous sachions au juste comment il en avait fixé les

limites. La majorité des lapsi conçut bien vite le pro-

jet d'utiliser à son bénéfice les mérites accumulés par

l'héroïsme des confesseurs-. Elle y fut encouragée par

ce groupe de prêtres qui détestaient Cyprien et qui

n'étaient pas fâchés de favoriser en son absence, —
car l'évêque, nous l'avons dit, avait quitté Garthage

au moment oii l'orage se déchaînait, — des démar-
ches de nature à diminuer son autorités

Quelque digne d'éloges qu'eût été leur fermeté en

face du pouvoir romain, les confesseurs n'étaient

point tous d'une irréprochable élévation morale. Il y en

eut pour se sentir flattés de jouer à l'égard de frères

1. Ep. XXIV.

2. Plusieurs parmi ceux-ci avaient péri pendant la torture ou dans les^

prisons. Cf. Ep. xxii, a (Hartel, 534). Mais Tépreuve que la plupart
eurent à subir fut une incarcération prolongée, dans des conditions très

pénibles.

3. Cf. Ep. XV, 1 (Hartel, 5i3).



L AFFAIRE DES LAPSI 20I

moins énergiques le rôle de libérateurs. D'un geste

facilement généreux, et sans réclamer aucune garantie

de repentir ni de pénitence', ils octroyèrent des billets

de réconciliation à qui les sollicitait d'eux. On réussit

à se les procurer sous des noms supposés au bénéfice

de ses amis. On en fit commerce^ Certains billets

furent libellés en ces termes : Communicet ille cum suis^

formule élastique qui, sous prétexte de parenté plus

ou moins authentique, permettait à une foule de gens

de se faire pardonner en bloc'.

On devine les sentiments qu'éprouva Cyprien, quand
il connut d'aussi regrettables abus. Ces initiatives

sans règle et sans mesure, cet oubli total des justes

prérogatives de l'évêque et des méthodes jusqu'alors

en usage pour l'effacement des fautes commises, tout

ce désordre dut choquer au plus haut point ses ins-

tincts d'administrateur consciencieux. Son rôle était

pourtant des plus délicats. Restaurer intégralement

l'ancienne discipline, c'était — il ne l'ignorait point

— dresser contre lui toute une large part de l'o-

pinion publique, qui trouvait son compte à ces par-

dons à bon marché. N'y avait-il pas eu, dans certaines

villes, des séditions contre l'évêque pour le contraindre

à authentiquer ces réconciliations prématurées*? Et

devant l'émeute plusieurs avaient cédé.

Cyprien n'hésita pas cependant. Toute défaillance

eût été l'abdication des droits dont il se considérait

comme revêtu. Il entama la lutte, mais sans coups

de force inutiles, sans violences impulsives, en s'ins-

pirant constamment de quelques principes très nets :

1. Ihid.

2. IV, 3.

3. XV, 4.

4. Ép. XXVII, 3.



202 SAINT GYPRIEN

i" inaugurer personnellement les mesures nécessaires,

mais en ayant soin de mettre au courant ses collègues

des autres sièges épiscopaux, son clergé, le clergé

romain (alors sans évêque), de manière à bien s'assu-

rer à chaque pas qu'il était approuvé et suivi de tous

ceux dont il désirait la collaboration morale ;
2" pous-

ser la longanimité aussi loin que possible, mais sans

permettre aucun empiétement sur son pouvoir d'évê-

que. — En cas de rébellion ouverte et persistante, agir

énergiquement, trancher dans le vif.

Au surplus, il apercevait parfaitement la complexité

du problème qui s'offrait à lui, et il ne se flattait pas

de le résoudre à soi seul. Il se rendait compte qu'il

serait inhumain d'imposer une perpétuelle expiation

à ces « tombés », qui avaient subi la pression de cir-

constances si difficiles et l'exemple d'un entraînement

presque général. Mais, d'autre part, était-il admissible

qu'on les exonérât de toute sanction, quand, pour des

fautes bien moins graves, d'autres pécheurs devaient

parcourir le cycle des épreuves de « l'exomologèse* »?

La difficulté ne se posait pas seulement à Carthage,

mais dans toutes les Églises sur lesquelles avait passé

la tempête : Non paucorum, nec ecclesiae unius, nec

iinius p'rovinciae, sed totius orbis haec causa esi^. Seul,

un concile général aurait donc qualité pour la régler

à titre définitif, une fois la tranquillité revenue*.

Mais, en attendant cette décision autorisée qui assu-

rerait sans doute l'uniformité de la procédure, Gyprien

crut de son droit et de son devoir de se prononcer sur

les faits qui ne lui semblaient comporter aucune hési-

\. Cf. Ep. XV, 2.

a. Ep. XIX, 3. Cf. XXX, 5.

3. Ep. Lv, 4, etc. Tel était également l'avis du clergé romain : cf. Ep.

XXX, 5.



l'affaire des LAPSI 2o3

tation. Et voici, en résumé, quelle fut sa casuistique.

A l'égard des lapsi qui réclamaient insolemment la

réconciliation comme un dû et paraissaient vouloir

l'emporter d'assaut, il se montra hautain, impitoyable.

Il leur fît remarquer que, s'ils étaient si pressés, ils

avaient un moyen bien simple d'abréger les délais :

la lice était encore ouverte, que ne couraient-ils au

martyre? Du coup, la souillure de l'apostasie serait

abolie ^ Il blâma de même sans aucune hésitation les

prêtres qui, se prêtant complaisamment à des exigen-

ces inadmissibles, avaient communiqué avec les lapsi

avant toute absolution officielle-. Par rapport aux con-

fesseurs, sa situation était plus embarrassante; car il

ne pouvait faire abstraction des titres que leur cou-

rage leur avait acquis. Il voulut, le cas échéant,

témoigner du prix réel qu'il attachait à leur interven-

tion. C'est ainsi qu'il décide que, si un tombé a reçu

d'un martyr un billet de réconciliation et qu'il se

trouve en danger de mort, il lui sera permis d'obte-

nir la paix par le ministère d'un prêtre ou, en cas

d'urgence, d'un simple diacre sans attendre le verdict

de l'évêque^ Mais cette concession reste exceptionnelle.

II invite formellement les confesseurs à s'abstenir

de délivrer des immunités globales et sommaires.

Qu'ils se contentent de désigner nommément dans

leurs libelli les pécheurs qu'ils croient dignes d'être

absous, et au bénéfice desquels ils veulent exercer

leur droit d'intercession. L'évêque, aussitôt la sécurité

revenue, soumettra ces requêtes à l'Église assemblée,

et, sur son avis, prononcera en connaissance de cause*.

1. Ep. xvui, a.

2. Ep. XV, 2.

3. Ep. XVIII, I. Cf. Ep. xvin, a.

t*. Ep. x\u, i.



204 SAINT CYPRIEN

Leur prérogative demeurait donc subordonnée à

l'examen de VEcclesia et à la décision de l'évêque.

C'était là un principe parfaitement affermi dans l'es-

prit de Cyprien : de là son indignation au reçu de tel

billet', oïj des martyrs lui notifiaient sur un ton

péremptoire le pardon qu'ils accordaient à tous ceux

dont la conduite, postérieurement à l'apostasie, aurait

été jugée irréprochable.

Au surplus, dès qu'il apercevait un sincère repen-

tir, une volonté d'expier la défaillance passée, il pen-

chait aussitôt vers l'indulgence. Ainsi, dans VEpître

Lvi % il examine le cas de trois chrétiens qui, après

être sortis victorieusement d'une première épreuve,

avaient fini par céder à l'atrocité des tortures. Depuis

ce temps, — trois ans s'étaient écoulés déjà, — ils

n'avaient cessé de faire pénitence. Tout en réservant

la décision d'un prochain concile, Cyprien exprime

nettement son avis personnel : les circonstances de

leur (( chute », comme aussi leur bonne volonté pré-

sente, leur confèrent les titres les plus légitimes au

pardon.

Dans les premiers jours d'avril 261, un concile se

réunit à Carthage pour régler ces angoissantes ques-

tions'. C'est, sans doute, dans cette assemblée que
Cyprien lut l'admirable traité de Lapsis où il fait,

pour ainsi dire, l'examen de conscience de l'Eglise

d'Afrique au lendemain de la crise redoutable qu'elle

venait de traverser. L'opuscule débute par un cri de
joie en l'honneur de la paix enfin rendue à l'Eglise

et par un pieux témoignage d'admiration à l'égard

I. Cf. Ep. XXIII et Ep. xxvn, a.

a. Hartel, 648.

3. Il n'est pas impossible qu'il y ait eu deux conciles en aBi. Cf. Mon-
ceaux, II, 43.



l'affaire DKS LAPSI 2o5

des confesseurs qui furent plus forts que les tourments.

Puis il aborde le douloureux problème posé par les

multiples désertions dont l'Eglise d'Afrique avait eu

le spectacle. Il montre que, si Dieu a voulu ainsi

éprouver les siens, c'est que l'affaissement de la foi

appelait un châtiment rénovateur'. C'est l'attache-

ment de presque tous aux biens terrestres qui, en

amollissant les âmes, les a préparées d'avance aux

pires abdications. La dernière partie du traité est une

longue exhortation à la pénitence, conçue dans les

termes les plus pathétiques, mais qui enveloppe une

détermination très précise des droits des confesseurs,

droits trop souvent amplifiés à l'excès par de scanda-

leux pardons.

L'opuscule est d'une onction, d'une profondeur de

sentiments, d'un tact surprenants. Tout ce qu'il fal-

lait dire y est dit, mais avec les tempéraments de la

charité la plus attentive.

Finalement, le concile s'arrêta aux décisions sui-

vantes (elles nous sont connues, non par les actes du
concile, que nous n'avons plus, mais par les lettres

de Cyprien, spécialement par VEpître lv) : i" Tout

espoir de paix ecclésiastique n'était pas enlevé aux
coupables, mais une longue pénitence leur était

imposée, avec obligation de solliciter l'indulgence de

l'évêque, qui aurait à se prononcer sur les cas parti-

culiers '. — 2° Une différence de traitement était faite

entre les libellatici et les lapsi. Les premiers, comme
moins coupables, seraient autorisés à rentrer en

communion après enquête. Les lapsi, eux, ne pour-

raient obtenir leur pardon qu'à l'article de la mort'.

I. De Lapsis, vi.

3. Ep. LV, 6.

3. Ep. LV, 2, G, 17 ; LVHi, I ; lix, i3.



2o6 SAINT CYPRIEN

Sur ce dernier point, le concile se montrait donc

plus rigoureux que Cyprien n'était lui-même disposé

à l'être. — 3° Les lapsi qui se refuseraient à l'exomo-

logèse ne seraient pas réconciliés, même à l'article de

la mort *. .

Enfin, au printemps de l'année suivante, un nou-

veau concile de 42 évêques accorda une amnistie

générale aux lapsi qui se seraient soumis à la péni-

tence requise, mais tout espoir de récupérer le sacer-

doce fut interdit aux évêques, prêtres et diacres qui

avaient succombé dans la lutte -.

La question des lapsi n'était pas définitivement

close. Elle avait trop profondément ébranlé la cons-

cience chrétienne pour ne pas pousser de plus loin-

taines conséquences. A Rome, le parti rigoriste,

groupé autour du prêtre Novatien, protesta contre

les adoucissements que les conciles jugeaient légiti-

mes et nécessaires. Avec Cyprien triomphait pourtant

le parti de l'indulgence. C'est lui qui avait préconisé

à l'avance les solutions les plus équitables et, pour

l'époque, les plus pratiques. Les mots que voici résu-

ment toute sa conduite, faite de modération et de fer-

meté : Conscientlae noslrae convenir, écrivait-il au pape

Cornélius, dure operani ne quis ciilpa nostra de Ecclesia

pereat. Il avait profondément souffert à la pensée que

trop de sévérité précipiterait tant d'âmes dans le

désespoir ; mais sa bonté même avait rencontré une

limite dans le juste souci des prérogatives de l'évêque

et du « sacrement » de l'unité ^

I. Ep. Lv, a3.

a. Ep. Lvii, I et 5.

3. L'expression sacramentum imitalis revient fréquemment dans son

œuvre (Hartel, p. 2i3, ii ; aib, ii ; 600, 4 ; 668, 8 : 764, i5 ; 786, i3 ;

808, 3 ; 809, 9 ; 820, i).



LES TRAITÉS DE SAINT CYPRIEN 207

Nous tenons les principes de saint Gyprien et la

méthode selon laquelle il les ajustait aux réalités. II

suffira dune brève appréciation sur ses traités, ses

libelli : c'est l'expression qu'il emploie constamment

pour les désigner.

Uad Domttum doit être de très peu postérieur au

passage de Gyprien au christianisme. G'est l'eifusion

d'un nouveau converti qui se rappelle sa cécité morale

d'avant le baptême, la lourdeur des chaînes rivées sur

lui par les passions, et qui se sent délivré, et tout

illuminé d'évidences. Il fait part à son ami Donat,

chrétien, lui aussi, mais un peu moins ardent, ce

semble, du travail admirable qu'a opéré en lui la foi

rénovatrice.

On a voulu transformer ce monologue enthousiaste

en un dialogue ^
: il suffirait pour cela de placer au

début quelques lignes fort plates, reléguées par Mar-

tel - parmi les documents apocryphes, où Donat affirme

gauchement l'unité de pensée qui l'a toujours lié à

Gyprien et semble lui rappeler une promesse : Vad

Donaiiim commence justement par ces mots : u Bene

admones, Donate carissime ; nam et promisisse me
memini, etc.. » Mais cette conjecture ne paraît guère

heureuse. Pourquoi cette amorce aurait-elle été éli-

minée de la plupart des manuscrits ? Ne détruit-elle

pas le parallélisme du début et de la fin de l'ouvrage,

de ces deux descriptions par où il s'ouvre et se ferme?

I. GoETz dans T.U., xix, i (1899).

a. Hartel, III, 37a.



208 SAINT CYPRIEN

L'épithète « sanctissime Cypriane » est bien étrange

aussi à cette date. Puis, aucune allusion dans le reste

de l'opuscule ne laisse penser que l'auteur y ait réel-

lement employé le cadre du dialogue.

Gyprien suppose donc que Donat monte avec lui

sur une haute montagne d'oii ils découvrent les lar-

ges perspectives de la vie humaine : partout règne

la corruption ou l'inquiétude, aux jeux, au théâtre,

dans les foyers, dans la vie judiciaire et publique,

jusque dans le palais du prince. Au contraire, à qui

prend Dieu pour seul appui, l'Esprit-Saint apporte

l'équilibre et la paix.

Un sentiment d'une sincérité puissante anime Vad

Donatum, et pourtant la forme est d'une faconde ver-

beuse, dénuée de toute simplicité. Saint Augustin a

remarqué avec finesse ' le service que la doctrine

chrétienne, sérieuse et « saine », a rendu au style de

Cyprien en le détournant peu à peu de ces colifichets :

<( ... ut sciretur a posteris, quam linguam doctrinae

christianae sanitas ab ista redundantia reuocauerit et

ad eloquentiam grauiorem modestioremque restrinxe-

rit... » Quand Cyprien écrivait Vad Donatum, le rhé-

teur, en lui, survivait encore au « vieil homme ». Il

ne renoncera jamais complètement aux gentillesses

ni aux préciosités d'école, mais il en deviendra bien

plus économe qu'un tel début ne l'aurait laissé sup-

poser.

L'ad Demeirianum est une éloquente invective

contre un certain Demetrianus, magistrat sans doute ^,

ou peut-être simplement rhéteur, en tout cas ennemi

1. Dedoct. Christ., iv, i/j.

a. Cf. les S VIII (Hartel, p. 356), x, xu, xni. On objecte le ton pe«
respectueux de l'opuscule. Tertullien était-il beaucoup plus déférent à
regard du proconsul Scapula ?



LES TRAITES DE SAINT CYPRIEN 209

acharné des chrétiens, qui propageait la rumeur d'a-

près laquelle certaines calamités récentes — guerre,

peste, famine, sécheresse — devaient être mises au

compte de leur impiété. Nous connaissons ce grief,

qui aura longtemps encore ses reviviscences : Tertul-

lien déjà l'avait relevé^ ; il est mentionné au début de

VAdaersiis Nationes d'Arnobe ; Lactance y fait allu-

sion dans ses Institutions divines ^
; saint Augustin

l'examine amplement dans la Cité de Dieu. C'est saint

Cyprien qui a fixé les articles fondamentaux de la

réfutation chrétienne. Il ne s'agissait pas de mettre

en doute l'action de la Providence, mais de montrer

la colère céleste s'exerçant contre les vices païens,

seuls responsables, et fournissant aux chrétiens eux-

mêmes l'occasion d'épreuves qu'ils acceptent avec

résignation et confiance, tandis que les païens n'ont

rien à opposer aux souffrances qui les frappent. On
remarque au § vin un curieux passage sur l'esclavage :

ici le chrétien s'approprie les accents du stoïcisme' :

« De ton esclave tu exiges l'absolue soumission. Tu es homme,
et tu obliges un homme à t'obéir. Vous êtes tous deux appe-
lés à la naissance par la même fortune, assujettis à la mort par

la même condition, formés d'une même matière, dotés d'une
même âme ; c'est d'après la même loi que vous entrez en ce

inonde et que vous en sortez. Malgré cela, s'il ne te sert pas comme
tu l'entends, s'il ne se plie pas à ta moindre volonté, tu lui fais

payer impérieusement et sans pitié sa servitude : le fouet, les

coups, la faim, la nudité, le fer même ou le cachot, voilà les

sévices que ta cruauté exeixe contre lui. »

L'accent est plus âpre et plus mordant par endroit

1. Apol. LX ; ad Aat., I, ix ; ad Scap., iir.

3. V, IV, 3.

3. Cf. Sénèque, Ep. xlvu, 6 : « Vis tu cogitare istum, quem seruum
tuum uocas, ex iisdem seminibus ortum, eodem frui caelo, aeque spi-
rare, aeque uiuere, aeque mori ? n



210 SAINT CYPRIEN

que dans Vad Scapulam même. Gyprien a affaire à un

fanatique dangereux, qu'il s'agit de démasquer. Dans

les premières pages il s'attarde encore à un fastidieux

développement de rhétorique sur la croissante décré-

pitude de l'univers. Le reste du pamphlet est d'une

belle videur passionnée.

L'authenticité du Quod idola dit non sint n'est pas

absolument certaine. Cependant saint Jérôme^ et

saint Augustin ^ l'attribuaient à Cyprien, et un tel

témoignage ne saurait être écarté à la légère. Ce

médiocre opuscule, emprunté presque tout entier,

non seulement pour les idées, mais même, parfois,

pour l'expression, à Tertullien et à Minucius Félix, se

divise en trois parties : critique de la mythologie, au

point de vue évhémériste (§ i-vii) ; attributs de Dieu,

parmi lesquels l'unité est placée au premier plan

(§ viii-ix) ; esquisse d'une Christologie (§ x-xv). C'est

sans doute un travail tout voisin de la conversion de

Cyprien, qui n'a cru pouvoir mieux faire, zélé comme
un néophyte, que de résumer les idées qu'il rencon-

trait dans les plus notoires apologies de l'époque.

Les trois livres des Teslimonia ad Qairinum ne sont

plus contestés à Cyprien. Tout au plus peut-on

admettre que quelques interpolations se soient glissées

dans le troisième livre. Quand Cyprien forma cette

compilation — c'est le mot qui convient ici — , il

devait être prêtre déjà, peut-être évêque : il appelle

Quirinus « fîli carissime ».

« Le cadre de ce traité, explique-t-il à Quirinus, répond à votre

désir : c'est un compendiam, un abrégé. Je n'ai pas voulu donner

de développements, mais y grouper, y coudre ensemble des ex-

1. Ep. Lxx, 5, ad Magnum.

3. De Bapl., VI, xliv, 87; de Unico Bapt. c. Petil., iv, 6.



LES TRAITES DE SAINT CYPRIEN 211

traits, pour autant que ma pauvre mémoire me les fournissait.

Voyez-y, non pas un traité en forme, mais des matériaux desti-

nés à ceux qui voudraient en écrire un. Cette brièveté a de grands

avantages pour le lecteur. Sans éparpiller son esprit par un trop

long exposé, elle fournit à la mémoire des résumés commodes,
que celle-ci garde fidèlement. »

Les chapitres s'ouvrent chacun par l'énoncé d'une

« thèse » : ainsi au premier livre, la déchéance des

Juifs et la vocation des Gentils est démontrée en

24 thèses ; au second livre, la divinité et la mission

du Christ se développent en 3o thèses ; au troisième

livre (ajouté après coup, car l'introduction n'en

annonçait que deux), les devoirs du chrétien dans

l'ordre moral et disciplinaire sont détaillés en 120

thèses. Sous chacune de ces thèses se rangent un cer-

tain nombre de citations susceptibles de les démon-
trer. Grâce aux Testimonia, nous connaissons fort bien

le texte latin de la Bible, tel qu'on le lisait à Carthage

vers le milieu du IIP siècle. Il y avait, dès lors, en

Afrique quelque chose qui ressemblait à une Bible

« officielle ». Cyprien ne met pas dans ses citations

la variété qu'y apportait TertuUien. Il se réfère à un
texte presque uniforme. C'est ainsi que sur les 886

versets du nouveau Testament cités dans les Testimo-

nia et dans ses autres ouvrages, il y en a 882 qui se

trouveu't répétés deux ou plusieurs fois, avec des

variantes insignifiantes.

Les Testimonia furent pour les polémistes du IIP et

du lY* siècle l'arsenal où ils vinrent s'approvisionner.

Ce recueil de passages significatifs et bien classés

mettait à leur disposition des armes appropriées, et

l'utilité de si commodes ressources fut vivement sen-

tie.

L'ad Foriunatum de Exhortaiione Martyrii a beaucoup



212 SAINT CYPRIEN

d'analogie avec les Testimonia. C'est un recueil d'ex-

hortations empruntées à TÉcriture en vue de préparer

les milites Christi aux combats qu'ils peuvent avoir à

affronter. Cyprien explique son dessein dans une

préface où il s'adresse à Fortunatus (peut-être l'évêque

de Thuccabori ') : les métaphores « militaires » y
abondent, selon l'usage chrétien des premiers siècles.

Quelques principes fondamentaux, tels que la vanité

des idoles, les menaces divines contre ceux qui leur

sacrifient, Jésus-Christ préférable à tout, la haine du

monde à l'égard du Christianisme, servent d'amorce

à des citations bibliques auxquelles Cyprien mêle ses

propres observations. Une belle péroraison sur l'insi-

gne honneur du martyre clôt ce manuel d'héroïsme

où passe un souffle belliqueux.

Toute cette « apologétique », on l'a remarqué, tire

ses arguments, non pas de démonstrations juridiques,

ni de principes philosophiques, ni d' (( aveux » adverses,

mais seulement des données de la révélation chré-

tienne. Un tel exclusivisme devait attirer à Cyprien les

critiques de certains de ses successeurs, partisans d'une

méthode plus éclectique ^ Il est malaisé de décider si

la méthode de Cyprien était mieux adaptée que l'autre

à son but de défense et de conquête. En tout cas, elle

est bien celle que l'on attend d'un esprit comme le

sien, profondément chrétien, assez peu soucieux des

disciplines du dehors, et qui ne croit pouvoir mieux

faire que de proposer aux autres les raisons qui, dans

I. Ce Fortunatus de Thuccabori est mentionné dans les Sententiae épis-

coporum (Hartel, I, /ii4).

a. Lactance, Inst. dia. V, vi, 4. " •• Non enim Scripturae testimoniis,

quam ille [Demetrianus] utique uanam, fictam, commenticiam putabat
sed argamenlis et ratione fuerat refellendus. » Saint Jérôme, Ep. lxx, 3,

ad Magnum.



LES TRAITÉS DE SAINT CYPRIEN 2l3

l'œuvre de sa propre conversion, lui ont paru d'une

importance décisive'.

Un autre groupe d'écrits de saint Cyprien a un

caractère plus proprement <( homélitique ». L'élo-

quence, comme presque toujours chez les hommes
d'action, constituait une des forces de Cyprien. « Telle

était sa passion pour la parole, nous apprend Pontius ^

qu'il souhaitait, au jour du martyre espéré, de périr

en plein discours, tandis qu'il parlerait de Dieu, n II

prêchait souvent, soit à Carthage. soit même en dehors

de sa ville épiscopale ^ L'admirable énergie de ses

exhortations durant la peste rétablit l'ordre et l'activité

charitable dans la communauté chrétienne démorali-

sée. Quelques traités permettent, quoique imparfaite-

ment, de se rendre compte de ce qu'était le « sermon »

pour Cyprien.

Le de Habita Virginum doit appartenir aux débuts

de son épiscopat. Cet éloge de la virginité, spéciale-

ment destiné aux jeunes filles qui avaient fait au

Christ l'oflrande d'elles-mêmes, est formé pour la

plus grande part de réminiscences empruntées au de

Pudicitia, au de Virglnibus aelandis et au de Cultu Femi-

nnrum de TertuUien. Il leur interdit de se parer, de se

peindre le visage, de se teindre les cheveux, d'assister

aux repas de noces, si souvent graveleux, de fréquen-

ter les bains publics communs aux deux sexes, en un
mot d'affronter la tentation sensuelle ou d'y exposer

autrui. Plus nettement que TertuUien, toutefois, il

marque que la continence n'est pas un devoir absolu

1. Vita Cypriani, Sxiv(Hartel, III, .^, p. cvi).

2. Cf. Ep. LVIII, I ; LXXVI, I.

3. y ila Cypriani, s ix-x.



21

4

SAINT CYPRIEN

OU une nécessité imposée par Dieu, mais qu'elle reste

l'objet d'un choix aussi libre que méritoire'.

Pour son de dominica Oralione, Cyprien a eu égale-

ment sous les yeux le de Oratione de TertuUien-.

Toutefois il l'a suivi avec quelque indépendance. Son

plan est assez différent de celui qu'avait adopté Ter-

tuUien. L'opuscule est important pour la conception

chrétienne de la prière, spécialement de son caractère

social, qui n'exclut pas, mais qui élargit les préoccu-

pations égoïstes '
:

« Nous ne disons pas : « Mon père, qui êtes au deux..., donnez-

moi aujourd'hui mon pain... ; remettez-moi mes dettes... » Non, la

prière est générale, collective (p«5iica esf nobis et communis oratio).

Quand nous prions, ce n'est pas pour un seul, mais pour tout le

peuple, parce que tout le peuple ne forme qu'un corps unique... »

Le de Mortalltate est une admirable « instruction »

sur la souffrance et sur la mort, considérées au point de

vue chrétien. Cyprien s'y approprie plus d'une maxime
stoïcienne : mais la résignation qu'il recommande
n'est plus seulement le raidissement d'une âme fière

contre la destinée : les promesses d'immortalité y sont

largement ouvertes. Les désastres d'un fléau presque

sans précédent — cette peste terrible qui vers le

milieu du IIP siècle ravagea l'empire romain —
avaient amené un abaissement incroyable des âmes.

Beaucoup de chrétiens se révoltaient comme d'une

injustice de voir leurs frères frappés indistinctement

avec les païens euxmêmes, et, qui plus est, frustrés

de l'espoir d'un glorieux martyre. Cyprien essaie

1. s XXIII (Hartel, I, ao3, i. 26 et s.).

2. Voy. E. Frhr. von der Goltz, das Gebel in d. aeltesten Christenheit,

L., 1903, p. 279-287.

3. § viu (Ha^rtel, I, 271).



LES TRAITÉS DE SAINT CYPRIEN 2l5

de souffler à ces découragés son énergie rénovatrice.

Qu'est-ce que la vie, et qu'est-ce que la mort ? L'une

est un combat auquel la seconde met fin, en nous

apportant, si nous avons triomphé, l'éternelle récom-

pense. De nous affliger à ce point de la mort de

nos proches, c'est déceler le peu de vitalité de notre

foi. On se plaint que les chrétiens ne soient pas épar-

gnés. La foi est-elle donc une assurance contre le

malheur ? Pourquoi le chrétien prétendrait-il rompre

à son bénéfice la solidarité qui unit le genre humain

tout entier? Le seul privilège qu'il doive revendiquer,

c'est celui de la souffrance. Seulement l'idolâtre se

désespère ; le chrétien, lui, se retrempe dans l'é-

preuve. — Le martyre nous échappe, il est vrai, si

nous sommes frappés. Remplaçons-le donc par une

entière résignation à la volonté divine, dont nous

souhaitons quotidiennement qu'elle « soit faite ».

Quiconque croit à des lendemains réparateurs doit

sécher ses larmes. Regrettons ceux que nous avons

perdus, mais ne les pleurons pas. Aspirons plutôt à la

céleste patrie, oii nous retrouverons nos proches, ras-

surés désormais sur leur destinée, mais encore

inquiets de la nôtre, qui nous tendent les bras et

nous appellent ardemment à venir partager leur féli-

cité.

Dans le de Opère et eleemosynis , il développe cette

idée que les œuvres et l'aumône sont pour le chrétien

un devoir, et aussi un avantage en tant que principe

de sanctification et ferment d'indulgence divine. Il

s'appuie sur des exemples ou des déclarations [tirées

de l'Ecriture sainte, et il écarte les maximes cou-

rantes sur les inconvénients de trop amples largesses.

L'idéal dont il invite les fidèles à se rapprocher, c'est

le désintéressement de la première communauté chré-



2l6 SAINT CYPRIEN

tienne, où (d'après le récit des Actes des Apôtres) cha-

cun faisait participer ses frères à ce qu'il possédait,

ou plutôt ne voulait rien posséder que solidairement

avec eux.

Le de Bono patientiae est inspiré du de Patientia de

TertuUien ', mais Cyprien adapte ses conseils aux cir-

constances où il parle et à son vœu constant d'entière

u unité ». Contre les philosophes du stoïcisme, il

revendique la patience,— c'est-à-dire l'aptitude à sup-

porter ce qui contrarie la nature, — comme une vertu

spécifiquement chrétienne, dont Dieu lui-même, le

Christ, les Justes ont fixé les traits et fourni le modèle.

C'est elle qui préserve le chrétien dans les tentations,

dans les épreuves. L'impatience, par contre, a toujours

traîné après soi un cortège de maux, depuis la chute

originelle jusqu'aux schismes et aux hérésies. Il ter-

mine en invitant les chrétiens à ne pas appeler si

impatiemment la vengeance d'en-haut sur ceux qui les

persécutent, et à attendre avec respect le jour infailli-

ble des sanctions divines.

Ses préoccupations coutumières, sans cesse ravivées

par le mauvais vouloir de quelques-uns, sont aisées

aussi à apercevoir dans le de Zelo et Liuore {De t'En-

vie et de la Jalousie). 11 présente ce double défaut

comme le piège le plus sournoisement redoutable où

le démon s'efforce de faire choir le chrétien.

On peut poser en principe que ces traités sont d'au-

tant plus attachants qu'ils ont plus de rapport avec

les. vivantes questions qui s'imposaient à l'esprit de

Cyprien. Là où il se contente de développer des idées

ou des préceptes généraux à l'aide d'abondantes cita

tions bibliques, l'intérêt languit un peu. Il se ranime,

I. Comparaison dans Benson, Cyprien, Lo., 1897, P- ^^^ ^^ s.



LE PRESTIGE DE SAINT CYPRIEN 21

7

au contraire, dès que Cyprien reprend contact avec la

réalité contemporaine. Alors l'accent devient plus vif

et plus passionné ; son mysticisme se fait plus entraî-

nant et persuasif, pour déterminer la valeur relative

des attraits divers qui sollicitent les âmes. Le talent

de Cyprien croît, dirait-on, dans la mesure même oii

il collabore à son œuvre d'évêque, à ses luttes de

tous les jours.

YI

Le prestige de saint Cyprien fut grand dans l'anti-

quité chrétienne '. Ceux qui l'avaient connu étaient

restés tout pénétrés d'admiration à son égard, la bio-

graphie rédigée par Pontius en est la preuve. Cette

vie si féconde, cette éloquence dominatrice, ce dévoue-

ment absolu à son troupeau, puis cette mort héroïque

venant couronner tant d'exceptionnelles vertus, il y
avait là de quoi imposer à la postérité une image plus

glorieuse qu'aucune autre. C'est surtout en Afrique

que sa mémoire fut exaltée. « Carthage lui éleva trois

basiliques, l'une à l'endroit même où il subit le mar-
tyre, là où est la mensa Cypriani, une autre sur son

tombeau aux Mappalia, une troisième non loin du
port^ » L'anniversaire du saint, les Kujipiavd, était

célébré, le i4 septembre, non pas seulement dans sa

ville épiscopale, mais dans lAfrique entière ^ à Rome*,

1. Témoignages groupés dans A. CL., I, 701-717. On lui demandait ses

<iirections de Gaule, de Cappadoce, de Rome. On apprenait par cœur ses

lettres {Ep. lxxv, 4).

2. H. Delehaye, les Origines du Culte des Martyrs, Bruxelles, 191 a,

p. 433. Cf. Mo>cE.4.ux, IL 370 et s.

3. Saint Augustin, Sermo cccx, i.

4. Depos. martyruin, xviii kal. Cet.



2l8 SAINT CYPRIEN

à Gonstantinople *, en Espagne ^ Sa gloire rayonnait

surtout le monde chrétien. Il fut lu assidûment ^

Les réserves de Lactance sur sa méthode apologéti-

que *, celles de saint Augustin sur ses théories baptis-

males S n'entament en rien le respect que l'un et l'autre

ont voué au docteur et au martyr. Prudence s'élève

jusqu'à l'enthousiasme pour parler de lui, dans son

Péristephanon ^
:

« Dum genus esse hominum Christus sinet et uigere mundum,
« Dum liber ullus erit, dum scrinia sacra litterarumr,

« Te leget omnis amans Christum, tua, Gypriane, discet. »

Cyprien fut au concile d'Ephèse, en 43i, un des

dix Pères sur le témoignage desquels le concile se

fonda pour condamner Nestorius ". Il était devenu
un des représentants attitrés de la pensée ecclésiastique.

Là où saint Augustin dut discuter telle de ses opinions,

il se A it obligé de rappeler à ses propres adversaires

que les ouvrages du grand évêque étaient tout de

même à distinguer des écrits proprement canoniques,

auxquels le respect universel les avait presque éga-

lés '.

Il n'y a, dès lors, pas lieu de s'étonner que tant

1. Saint Grégoire de Nazianze, Or. xxiv.

a. Prudence, Peristeph., xi, aSy.

3. « Quae enim regio in terris inueniri potest, ubi non eius eloquium
legitur, doctrina laudatur, caritas amatur, uita praedicatur, mors uene-
ratur, passionis festiuitas celebratur ?... » (Tractatas de saint Augustin,
édités par Dom Morin, Munich, 1917, p. io3.)

h. Diu. Inst., V, i, ai.

5. Cf. De bapt. contra Donatistas

.

6. Perist., xiii, v. 6 et s.

7. Hefele-Leclercq, Conc. II, i, p. 3oa.

8. Contra Cresconium, II, xxxi, 3g ; Ep. xciii, 35. Voy. aussi Batiffol,

dans R.B. 1917, ag et s. — Pour la confusion entre Cyprien de Garthage
et Gyprien d'Antioche, magicien converti, cf. R. Reitzenstein, JSachr.

Gôtlingen, Ph.-Histor. kl., igi7, p. 38-79 : j'ai analysé cette étude dans
la Revue de Pliilol. (Rev. des Revues), 1918.



LES APOCRYPHES MIS SOUS LE NOM DE CYPRIEN 219

d'opuscules, OÙ il n^avait pas mis la main, aient été

placés sous son patronage. On trouvera ailleurs la liste

des « apocryphes » de saint Cyprien. Parmi ces

ouvrages qui lui sont indûment attribués, il y en a

plusieurs qui reflètent les préoccupations et les dé-

bats de son époque, et ont dû être composés autour de

lui. Xinsi Vad Nouatianiun^, sorte d'instruction pasto-

rale où Novatien est pris à partie sur un ton fort vif,

et qui oppose aux rigueurs excessives qu'il préconisait

à l'égard des lapsi, leffîcacité de la pénitence et le bien-

fait de la miséricorde divine. Le Liber de Rebaptisrnate,

dont malheureusement le texte fort gâté n'est conservé

que par deux manuscrits tardifs et qui ne sont même
pas indépendants, indique sous une forme curieuse-

ment paradoxale la thèse de certains des adversaires

de Cyprien dans la question du baptême des hérétiques.

VExhortaiio de Paenitentia est un recueil de citations

bibliques, du genre de celui qu'avait constitué Cyprien

dans les Testimonia, et animé d'un esprit tout pareil

au sien en matière pénitentiellc.

Dautres de ces apocryphes offrent maintes données

intéressantes au point de vue de l'histoire des mœurs.
C'est ainsi qu'on peut recueillir dans le de Spectaculis

quelques-unes des excuses, parfois bizarres, dont

usaient les chrétiens amateurs de spectacles pour jus-

tifier théologiquement leur goût '
:

« Où cela est-il défendu dans l'Écriture ? demandaient-ils (S n).

Au surplus, Elie n'est-il pas le « conducteur (auri^a) d'Israël? »

I. L'attribution de cet écrit au pape Sixte H, proposée par Harnack en
1895 (T.U., XIII, i) est reprise par d'Alès, R. S.R. 1919. 3ao et s., qui
impute également à Sixte VAduersus Iiidaeos.

a. Le de Spectaculis est revendiqué pour Cyprien par Hartel, A.L.L.,

1892, 1-22. Un certain nombre de critiques l'attribuent à Novatien. Voy.
d'Alès, art. cité, p. 298 et s., qui opine dans le même sens. Les rappro-
cliements de style ne me paraissent pas très signilicatifs.



220 SAINT CYPRIEN

David n'a-t-il pas dansé devant l'arche ? Nous y voyons mention-

nés les nables, les cynares, les instruments d'airain, les tambours,

les flûtes, les cithares, les chœurs. L'Apôtre, dans les luttes que
nous avons à soutenir contre les esprits pervers, nous propose

pour modèle le combat du ceste. Ailleurs, empruntant son
exemple au stade, il promet la couronne comme récompense.
Pourquoi donc serait-il interdit au chrétien fidèle de voir ce que
l'Écriture sainte ne craint pas de nommer ? »

Contre ces avocats complaisants du vice {iiilioriim

assertores blandi et indulgeiifes patroni), se développe

une argumentation pareille à celle qu'avait jadis fait

valoir ïertullien ; et ils se voient invités à substituer

à un divertissement tout idolâtre... la contemplation

des splendeurs de la nature ou la lecture des merveil-

leux récits de la Bible !

L'auteur de Vadaersus Aleatores, qui est un évêque,

s'en prend aux joueurs, et leur déclare qu'il considère

comme un des devoirs primordiaux de sa charge de

leur faire connaître les périls de la passion à laquelle

ils s'abandonnent. Leur « perversité sédentaire et

paresseuse » {sedentavia et pigra nequUia. % vi) est le

sûr moyen dont Satan se sert pour les acheminer à la

fureur, à la perfidie, à la ruine, et aussi à la débauche;

car les prostituées rôdent autour des tables de jeu. Le

jeu est démoniaque; c'est le péché irrémissible contre

l'Esprit, c'est une violation du temple de Dieu, qu'est

tout chrétien.

Ces anathèmes inexorables s'expriment en une
langue dont l'incorrection égale presque la véhémence.

Les solécismes et même les barbarismes y foisonnent,

surtout dans les manuscrits qui ont subi le moins de

retouches '. Les philologues trouvent dans Vaduersus

1. Monacensis ao8, s. ix ; Trecensis 58i, s. viii/ix ; Reginensis ii8, s. x.

Il y a aussi le Parisinus i3o47, s. ix, auquel Hartel et Harnack donnent
la préférence.



LES APOCRYPHES MIS SOUS LE XOM DE GYPRIEN 221

Aleatores (dont, au point de vue de la forme, on

pourrait rapprocher certaines lettres émanant soit du
clergé romain, soit de divers correspondants de

Cyprien '), des données précieuses sur le latin a vul-

gaire ». Harnack - avait pensé y rencontrer un opus-

cule du pape Victor. Du même coup, Yaducrsus Alea-

tores était promu à la dignité de première œuvre de

la littérature latine chrétienne. Mais l'hypothèse n'a

pas résisté aux investigations dont elle a été le

point de départ, et Harnack a dû l'abandonner '. Il

reste que l'auteur de Vaduersiis Aleatores se réclame

de ses privilèges d'évéque, corrélatifs, à ses yeux, de

devoirs impérieux*. On peut penser soit à un « évêque

africain de l'école de Cyprien ^ » (souvent imité dans

le traité pour la langue et la forme des citations

bibliques), soit à un antipape novatien de Rome.
Le de Singularitate clericorum rappelle aux clercs,

en une longue « instruction » qui ne comprend pas

moins de 46 chapitres, le devoir qui leur incombe de

ne pas habiter avec des femmes. Pendant des siècles

l'Église fulminera contre cet abus sans réussir à le

déraciner. On en trouve déjà la trace au IP siècle dans

Hermas et chez saint Irénée. Saint Cyprien le dénonce

I. Ep. VIII, XXI, XXII, XXIII, XXIV, dans la série des lettres de saint Cyprien.

3. T.U. Bd V, H.I (i888).

3. A. CL., Il, a, p. 379.

û. S I : « In nobis diuina et paterna pietas apostolatus ducatum contu-
lit et uicariam Domini sedeni caelesti dignatione ordinauit et originem
authentici apostolatus super quem Christus fundauit (et) Ecclesiam la

superiore nostra portamus, accepta simul potestate soluendi et ligandi... »

« La paternelle sollicitude de Dieu a mis en nous la direction de l'apos-

tolat [ou peut-être : l'autorité apostolique] et, par une grâce céleste nous
a préposé au siège vicariat du Seigneur. Nous portons dans notre église

supérieure [ou, si l'on accepte la leçon « nostro » : par l'entremise de notre
prédécesseur] l'origine de l'apostolat authentique sur lequel le Christ a

fondé l'Église et nous avons reçu en même temps le pouvoir de lier et

de délier. »

5. Monceaux, II, ii5.



222 SAINT CYPRIEN

avec une grande force. Saint Jérôme emploie pour le

flétrir la rudesse sans périphrases où il se complaît. On
ne connaît pas l'auteur de cette lettre doctrinale. C'est

certainement un évêque ', et, semble-t-il, un évêque

préposé à une communauté schismatique ^ La façon

dont il y parle du martyre, et dont il suppose qu'en

parlent les clercs qu'il morigène ^ ne permet guère

d'en reculer l'apparition jusqu'après la paix de l'Église.

Le de Singalariiate clericorum fournit un curieux

relevé des arguments plus ou moins spécieux par oii

les délinquants essayaient de pallier, soit leur senti-

mentalité avide d'une présence féminine, soit simple-

ment leurs convoitises. Qu'importe, disaient-ils, l'opi-

nion des hommes (§ vin) ; nous cherchons une occa-

sion méritoire de nous vaincre nous-mêmes (ix)
;

saint Paul n'a-t-il pas écrit : « Portez le fardeau des

uns des autres, et ainsi vous accomplirez la loi du
Christ » (x), et ailleurs : « Chacun de nous rendra

compte à Dieu pour soi » (xn) ? S'il faut craindre à

ce point le scandale réciproque, comment les fidèles

osent-ils se réunir entre sexes à l'église (xiii) : nous

pratiquons à notre façon le devoir de la caritas (xxix),

etc. La liste des sophismes s'allonge encore, réfutés

un à un par une clairvoyance qui ne prend pas le

change sur les préoccupations secrètes dont ils s'ins-

pirent.

Il faut citer aussi le de Bono Padicitiae, sorte de

lettre pastorale, imitée du de Pudicilia 'de Tertullien et

du de Habita Vlrginum de saint Cyprien, sur les méri-

tes de la pudicité, laquelle « locum primum in uir-

I. Voir réd. Hartel, p. 173, 1. 5-i«; 174, 4-i3; 219, 6.

a. Ibid., § XXXIV (p. a 10, 6) et S i (174, 7). Pour les tentatives d'attri-

bution à Novatien, cf. d'Alès, R. S.R., 1919, Sia et s.

3. S XXXIV et s. (p. 210). Le S iv (p. 177, 1. 27) est moins probant.



LES APOCRYPHES MIS SOUS LE NOM DE CYPRIEN 223

ginibus tenet, secundum in continentibus, tertium in

matrimoniis » (§ iv). Les critiques qui admettent l'at-

tribution du de Spectaculis à Novatien lui imputent

également le de Bono Padicitiae\ qui en est tout voi-

sin par la langue, le style et l'utilisation des modè-

les que l'auteur y suit. Le de Lande Marlyrii et Vadaer-

sus ladaeos ont une condition particulière parmi les

apocryphes de saint Cyprien. Ils figurent, en effet, sur

la liste de Cheltenham. La raison principale qui

empêche de croire que le de Laude Martyrii ait été

écrit par Cyprien, c'est la prépondérance d'une rhéto-

rique ambitieuse qui s'étale dès le premier chapitre

et ne cadre guère avec la gravité des circonstances où

l'opuscule fut écrit, à un moment où la peste sévis-

sait et où une persécution toute récente venait d'écla-

ter (S viii). Cette raison n'a pas paru décisive à Baro-

nius, à Bellarmin, ni àïillemont. Cependant l'étude du
traité en accroît la force, pour peu que Ton y com-

pare le sérieux coutumier de l'évêque, quand il sent

souffrir son troupeau. Harnack veut le faire endosser

à Novatien, bénéficiaire commode des ouvrages sans

maître. — Il propose la même solution pour ïaduer-

sus Iiidaeos, une des innombrables homélies des pre-

miers siècles contre les Juifs. En tout cas, l'opuscule

n'est pas de Cyprien, car le texte des citations scrip-

turaires diffère de celui que s'était constitué Cyprien.

— Le de Pascha Compatus fut écrit, d'après le propre

témoignage de l'auteur, dans la cinquième année du
règne de Gordien, sous le consulat d'Arrianus et Papus

(§ xxii), donc avant Pâques 243. La question de la date

I. Paul Lejay a signalé dans le Bull, des Humanistes franc., IV (iSgB),

p. 54, un manuscrit intéressant du de Bono Pud., Bibl. Nat., lai. i658,

qu'HARTJEL a dédaigné à tort.



2 24 SAINT CYPRIEN

de la fête de Pâques préoccupait beaucoup les Églises

chrétiennes, depuis qu'elles s'étaient émancipées des

computations juives. Déjà Hîppolyte de Rome s'était

livré, vers 222, à des calculs approfondis. L'auteur

du de Pascha Computus s'inspire d'Hippolyte, ou d'une

source commune. Animé d'un vif enthousiasme pour

son aride sujet (cf. § i : xxni), il explique d'abord son

système, puis dresse une table pascale, comme Hip-

polyte lui-même l'avait fait, et peut-être avec l'inten-

tion de rectifier celui-ci sur divers points. — Le de

Moniibas Sina et Sion ne peut retenir l'attention qu'en

tant que « document » pour l'histoire de l'exégèse

allégorique et de ses fantaisies. L'auteur commet
d'étranges méprises historiques : ne place-t-il pas le

Sinaï en Palestine (§ m)? Ne confond il pas le premier

temple avec le second (§ iv)? Ne raconte-t-il pas sur la

mort du Christ des choses qu'il n'a pu lire ni dans

les Synoptiques, ni dans l'Évangile de saint Jean

(§ vni)? etc. Le style est pénible, sans art et plein de

solécismes grossiers'. — Le de duodecim Abusiais

Saeculi appartient à un temps fort éloigné de saint

Cyprien, probablement à l'Irlande du VIP siècle. Cette

énumération des « abus » du siècle est toute en for-

mules superficielles et en transpositions stylisées de

certains procédés de la rhétorique antique. — La

Caena Cypriant, a plus digne d'un Turc que d'un chré-

tien », déclarait Tillemont scandalisé par les inepties

et les inconvenances de ce morceau bizarre, est une

sorte de résumé mnémotechnique de la Bible, sous la

forme d'un « banquet » où apparaissent les person-

nages bibliques avec les traits et les particularités

qui les caractérisent. La seconde partie de l'opuscule

1. Voy. CoRssEx, dans Z.N.W., igii, p. 7-8.
*



LES APOCRYPHES MIS SOUS LE NOM DE CVPRIEN 225

€st remplie par un procès que Joël, président dudit

banquet, intente aux convives, soupçonnés de s'être

livrés à des larcins au détriment du mobilier royal !

Il est pénible de songer que cette plate bouffonnerie

dut trouver foison d'amateurs, si l'on en juge par le

nombre des manuscrits qui nous sont parvenus. Sur

la date de composition, on ne peut que former des

hypothèses (fin IV" s. ' ? début V*- ?). Les Acta Paall y
sont utilisés comme un écrit quasi canonique.

R. Reitzenstein a publié en 19 14 dans la Zeilsch. far

die neulest. Wiss., p. 60 et s., d'après le Codex Wirce-

bargensis theoL, f. 33, s. ix, et le Codex Monacensis

3739, s. IX, un assez curieux traité, qui peut être men-

tionné ici, sur u les trois sortes de salaire de la vie

humaine » (cf. saint Matth. xiii, 8), c'est-à-dire sur les

récompenses de qualité variée qui attendent les justes,

selon qu'ils furent martyrs, ascètes, ou chrétiens ordi-

naires. Cet opuscule est apparenté en maints détails

avec le de Habita Virginum de saint Gyprien : pour

admettre que Gyprien s'en soit inspiré, comme le

suppose Reitzenstein, il faudrait des raisons sérieuses

que ce critique ne fournit pas; c'est l'inverse qui est

sans doute le vrai. Les traces de gnosticisme qu'y

aperçoit Reitzenstein ne paraissent que très faiblement

caractérisées ^

I. Brewer, dans Z.K.T., 1904, p. io5 et s.

3. Harnack. (T.U., n.f. IV, 36, p. 21 et s.), qui attribue la Caena au
poète gaulois Gyprien. La tentative de A. Lapôtre (R.S.R., igu, p. 697
et s.) pour transformer la Caena en une satire de Julien l'Apostat est de
fantaisie pure.

3. Voy. Harnack, dans T.L.Z., 1914. 220 et s. Observations de syntaxe
dans B.ph.W., 1916, n° 16, par ScHM.iLZ.



CHAPITRE III

NOVATIEN. COMMODIEN

BIBLIOGRAPHIE

I. NovATiEN — P.L. III, 861-970; de Trinitate, éd. W. Yorke

Fausset, Cambridge, 1909 (avec une étude); de Cibis ludaicis, éd.

Landgraf et C. Weyman, dans A.L.L. xi (1898), p. 221-249. —
A CONSULTER : A. d'Alès, le Corpus de Novatien, dans R. S. R.,

1919, 293-323.

II. GoMMODiEN — P. L., V, 201-282 (les Instructiones seulement) ;

Ludwig, L. 1877 (B.T.); B. Dombart, dans C.V., t. xv (1887). —
A CONSULTER : Monceaux, III, 451-489. Bibiiog. récente sur le pro-

blème de la date de Commodien analysée par P. de Labriolle,

dans B.A.L.A.C, 1912, p. 79-80; Monti, Bibliographia di Com-
modiano, extrait de VAthenaeum III, 2 (1915) : à compléter par

B. ph. W. 1915, 1304; Lindsay, The mss of Commodien, dans

B.ph.W. 1914, 509; J. Martin, dans S.B.W.. 181, 6 (1917) [j'ai

résumé l'étude de Martin dans la Rev. de Philologie {Rev. des

Revues), 1918]. Pour la langue et le style de Commodien, voir

aussi Durel, Commodien, Rech. sur la doctr., la langue et le vocab.

du poète, Paris, 1912 [médiocre]; Sisto Gucco, La grammatica di

Commodiano, dans le Didaskaleion, 1913, p. 307 et s. ; Vrow, de

Commodiani meiris et syntaxi, Diss. Utrecht, 1917.

Traduction française des Instructiones par J. Durel, Paris, 1912.

Le Carmen Apologeticum de Commodien n'est connu que par

un seul manuscrit, le Cod. Cheltenhamensis n" 12261, s. viii.

Pour les Instructiones se place en première ligne le Beroll-

nensis 167, s. viii/ix, autrefois à Cheltenham. Lindsay soupçonne,

d'après certaines abréviations d'un type spécial, que le Chel-

tenhamensis n° 12261 et le Berolinensis 167 formaient originai-

rement un seul et môme manuscrit, provenant de Vérone.



NOVATIEN 227

Le Cod. Berolinensis 167 représente très probablement le ms.

d'Angers (Andecavensis) qu'avait utilisé J. Sirmond, et qui passe

pour perdu.

Mentionnons encore, pour les Instructiones, le Cod. Cheltenha-

mensis n" 1855, s. xi; et le Cod. Parisinus n» 8304, s. xvii [B]

(d'où procède un Leidensis Vossianus 49 [A], de la même époque)

qui dérive d'une copie qu'avait prise Sirmond de l'Andecavensis.

A et B fournissent des leçons qui ne sont que des conjectures de

Sirmond et auxquelles Dombart a attaché trop d'importance.

C'est là un des défauts de son édition. En outre, Dombart eut le

tort de se confier pour la collation des mss. de Cheltenham à

Sedlmayer et Knoell qui n'apportèrent pas à cette tâche tout le

soin désirable. Plus d'une question d'érudition doit rester pen-

dante, tant qu'une nouvelle édition plus exacte n'aura pas été

établie.

SOMMAIRE

I. Le rôle de Novatien. — IL Le de Trinitate. — IIL Le de Cibis

ludaicis. — IV. L'œuvre de Commodien. — V. Les Instructiones

et le Carmen Apologeticnm. — VI. Sa langue et sa métrique. —
VII. L'énigme qui enveloppe sa personnalité.

I

On rencontre dans la Correspondance de saint Cy-

prien deux lettres, la xxx'^ et la xxxvi*, qui émanent du
clergé romain et sont adressées à l'évêque de Carthage à

propos de l'affaire des lapsi. En réponse à une commu-
nication de Cyprien qui avait voulu s'assurer s'il était

en plein accord avec ce clergé, la lettre xxx insiste sur

le devoir qui s'impose à l'Église de maintenir une dis-

cipline rigoureuse à l'égard des apostats, y compris

les libellaliques; elle remercie l'évêque en termes cha-



2 28 NOVATIEN

leureux des encouragements qu'il a adressés aux confes-

seurs incarcérés; elle conclut en déclarant que l'Église

de Rome ne se croit pas en droit de trancher définiti-

vement la question des lapsi avantquel'évêque romain,

mort depuis peu, ait été remplacé; que provisoire-

ment les lapsi n'ont qu'à faire pénitence sans essayer

d'extorquer une amnistie prématurée, étant entendu

qu'en cas de péril de mort, il sera tenu compte, pour

leur réconciliation avec l'Église, des mérites qu'ils se

seront acquis individuellement. — La lettre xxxvi est

relative aux mêmes débats. C'est une réponse à la let-

tre XXXV où Cyprien avait signalé au clergé romain

l'entêtement répréhensible de quelques lapsi qui se refu-

saient à s'engager dans la voie de la pénitence, sous

prétexte qu'ils avaient d«jà reçu leur pardon du mar-

tyr Paulus. L'attitude de Cyprien y est pleinement

louée, tandis que l'inconséquence de certains martyrs,

comme aussi la rébellion de certains pécheurs, reçoi-

vent une forte réprimande.

Ces deux lettres avaient été rédigées par le prêtre

romain Novatien. Cyprien l'indique pour la lettre xxx

{Ep. Lv, 5); le tour et le style de la lettre xxxvi ne

permettent guère de douter qu'elle soit sortie de la

même plume.

C'est un des gains de la critique moderne d'avoir

remis en lumière la physionomie vigoureuse de ce

Novatien. Nous sommes peu au fait de ses origines.

D'après un témoignage assez douteux de l'historien

Philostorgue. il aurait été Phrygien {H.E., YIII, xv).

Dans une lettre qu'Eusèbe a partiellement transcrites

le pape Corneille le dépeint sous les plus noires cou-

leurs. Il flétrit sa méchanceté, ses mensonges, ses parju-

I. H.E., VI, xLiii.



NOVATIEN 229

res, son tempérament insociable, son « amitié de loup »,

et ne veut voir autre chose en lui qu'un (( mons-

tre astucieux et mauvais », jadis possédé du démon
et qui aurait reçu le baptême dans des conditions de

validité fort équivoques Mais certaines expressions

dont Corneille se sert pour le désigner laissent entre-

voir, en dépit de leur tour ironique S la place impor-

tante que Novatien tenait dans le elergé romain et la

valeur intellectuelle qui encourageait ses ambitions

On en peut dire autant des critiques significatives par

où saint Cyprien le montre se targuant de son élo-

quence, et déplore ses accointances fâcheuses avec la

philosophie profane ^

Novatien avait espéré se faire élire évêque de Rome.

Ce fut Corneille qui passa. Sa déception dut être cui-

sante. Un certain Novat (avec qui il a été plus d'une

fois confondu à tort''), prêtre carthaginois de tempé-

rament fort brouillon, vint l'inciter à rompre avec

Corneille. Novatien trouva moyen d'extorquer sa pro-

pre ordination comme évêque à trois évêques d'Italie,

gens assez simples d'esprit et dont les fumées du vin,

si l'on en croit Corneille, avaient obscurci l'entende-

ment. C'était le schisme (261). Au surplus, les riva-

lités personnelles se compliquaient de divergences

d'idées. Novatien s'était mis à protester contre toute

réconciliation des lapsi. Il réservait à Dieu leur pardon,

et déniait à l'Église le droit d'anticiper sur le verdict

1. O &oY|uaTic!Ttîc;, ô xr[ç, KXx\T^cJaaaTtxf\(; è7itOTiî|LiT\<; v-jepaan\axt\ç, à

èv&vxt\tt\<; toO eùa-^-yeXîou.

2. Ep. XLiv, 3 ; Lv, 16 et 3/4 ; lx, 3.

3. L'erreur a été favorisée par la formation défectueuse du nom par
lequel, à Rome même, se désignaient ses partisans : l\uualiani (au lieu de
Noualianani). Voir la note a8 de la P. G., xxxix, 420. En Orient, il est

ordinairement appelé Noouâtoi;.



23o NOVATIEN

divin'. Le clan sur lequel il s'appuyait était trop res-

treint pour que cette rigueur prévalût. Il fut excom-

munié tant à Rome qu'à Carthage. Son parti essaima

à travers le monde romain^ et il semble que ses

théories s'exagérèrent ultérieurement jusqu'au refus de

l'absolution aux péchés mortels, quels qu'ils fussent'.

D'après une donnée suspecte de Socrate, Novatien

serait mort martyr pendant la persécution de Valérien.

Il avait beaucoup écrit. Saint Jérôme cite de lui

dans son de Viris illastribus (§ lxx) les ouvrages sui-

vants : de Pascha, de Sabbato, de Circumcisione, de

Sacerdote, de Oralione, de Cibis iudaicis, de fnslanUa

(= de la Persévérance), de Atlalo, de Trinitale ; il

ajoute un « et multa alla » qui a encouragé les critiques

à imputer à Novatien plus d'un ouvrage d'attribution

douteuse. Nous avons vu que le de Spectaculis et le de

Bono Pudicitiae sont peut-être à retenir parmi ces

écrits mis par hypothèse à son compte. Pour le de

Trinilate et le de Cibis Iudaicis la tradition littéraire est

beaucoup plus solide. On remarquera que Novatien

est le premier écrivain romain qui ait écrit en latin

exclusivement. C'est là un indice du recul du grec

dans la communauté chrétienne de Rome.

II

Le de Trinilate fut publié en i5/i5 par Gagny-Mes-

nart parmi les œuvres de Tertullien. C'est Jacques de

I. Cf. Gyprien, Ep. lv, 27-38; lvîi, k-

3. Vers l'Ouest jusqu'en Espagne, vers l'Est jusqu'en Syrie. En Orient,

ses disciples s'intitulaient les (( purs » (xaôapoî : cf. Eusèbe, H.E., VI,

XLIII, l).

3. Saint Ambroise, De Paen., I, x (P.L., xvi, 689).



LE DE CIBIS lUDAICIS 23l

Pamèle {Pamelius) qui, en 1579, le restitua àNovatien.

Cette confusion d'auteurs remonte à l'antiquité. Rufin

la commettait déjà et saint Jérôme dut rectifier son

erreur : (( Nec Tertulliani liber est nec Gypriani dici-

tur (déclare-t-il) sed Nouatiani, cuius et inscribitur

titulo, et auctoris eloquium stili proprietas demons-
trat'. )) Sans doute le titre n'est-il pas dû à Novatien

lui-même, car le mot Trinitas n'apparaît pas dans le

traité. C'est moins encore une théorie complète de la

Trinité qui y est développée, qu'un essai sur les rap-

ports du Fils avec le Père. Le plan est net et comporte

quatre parties : Dieu le Père (i-viii) ; Jésus-Christ,

distinct du Père, vrai Dieu et vrai homme (ix-xxviii)
;

le Saint-Esprit (xxix) : appendice sur le mode de

conciliation de la divinité du Fils avec l'unité de

Dieu (xxx-xxxi). La christologie de l'auteur se fonde

pour l'essentiel sur celle de TertuUien. Cependant

saint Jérôme a quelque peu exagéré, en donnant le

de Trinitate comme un simple résumé de « l'œuvre »

de TertuUien (c'est sans doute à VAdaersus Praxean

qu'il songe) : Novatien a ses conceptions personnelles,

qu'il expose volontiers sous une forme qui confine

au syllogisme ^ parfois aussi avec une ampleur qu'on

voudrait plus discrète '.

III

Jusqu'en 1898, le de Cihis ludaicis n'était connu,

comme le de Trinitate, que par l'ancienne édition de

I. Contra Ftufinum, II, xix (P.L., xxiii, 444).

a. Cf. XVI (Fausset, p. 56); xxx (id., p. iia).

3. V. g. s H (Fausset, p. g, 1. 5-i4).



2 32 NOVATIEN

Gagny-Mesnart, reproduite et plus ou moins rectifiée

par celle de Ghelen, de Pamèle, de Jackson, de Gal-

landi, etc. A cette date, un manuscrit contenant,

outre le de Cibis, des versions latines de l'Épître de

saint Jacques et de l'Épître de Barnabe ainsi que

l'œuvre de l'hérésiologue Filastre, fut découvert à la

Bibliothèque de Saint-Pétersbourg. Ce manuscrit, du
IX* siècle, avait appartenu originairement au cloître

de Saint-Pierre-de-Corbie. Transporté à Paris en i638,

il était tombé pendant la Révolution française entre

les mains dun secrétaire d'ambassade russe, P.

DubroAvski. Il a servi de base à la recension de Land-

graf et Weyman.
Le de Cibis ludaicis a la forme d'une lettre que Nova-

tien, momentanément séparé de son troupeau, adresse

« au peuple ferme dans l'Évangile » {plebi in Euangelio

perstanli). Dans deux instructions précédentes, il lui

a montré déjà à quel point les Juifs comprennent

mal leur propre Loi. Ils ignorent ce c{u'est la vraie

circoncision, ce qu'est le vrai sabbat. Et pas davan-

tage ne comprennent-ils le sens véritable de la dis-

tinction entre les animaux purs et les animaux im-

purs, telle qu'elle est établie dans le Lévitique.

A la prendre au pied de la lettre, comme le font

les Juifs, cette distinction n'irait à rien de moins qu'à

favoriser l'hérésie gnostique, d'après laquelle une par-

tie de l'œuvre divine ne serait point bonne. Si Dieu

a déterminé des catégories entre les animaux qui, à

l'origine, avaient tous été bénis également, c'est pour

un enseignement pédagogique et moral. En soi, tout

animal est « pur ». Mais Dieu voulait faire compren-

dre aux Juifs, êtres charnels, l'obligation de fuir les

vices que symbolisaient les animaux défendus : « In

animalibus mores depinguntur humani et actus et



LE DE CIBIS lUDAICIS 233

uolontates ex quibus ipsi homines fîunt uel mundi
uel immundi » (§ m) : par exemple, la vie fangeuse

du porc, les larcins de la fouine, l'orgueil du cygne,

la haine de la chouette pour la lumière, etc.. Au
contraire, les animaux purs représentent les vertus

que Dieu aime : les ruminants ne sont-ils pas l'image

de l'homme qui remâche sans cesse les préceptes

divins ? les poissons aux rugueuses écailles ne rap-

pellent-ils pas les mœurs âpres, hérissées, rudes, soli-

des et graves de l'homme de bien ? La prohibition de

certains aliments châtiait les Juifs d'avoir préféré à

la manne les mets d'Egypte, et leur apprenait la tem-

pérance. Mais tout cela est périmé. La religion du

Christ consiste en bien autre chose qu'en des res-

trictions de cette sorte. « Deus uentre non colitur. »

La nourriture véritablement pure et sainte, c'est une

conscience immaculée, une vie innocente. S'ensuit-il

que tout excès soit désormais licite ? (§ vi.) Non pas.

La religion du Christ est aussi une religion sévère ; et

ceux-là doivent s'en souvenir qui se complaisent

dans la bonne chère, qui s'inondent de vin pur au

sortir même du sommeil S ou s'abandonnent à la

débauche.

L'interprétation que donne Novatien des prescrip-

tions du Lévitique n'était point neuve. On la trouve

déjà dans la lettre où, sous le nom d'Aristée, un juif

hellénisé avait essayé d'expliquer aux Grecs dédai-

gneux du judaïsme non seulement l'origine de la tra-

duction des Septante, mais aussi la raison d'être de

tels préceptes dont ils se scandalisaient-. Elle appa-

raît également dans VEpUre de Barnabe \ œuvre d'un

I. Ce dernier trait est une réminiscence de Sénèque, Ep. cxxi, 6.

a. S i43; i44; 164; 3o6 (éd. Wendland).
3. ï, i-g.



2 34 COMMODIEN

Juif converti qui écrivait sans doute dans la pre-

mière moitié du second siècle de notre ère. Tertul-

lien lui-même l'esquisse dans Vadaersus Marcionem\

Mais elle est développée dans le de Cibis ludaicis avec

une clarté, un choix d'exemples et même une aisance

de style où se décèle un esprit méthodique, familier

avec les meilleurs écrivains profanes. On a remarqué

à quel haut degré Novatien pousse le spiritualisme en

matière de réglementations alimentaires. Il est en

retard à ce point de vue sur le christianisme de son

temps. Un autre intérêt de l'opuscule est d'ouvrir

comme une première perspective sur le symbolisme

du moyen-âge, qui aimera à personnifier dans cha-

que animal un vice ou une vertu humaine ^

IV

L'antiquité chrétienne est à peu près muette sur le

compte de Commodien. Gennadius de Marseille, qui

semble avoir écrit les 82 premières notices de son de

Vlris illiistribiis entre 467 et 469, lui consacre le para-

graphe suivant (§ xv) :

C'est en lisant aussi, parmi les écrits profanes, nos écrits chré-

tiens, que Commodien fut touché de la foi. II devint donc chrétien,

et voulant offrir en présent au Christ, auteur de son salut, le fruit

de ses études, il écrivit contre les païens dans un style médiocre
et en un quasi vers (mediocri sermone quasi uersa). Peu familiarisé

comme il l'était avec nos livres saints, il s'est montré plus capable
de détruire les erreurs païennes que de fortifier nos propres
croyances. Voilà pourquoi, traitant contre eux des promesses
divines, il a conduit sa discussion dans un esprit passablement

I. II, xvni.

a. Voy. H.-G. Taylor, The Mediaeval Mind, iQili^, II, p. 67-130.



COMMODIEN 235

grossier et pour ainsi dire épais (uili satis et crasso ut ita dixerim

sensu) qui les a jetés dans la stupeur, et nous dans le désespoir.

S'étant mis à l'école de TertulUen, de Lactance et de Papias, il a

inculqué à ceux qui l'ont étudié une doctrine parfaitement morale

et surtout l'amour de la pauvreté volontaire, qu'il avait lui-même
embrassée. »

Une mention de Gommodien apparaît encore dans

la décrétale attribuée au pape Gélase (P. L., lix, i63) :

« Les écrits de Gommodien sont apocryphes [c'est-à-

dire non-canoniques]. »

Aucun autre écrivain ancien ne parle de lui. Ses

œuvres ne furent imprimées que tardivement. Le

Jésuite Jacques Sirmond signala les Instructiones et en

cita deux morceaux dans son édition d'Ennodius (1611).

Nicolas Rigault les publia pour la première fois, à

Toul, en 16/19. Quant au Carmen Apologeticum, il ne

ne fut découvert qu'au milieu du XIX" siècle par

J.-B. Pitra dans un manuscrit du VHP siècle, de la

bibliothèque de Thomas Philipps, à Middlehill. Pitra

l'inséra dans son Spicilegium Solesmense, t. I (Paris,

1852), p. 21 et s. Le poème est sans titre et sans nom
d'auteur, mais l'identité de certains vers (par ex.

Instr. I, xxviii, i = Carm. ApoL 229), l'analogie des

idées, du style, de la métrique, permirent à Pitra de

l'attribuer avec certitude à Gommodien.
D'intérêt fort modeste en elle-même, l'œuvre de

Gommodien a reçu un regain d'actualité des discus-

sions dont la personnalité de l'auteur et la date de

l'œuvre ont été l'objet en ces dernières années. Avant

de prendre position dans ces débats, il faut indiquer

le contenu et l'esprit des Instructiones et du Carmen

Apologeticum.



236 . COMMODIEN

Les InslracUones per lifteras iiersuum primas com-
prennent 80 pièces, de 6 à 48 vers. Ces pièces sont

(( acrostiches », c'est-à-dire que les premières lettres

lues verticalement forment un ou plusieurs mots. Il

y en a deux (L xxxv ; II, xix) qui sont abécédaires,

les premières lettres correspondant à la série des

lettres de l'alphabet. La division courante en deux
livres {ki pièces + 89) n'est pas très satisfaisante. La
coupure serait mieux placée après II, iv, d'après la

nature même des sujets. Le titre du recueil s'explique

par le vers ï, i, 9 : (( 06 ea perdoctus ignaros instrao

uerum n : (( Moi qui sais, j'instruis dans le vrai ceux

qui l'ignorent. ) Le premier livre s'adresse spéciale-

ment aux infidèles du dehors. Le second livre est

plus ésotérique. Commodien y expose ses idées « escha-

tologiques », puis il distribue des conseils moraux et

disciplinaires aux diverses classes de chrétiens : caté-

chumènes, matrones, confesseurs, ecclésiastiques, etc..

Le Carmen Apologeticiim comprend 1060 vers grou-

pés deux à deux. Il s'ouvre par un avertissement de

l'auteur aux païens (1-88) ; vient ensuite un exposé,

d'une théologie assez peu exacte, principalement au

point de vue trinitaire, sur Dieu, le Christ, la Révéla-

tion (89-678) ; une démonstration de la nécessité de

la foi pour le salut (679-790) ; enfin un tableau des

derniers temps du monde (791-1060). D'une façon

générale, le Carmen Apologeticiim paraît supérieur aux
Instrucliones, sans doute parce que l'auteur ne s'y est

pas assujetti aux contraintes de l'acrostiche. Mais

l'esprit qui anime les deux ouvrages est le même.



COMMODIEN 287

Commodien n'a rien du spéculatif qui expose ses

idées pour le plaisir de les voir se grouper en système

et s'appeler l'une l'autre par des affinités naturelles.

A ses yeux, comme pour Tertullien et Cyprien, le

christianisme est la grande, l'unique affaire. Il s'agit

de décourager ses ennemis et de confirmer dans leur

foi ceux qui, déjà chrétiens, tendent à oublier les

devoirs auxquels cette profession les engage.

Parmi les incrédules, c'est d'abord aux païens qu'il

s'en prend. Il ne leur ménage pas les sarcasmes. Le

mot stultus est, à leur égard, son épithète de prédi-

lection. Il multiplie les plaisanteries de cette qualité :

« Pauvre fou, tu crois donc que Jupiter tonne, lui

qui est né sur la terre et fut nourri du lait d'une

chèvre ? Et si Saturne l'avait dévoré à cette époque,

qui donc aurait plu maintenant, lui mort'? » « Vous

osez appeler dieux des statues fondues dans l'airain ?

Faites-en donc plutôt des marmites à votre usage *. »

Il s'emporte contre les « brutes ignorantes » dont le

cœur engourdi est indifférent à la vérité, et qui se

complaisent, tels des porcs à l'engrais, dans leurs

bestiales jouissances ^ Comment vivre, cependant, si

la vie n'est dominée par une loi * ? — Quant aux Juifs,

(( éternels méchants, récalcitrants au cou sans sou-

plesse ^ », il leur reproche leur entêtement à éluder

les évidences de l'histoire. « Vous ne voulez pas vous

laisser convaincre : aussi serez-vous déshérités ". » Il

leur consacre, dans le Carmen Apologeticum, un mor-

ceau spécial (v. 617-744)011 il stigmatise leur orgueil,

1. Instr., I, VI, 7-10.

2. Ibid., I, XX, 6-7.

3. Carmen ApoL, 16 et s.

/4. Instr., I, XXIII, !\.

5. Ibifl., I, xxxvm, i.

6. V. a.



238 COMMODIEN

et cette prétention qu'ils conservent de suppléer par

des rites à la pureté de cœur qui leur manque :

« Nos sumus electi ! dicentes '. » — Commodien
n'oublie pas non plus les païens judaïsants qui vivent

« douteux entre deux partis ^ » et courent à la syna-

gogue pour revenir de là à leurs temples. Cette atti-

tude équivoque sera leur perte : elle les voue aux

tortures d'outre-tombe.

A l'égard des croyants eux-mêmes, il ne témoigne

que de peu de mansuétude, à quelque rang qu'ils

soient placés. Il reproche aux femmes chrétiennes leurs

parures, leurs frisures, leurs yeux peints et leurs che-

veux teints, tout cet attirail qu'elles devraient laisser

aux courtisanes \ « Triomphez du malin, pudiques

femmes du Christ, et ne montrez qu'en les donnant
toutes vos richesses. » Il stigmatise aussi la vanité

des funérailles somptueuses *, la brutalité de l'ivrogne-

rie% les bavardages frivoles à l'église ^ Ses critiques

n'épargnent pas non plus les gens d'Eglise, les u doc-

teurs » qui, dans l'espoir d'un présent, font acception

de personnes et autorisent certains relâchements ', les

clercs qui n'observent pas la Loi qu'ils prétendent

enseigner*. Tout autre est l'idéal du chrétien. Il doit

accomplir virilement une tâche sans joie \ en cette

vie qui n'est qu'une longue chaîne de douleurs et de

tribulations :

1. Carmen ApoL, 676.

3. Instr., I, XXIV, i.

3. Instr., II, xviii ; xii.

4. II, XXXIII.

5. II, XXXVI.

6. II, XXXV.

7. II, XVI, 1-2.

8. II, XXXIV.

9. I, XXVI, 10 et s.



LE MILLÉNARISME DE COMMODIEN 289

« Esto ergo talis qualem uult esse te Christus :

« Mitis et in illo hilaris, nam saeculo tristis.

« Excurre, labora, suda, cum tristitia pugna'. »

Pour cela, qu'il fuie les spectacles ^
; qu'il se rende

compte du peu que valent les études profanes, au prix

de la rectitude de la volonté '
; qu'il fasse de larges

aumônes et accepte avec une entière résignation les

épreuves que Dieu lui envoie *...

Ces exhortations grondeuses, adressées aux rudes

(le mot signifie, non pas comme le croyait G. Bois-

siei" les (( ignorants », mais ceux qui ne connaissent

pas le christianisme ou qui ne s'inspirent pas de son

véritable esprit), prennent une force encore plus pres-

sante, à la lumière des perspectives eschatologiques

que le poète ouvre dans quelques pièces des Instruc-

tiones^, et surtout dans le Carmen Apologelicam.

M. Monceaux * a remarqué que le tableau tracé par

Commodien de la fin des temps est le plus complet

que nous ait légué la fantaisie des « millénaristes »

chrétiens. « Guidé j^ar la foi et par la Bible, Commo-
dien évoque réellement devant ses yeux ces spectacles

grandioses qu'il peint avec un enthousiasme de dévot

sûr d'aller au Paradis, et avec une précision de témoin

oculaire. »

A suivre la contexture du Carmen Apologeticum^

voici de quels traits il les a composés.

C'est au bout de six mille ans que viendra l'immor-

talité promise à l'homme. L'homme ressuscitera,

reconnaîtra la vérité des promesses qui lui ont été

I. II, XVII, 16-17.

a. II, XVI, 4-6 ; ai-aS ; Carmen Apol., 207 et s.

3. Carmen Apol., 583-4.

4. Instr., II, XXXII.

5. I, xLi ; II, 1-4 ; xxxix.

6. III, 479-



'2 ko COMMODIEN

faites et sentira pleinement sa félicité morale et physi-

que (v. 791-805)*. Signes précurseurs de cette résur-

rection. Le roi Apollyon ^ envahit Rome avec les

Goths ; il traite durement les païens, fait passer le

Sénat sous le joug, et manifeste par contre aux chré-

tiens toute sa bienveillance. Cet épisode dure cinq

mois (v. 806-823) ". Arrive sur ces entrefaites Cyrus,

que Commodien identifie à Néron tenu en réserve

dans des lieux mystérieux pour l'œuvre qu'il doit

accomplir *. Sa venue est prophétisée par Hélie pen-

dant une demi-semaine '. Juifs et Romains se mettent

à adorer Néron et, sous sa conduite, se disposent à

massacrer les chrétiens. Héliç exerce la rcprésaille de

redoutables fléaux \ Cependant, à l'instigation des

Juifs, Néron fait périr sept mille chrétiens % dont

Dieu enlève au ciel les cadavres (v. 823-865) «. La

persécution redouble. Le peuple chrétien est exilé de

Rome ^ Néron s'adjoint deux Césars'", envoie partout

des édits et prescrit à tous de sacrifier ". Durant trois

ans et demi le sans: coule. Mais Néron va être

1. Pour l'image de ce bonheur, cf. Apocal. xxi, 4.

2. Cf. Apocal. IX, II.

3. Ibid., IX, lo.

h. Certains pensaient que Néron reviendrait sous un autre nom, afin

que les Juifs le reçussent comme un Christ (cf. Victorin de Petau, in

Apoc. XIII, i6; Lactance, Inst. diu. VII, xvi, 4). Le choix du nom de

Cyrus, que donne ici Commodien, s'explique peut-être par Isaïe, xliv,

a8, et XLV, i. Sur la légende de Néron, cf. Geffcken, Nachrichten de Gôt-

tingen, Phll.-Hist. KL, 1899, p. 44i-ii62. Les traits relatifs à Néron sont

épars dans Commodien aux passages suivants : Carm. ApoL, 81 3-838

851-858; 869-87^; 885-897; 909-9'8; 937-935; Instr., I, xr.i, 7-11.

5. Combinaison probable de Malaghie, iv, 5, avec Apocal. xi, 11.

6. Cf. Apocal., XI, 6.

7. Pour ce chiffre. Cf. Apocal., xi, i3 (il y est appliqué, cependant, à

des ennemis de Dieu).

8. Cf. Apocal., XI, 9 et 12.

9. Orac. Slbyll., iv, i35.

10. Cf. Daniel, vu, ai.

11. Pour la cessation de Voblatio au Christ (v. 879), cf. Daniel, ix, 37.



LE MILLÉNARISME DE COMMODIEN 2^1

dépouillé du pouvoir dont il a abusé (v. 865-890). Un
roi se lève en Orient et s'avance vers Rome à la tête

de quatre nations (Perses, Mèdes, Chaldéens, Babylo-

niens) '. Néron marche à sa rencontre avec les deux

Césars. Ils sont tous trois massacrés, et leurs cadavres

deviennent la pâture des oiseaux -. Leurs armées pil-

lent Rome, et l'orgueilleuse cité qui se croyait éter-

nelle est brûlée et anéantie (v. 891-926)». Le roi

vainqueur se dirige vers la Judée et cherche à séduire

les Juifs par des prodiges *. « Il est l'Antéchrist pour
les Juifs comme Néron l'était pour nous '. « Bientôt

les Juifs déçus en sont réduits à implorer le secours

du vrai Dieu (v. 927-9/io). Dieu fait alors avancer un
peuple qu'il gardait par delà la Perse. Ce peuple est

formé de neuf tribus et demie de Juifs, sur les douze

tribus traditionnelles ". Description de l'innocence de

ce peuple et de son bonheur. Il s'achemine vers la

Judée au milieu de la joie universelle. Le tyran fuit

vers le Nord et lève une armée. Mais il est pris, le

1. Ces quatre peuples rappellent peut-être les quatre anges de l'Apoca-
lypse. Ce .sera l'interprétation de saint Epiphane, Panarion, Ll, xxmi.

2. Cf. Apocal., XIX, 17 ; si.

3. Cf. Apoc, iviii, 7. L'idée d'un châtiment suspendu sur Rome, cité

pécheresse et persécutrice, est fréquente dans les Oracles Sibyllins (ill,

356-364 ; V, 162-178; 386-397; VIII, 37-49; 80-106; i65). Les apologistes
latins n'y font allusion qu'avec la plus grande discrétion ; Tertullien,
ApoL, XXXII, 1 ; saint Cyprien, ad Demetr., xxi (Hartel, p. 366, 8) ; Lac-
tance, VH, xv, 18.

4. Cf. Apocal., XIII, i3.

5. Commodien distingue donc deux Antechrists. Ce dédoublement se
rencontre aussi chez Victorin de Petau, in Apoc, xm, 16 (P. L., v, 338 G)

;

chez Lactance, de Mort. Pers. 11, qui fait allusion à la croyance populaire
fondée sur les affirmations de la Sibylle (quidam deliri credunt... Sihylla
dicente) d'après laquelle Néron apparaîtrait à la fin des temps comme
précurseur de l'Antéchrist. V. aussi Sulpice-Sévère, Dial. 11, xiv ; Chron.
U, XXIX, 5 ; saint Jérôme, in Dan., ix, 29 (P. L., xxv, 568). — Ni l'Apoca-
lypse, ni Hippolyte de Rome ne mentionnent un double Antéchrist.

6. Cf. EsDRAs, IV, XIII, 4o et s. ; Apoc. de B.vnucn, r.xxvm-i.xxxvi (Schû-
RER, Gesch. d. Jud. Volkes, 111», 3o5).

16



2 42 COMMODIEN

démon également, et ils sont plongés tous deux dans

les flammes '. Les saints entrent dans la Cité sainte,

et prient Dieu de ressusciter les morts, selon sa pro-

messe (v. 941-992). Dieu commence par faire pleuvoir

le feu sur les impies. Bien peu y échappent. Puis se

déchaîne la catastrophe suprême, annoncée par les

sons stridents de la trompette. C'est, dans la nuit, un
effroyable écroulement de l'univers avec déchaîne-

ment de la foudre, chute des étoiles, tremblements de

terre, rugissements de l'ouragan. Une rosée protège

quelques privilégiés, marqués d'avance par le Christ.

Pendant sept mois, le feu purifie la terre. Les hum-
bles descendent du ciel au milieu des anges. Les corps

des justes ressuscitent et sont portés sur les nues vers

le Christ. Les bourreaux de Jésus ressuscitent aussi

pour contempler ce spectacle, puis ils sont replongés

dans les abîmes (v. 993-1060).

Les înstriictiones fournissent en supplément quel-

ques données curieuses que Commodien a laissées

tomber dans le Carmen Apologeticiim. C'est ainsi que,

d'après l'ordre des événements indiqué dans les îns-

tructiones (II, i : m ; iv), entre la première conflagra-

tion du monde {^Carmen, v. 998-998) et la seconde (v.

999-io/ii), se place la descente de la Jérusalem

céleste, où les justes reçoivent la récompense qu'ils

ont méritée par leur résistance héroïque à l'Anté-

christ, u Ils engendrent dans des noces pendant mille

ans. Là sont rassemblés tous les tributs que la terre,

par un continuel renouvellement, répand en abon-

dance. Point de pluie, point de froidure dans cette

ville dorée... ; la lumière des lampes y serait super-

flue ; elle brille de la clarté de Celui qui l'a créée et

jamais n'y règne la nuit. » (II, m, 9 et s.).

I. Cf. Apocai, XIX, ao.



SA LANGUE ET SA MÉTRIQUE 243

VI

Des rêveries apocalyptiques, inspirées de sources

juives et judéo-chrétiennes; des injonctions sans com-
plaisance, qui visent aussi bien les chrétiens, trop

enclins à éluder la rigueur de la loi du Christ, que

les infidèles du dehors : voilà de quoi est faite l'œu-

vre de Commodien.

Rapportée à l'usage classique, sa langue fourmille

d'incorrections. Il brouille les déclinaisons et les con-

jugaisons; il confond la question ubi et la question

quo ; il néglige la syntaxe d'accord et la règle de la

concordance des temps. Ses vers « renferment la plus

belle collection de barbarismes qu'ait pu rêver le

plus mauvais latiniste' ». Pourtant son style n'est pas

celui d'un indoctus. Outre l'Écriture sainte, aliment

principal de sa pensée, outre les auteurs chrétiens

(Tertullien, saint Gyprien), Commodien a au moins

effleuré la lecture de certains écrivains profanes, tels

que Térence, Lucrèce, Virgile, Horace, peut-être

aussi Salluste, Cicéron, Tibulle, Ovide^ Il s'essaie

gauchement à divers procédés classiques : allitérations,

parallélismes entre les vers, antithèses, accumulations

de synonymes. Il atteint quelquefois à des raccourcis

assez énergiques dans le tour et l'expression. Mais le

sentiment de l'art lui fait défaut : en dépit de quel-

ques traits heureux, l'ensemble reste prosaïque, pesant

et maladroit.

I. Monceaux, III, /|83.

a. Relevé de ces réminiscences dans l'édition de Dombart, et dans

Manitius (R.L.M. xlv [iSgoJ, p. 3i7, et xlvi (1891], p. i5i), Ciceri (Di'dos-

caleion II [igiS], 363); J. Martin (S. B. W. t. i8i, 6, p. 108).



244 COMMODIEN

Quant à son hexamètre, on l'a comparé à celui d'un

écolier moderne qui connaîtrait passablement les règles

générales du vers latin, au point de vue de la césure et

de la forme des deux derniers pieds, mais qui saurait

très mal la quantité. Il est arrivé à Commodien de faire

de bons hexamètres (il y en a 87 dans les Instractiones
;

26 dans le Carmen Apologeticam); mais la plupart du

temps, ses vers sont faux parce que le poète n'a plus

le sentiment de la prosodie. Des coupes classiques ordi-

naires, il n'a guère retenu que la penthémimère, qu'il

emploie presque constamment '. Aux deux derniers

pieds, il reproduit la distribution classique des mots

et des accents, mais là, comme ailleurs, il verse dans le

moule traditionnel des éléments qui ne le sont guère.

Cette imitation grossière de l'hexamètre classique

doit-elle être considérée comme un fait isolé, qui serait

l'indice a d'un art qui commence^ »? Point. M. Mon-

ceaux a montré' comment, dans les deux tiers des

inscriptions métriques, soit chrétiennes, soit païennes,

que l'on a relevées dans les provinces romaines, sur-

tout en Afrique, la quantité est brouillée. Par contre,

la coupe s'immobilise au 5' pied ; le rythme habituel

des deux derniers pieds subsiste ; et, tout comme chez

Commodien, l'acrostiche, l'assonance, quelquefois

même la rime, y sont en honneur. Commodien n'a

donc innové en rien. Il n'a pas davantage préparé l'a-

venir, car ces vers paraissent n'avoir rien de commun
avec les vers « rythmiques » des siècles suivants*.

1. Il y a aussi quelques exemples d'hepthémimère, et quatre cas au
moins de césure xarà TpiTO\ xpo/atov (Instr., I, lo, 8; II, 7, i5 ; n, 10;

3i, 6).

2. G. BoissiER, Fin da Paganisme, II, 87.

3. III. /.3o et s.

h. Sur sa métrique, v. Vernier, dans Rev. de PhiloL, t. XV (1891); Ha-

VET, Métrique, § /196 ; Vrow, ouv. cité ; et surtout Monceaux, III, !tSi et s



SA LANGUE ET SA MÉTRIQUE 245

Remarquons, au surplus, que les perplexités des

spécialistes relativement au système de versification

de Commodien' ne pourront être levées que lorsque

nous posséderons une édition plus fidèle aux manus-
crits que l'édition du Corpus de Vienne. En plus d'un

cas, Dombart a retouché le texte pour l'accommoder

à la métrique qu'il attribuait à son auteur.

On a parfois supposé chez Commodien une volonté

délibérée d'adapter ses moyens d'expression au public

peu lettré qu'il aurait visé spécialement^ En soi, l'hy-

pothèse n'aurait rien d'invraisemblable. Saint Augus-

tin ne fit pas autre chose, ainsi qu'il l'explique dans

ses Rétractations, quand il écrivit son Psaume abécé-

daire contre les Donatistes^ Mais le cas de Commo-
dien paraît fort différent. Il ne limite nullement aux

illettrés le cercle de ses lecteurs : j'ai signalé l'erreur

que l'on commet à ce propos sur le mot rudes. S'il

écrit mal, comme beaucoup de ses contemporains,

c'est malgré lui et sans y prétendre. Passionné comme
il l'est pour ses idées et pour sa foi, il les défendrait

certainement avec d'autres armes, si, en dépit de C[uel-

ques bouffées de littérature classique, il n'était resté

au fond assez ignorant.

I. Ces perplexités sont extrêmes, et un peu déconcertantes. Boissier et

ScHEiFER déclarent que Commodien ne tient aucun compte de la quan-
tité. Haussen affirme que le système de l'accent grammatical ne s'est

nullement substitué chez le poète au système de la quantité et qu'avant
la césure ainsi qu'à la tin du vers, la quantité des syllabes est observée

en une certaine mesure. Vernier soutient que jamais Commodien ne
remplace une syllabe brève par une syllabe longue accentuée : ce criti-

que admet au surplus qu'il se soit produit des déplacements d'accent.

Meyer va chercher son interprétation jusque dans la poésie des Sémites,
lesquels ne tenaient compte que du nombre des syllabes, et dont Com-
modien aurait uni les principes à ceux du cursus des [irosateurs, etc..

a. Boissier, 11, /jo ; et déjà Gaston Paris, LeUre à Léon Gautier sur la

versification latine rythmique, Paris, 1866 (Extraits de la Bibl. de l'Ec. des

Chartes, sixième série, t. Il), p. 28.

3. P.L., iLiii, 23-32. Cf. Retr., I, xix.



2^6 GOMMODIEN

VII

Une énigme enveloppe encore la personnalité de

Commodien, et tout l'effort de la critique n'a pas

réussi à la dissiper, non plus qu'à déterminer avec

certitude l'époque où il vécut. Les divergences sont

considérables, puisque aussi bien, au point de vue de

la date des Instructiones et du Carmen Apologelicum,

elles portent sur une période qui excède deux cents

ans. Depuis longtemps déjà, ce problème était dis-

cuté, quand, en 1906, le P. Brewer parut à quelques-

uns l'avoir résolu dans une importante étude sur

Commodien. Selon Brewer ', Commodien n'aurait

écrit ni au milieu du IIP siècle (Ebert, Boissier), ni

au début du IV (F.-X. Kraus), ni entre 260 et 35o

(Harnack), ni dans la seconde moitié du lY* siècle

(Maas), mais bien entre 458 et 466, dans le sud de la

Gaule. Telle est la conclusion à laquelle Brewer arri-

vait par des considérations d'ordre linguistique et par

l'examen des allusions historiques qu'il pensait aper-

cevoir, soit dans les Instructiones, soit surtout dans le

Carmen Apologeticum. Peu après l'apparition de ce

docte travail, J. Drâseke écrivait : « Il n'y a plus de

question Commodien ; Brewer y a apporté une solu-

tion définitive-. » C'était aller un peu vite en beso-

gne. La conviction de Drâseke ne s'imposa pas à tous

les esprits avec la même évidence qu'au sien. Par-

ticulièrement vive fut l'attaque menée contre les com-

1. Forschungen A. Ehrha.rd et J.-P. Kirsch, VI, 1-2. Padarborn, 1906;

ibid., X, 5 (1910).

2. T.L.Z., 1907, p. 80; ibid., 1911, p. 364.



l'époque de commodien 247

binaisons de Brcwer par M. Paul Lejay', que suivi-

rent bientôt Cari Weyman S F. Zeller \ d'Alês S

Revay ' et J. Martine On peut dire qu'aujourd'hui la

thèse de Brewer est plus que compromise. Cette

thèse s'appuyait en premier lieu sur un passage de

Carmen Apologeticiim (v. 805-822) où Brewer pensait

reconnaître plus d'un trait emprunté à l'épisode du
la prise de Rome par Alaric, en 4 10. Voici la traduc-

tion littérale de ce morceau : Commodien y indique

quelques-uns des signes annonciateurs de la fin du
monde :

« Mais, disent certains, quand faut-il croire que tout cela arri-

vera? » Voici, en peu de mots, à la suite de quels événements
ceux que j'annonce se réaliseront. Il y aura beaucoup de signes

qui marqueront le terme de cet immense désastre. Mais le début
«n sera la septième persécution dirigée contre nous. Déjà frappe à

la porte et se ceint de son glaive celui qui bientôt passera le fleuve,

tandis que les Goths feront leur ruée. Le roi ApoUyon sera avec

€ux — nom redoutable. 11 mettra fin, les armes à la main, à la

persécution des saints. Il marche sur Rome avec de nombreux
milliers (de guerriers) de sa race, et par un décret de Dieu il fait

partiellement des vaincus ses captifs. Beaucoup de sénateurs pleu-

reront alors, captifs ; et, vaincus par un barbare, ils blasphèment
le Dieu des cieux. Cependant ces païens nourrissent partout les

chrétiens. Pleins de joie, ils les recherchent plutôt comme des

frères. Quant aux luxurieux, aux adorateurs de vaines idoles, ils

les pourchassent et font passer le sénat sou» lejoug. Voilà les maux
que subissent ceux qui ont persécuté les aimés (de Dieu) : pendant
cinq mois ils sont massacrés sous cet ennemi. »

Il suffit d'analyser les détails de cette description

pour se rendre compte qu'ils ne cadrent nullement

I. R.G., t. LXIV(i907), p. 199-309; LXVIII (1909), p. laS.

a. Theolog. Revue, t. VII (1908), p. 5a3 et s. ; t. VIII (1909), p. 485 et s.

3. T.Q., t. XGI (1909), p. iCi-311 ; a32-4o6.

It. Rech. de Se. rcL, t. II (igi i), p. 479 et s. ; 099 et s.

5. Didaskaleion, t. I (1913), p. 455-480.

6. T.U., XXXIX, 4 (191 3).



2 48 COMMODIEN

avec les renseignements que nous ont légués les his-

toriens contemporains de la prise de Rome en ^lo.

Les envahisseurs sont représentés comme des païens :

or les Goths étaient devenus ariens depuis Valens

(364-378). Commodien insiste sur la bienveillance

dont ils gratifient les chrétiens exclusivement : or^

d'après Orose ' et saint Augustin ^ Alaric montra
une égale mansuétude aux païens eux-mêmes. Enfin

le sénat apparaît comme un collegium païen, comme
la citadelle du paganisme, et subit à ce titre un trai-

tement humiliant. Le moyen de rapporter au Y* siècle

une telle manière de l'envisager, alors que dès la fin du
IV^ siècle les sénateurs chrétiens, au témoignage de

saint Ambroise, y formaient la majorité ' ? En réalité,

Commodien imagine plus encore qu'il ne se souvient ;

et, mêlant les traits historiques aux réminiscences de

VApocalypse, il attribue un rôle eschatologique à ce&

Goths dont l'Empire avait déjà senti si lourdement

la menace, vers le milieu du IIP siècle.

Brewer s'efforçait également d'établir un rapport

entre une pièce des Insfructiones, II, x (le poète y
exhorte certains enfants, qui ont été ravis par l'ennemi

et réduits à une sorte d'esclavage, à rentrer, adultes,

dans le giron de l'Eglise), et une décision du pape

Léon P^ en 458, relative à la question de savoir s'il

fallait rebaptiser des enfants enlevés par les Vandales,

quand ils revenaient à la foi catholique. Mais certains

traits favorisaient assez peu ce rapprochement : si ces

1. VII, XXXIX, 10 (Zangbmeister, p. 546, il)).

2. De Ciuit. Dei, I, i (Hoffmakn, p. 4, 1. ai); III, xxix (H., p. i56, 26 ;.

157. 3).

3. Ep. xvii, 9 : « Cum maiore iam curia christianorum numéro sit

referta » ; xvn, 10 : « pauci gentiles », « innuraeri christiani senatores ».

Commodien insiste en plus d'un endroit sur le « paganisme » du Sénat

(Carmen Ap., v. 8i5-82o; 824; SSi-Sig; 85 1 ; 855; 910).



l'époque de commodien 249

enfants sont des captifs, comment le poète peut-il leur

conseiller de fuir « une race terrible et toujours en-

sanglantée, impie et rebelle et qui vit de la vie des

bêtes » (v. 8-9), comme si cela dépendait d'eux? On a

rimpression]que cet « ennemi », c'est bien plutôt l'Etat

persécuteur, qui a accaparé de jeunes consciences.

C'est qu'en effet rien ne décèle dans les Instriictiones

,

non plus que dans le Carmen Apologeticam, que

Commodien écrive après la réconciliation de l'Eglise

avec le pouvoir romain. La vie chrétienne, telle qu'il

la dépeint, est une vie sans cesse menacée', une vie

de lutte, où la paix elle-même, quand elle survient,

est une paix « traîtresse » ^ Une ou deux pièces

offrent même des analogies curieuses avec certain

épisode de l'époque de saint Cyprien, comme le

schisme de Félicissime \ Toutefois, il ne serait pas

invraisemblable qu'assez pauvre de son propre fonds

Commodien ait appliqué les expressions mêmes de

Cyprien à un cas différent de celui qu'avait visé le

saint. J'estime au total qu'on peut avec quelque sécu-

rité placer l'œuvre de Commodien entre 25o et l'édit

de Milan (3i3). Saint Jérôme ne parle pas de lui dans

son de Virls illustribiis, publié en 892 : c'est que le

caractère si peu littéraire de l'œuvre de Commodien
n'eût point favorisé les visées qu'il avoue dans sa

préface. Quant à Gennadius, la place qu'il assigne à

Commodien (entre Prudence et Audentius, d'une

part, Faustinus et Rufin, d'autre part) n'importe guère,

car il semble bien n'avoir su de lui que ce que les

Instriictiones lui en faisaient connaître.

I. Cf. Insir., II, IX, XIII, ixi, xxv, xxix.

a. De Pace subdola (xxv).

3. xxv et XXIX. Cf. Zeller, dans T.Q., 1909, p. SBg et s., pour ces ana-

logies verbales qui sont frappantes.



25o COMMODIEN

Commodieii était né païen '. Il déplore souvent ses

erreurs passées et il avoue qu'il a donné dans toutes

les superstitions ^ L'explicit du Carmen Apologeticiim

lui attribue la qualité d'évêque : rien dans son œuvre

ne confirme cette indication, qui provient peut-être de

la fantaisie d'un scribe. Il s'intitule mendicus Christi\

ce qui peut signifier « ascète » *, ou encore « qui

mendie pour le Christ » ^ En tête de la dernière

pièce des Insiructiones', là où il se nomme lui-même

en acrostiche, figurent ces deux mots Nomen Gasaei,

encore mal expliqués, quoique les hypothèses ne

manquent pas. Nom de l'homme de Gaza " ? nom du
<( trésorier » ? On ne sait au juste. Si on le croit

Africain, au moins d'adoption, c'est à cause de son

nom même, de sa langue, de ses nombreuses réminis-

cences de saint Gyprien, de l'usage qu'il fait des Tes-

iinionia ad Qairinum. Peut-être une connaissance plus

I. Les mots parentibas insciis ipsis (Instr., I, i, 5) ont été mal interprétés

par G. BoissiER (Fin du Paganisme, II, 89) : ils signifient : « (Je fréquentais

les temples), mes parents étant eux-mêmes des ignorants », et non « ... à

l'insu de mes parents ».

a. Instr., I, i, 4; I, vii, 21 ; I, xxvi, aB ; I, xxxiii, a ; Carm. ApoL, 3;

n ; 83.

3. Instr., 11, XXXIX : Commodianus mendicus Christi, tel est le groupe de

mots que l'on obtient en lisant de bas en haut la première lettre de

chaque vers de cette pièce.

4. Cf. C. Weyman, Miscdl. zu lat. Dichtern, tirage à part du IV Congrès

Intern. des Cathol. à Fribourg (1898), p. 9 et s. Wetman renvoie à Cas-

siodore, 10° Collatio, où l'expression est employée à propos de celui « qui

de aliéna largitate cotidianum posait auxilium ». Pour l'esprit ascétique

chez Commodien, cf. Instr., I, xxvi-xxviii, et Carmen ApoL, v. 679-616.

5. Monceaux (III, 463; cf. 83) remarque l'insistance avec laquelle

Commodien sollicite les aumônes des fidèles et les gourmande de ne pas

donner assez. Il voit en Commodien un de ces seniores laici qui (le fait

est attesté pour le début du IV° s., mais remonte plus haut sans doute)

aidaient l'évèque dans son administration.

6. Gaza, en Syrie : l'ethnique ordinaire est gazensis ; on rencontre

cependant gazeui, assez tardivement.

7. gasaeus, dérivé de gaza ou gazum, trésor, n'est pas attesté ailleurs.



LA PERSONNALITÉ DE COMMODIEN 25 1

approfondie du latin u chrétien » et de l'histoire des

idées chrétiennes permettra-t-elle quelque jour des

certitudes qui seraient prématurées à l'heure qu'il

est.



CHAPITRE IV

A LA VEILLE DE LA PAIX DE l'ÉgLISE

Arnobe et Lactance

bibliographie

I. Arnobe. - P.L., V, 718-1288 ; Reifferscheid, dans C.V., t. IV

(1875). Pour l'unique manuscrit d'Arnobe, voir plus haut, à

Minucius Félix. Le texte d'Arnobe a attiré spécialement l'atten-

tion des philologues : Meiser, dans S.B.M., 1908; Lôfstedt,

Arnobiam, Lund, 1917 (Cf. B.ph.W., 1917. 1291); Brakman,

Arnobiana, Leyde, 1917 ; K. Kistner, Arnobiana, Progymn.

St-Ingbert. Pfatz, etc.. La nécessité d'une édition nouvelle de

VAdu. Nationes se fait vivement sentir. — A consulter : Mon-
ceaux, III, 241-286.

IL Lactance. — P.L., VI et VII; Brandt, dans C.V., xix (1890)

et xxvn (fasc. i, 1893 ; fasc. ii, 1897). — A consulter : René

Pichon, Lactance, Paris, 1901 ; Monceaux, III. 287-359 ; Th. Stangl,

Lactantiana, dans Rh.M., LXX, 224-252. Brandt (Wochensch.

f. kl. PMI., 29 [1912], 1383) déclare qu'un remaniement de sa

propre édition serait indispensable. — La question de l'authen-

ticité du de Mort/bus Persecutorum a beaucoup perdu de son

importance depuis qu'un accord presque unanime s'est fait,

entre les critiques les plus autorisés, sur ce problème longtemps

débattu. L'ouvrage faisait partie d'un lot de manuscrits achetés

par Colbert au couvent de Moissac (Tarn-et-Garonne), sur le

conseil de Baluze. Celui-ci, en publiant l'opuscule pour la pre-

mière fois (1679), d'après un manuscrit fort gâté du ix' siècle

(Bibl. Nat. 2627 = Colbert. 1297), n'hésita pas à l'identifier avec

le de Persecutione attribué» à Lactance par saint Jérôme (de Vir.

ilL, Lxxx). Presque aussitôt cette attribution fut contestée par



BIBLIOGRAPHIE 353

Columbus, en 1684^, puis par Dom le Nourry, en 1710. Brandi,

l'éditeur de Lactance dans le Corpus Script, eccl. lat. a mis en

valeur les rationes dubiiandi (S.B. W., t. 120 [1890] et 125 [1891]).

Ces raisons ont été très habilement réfutées par René Pichon

{Lactance, p. 338 et s.), qui a emporté l'assentiment de Brandt

lui-même (B.ph.W., 1903, 1257). A part de rares dissidences

(v. g. Silomon, dans VHermes, 1912, p. 250-257), la solution de

l'authenticité est communément acceptée aujourd'hui. — Il n'en

est pas tout à fait de même pour les deux dédicaces à Constantin

incluses au livre I, i, 13-16, et au livre VII, xxvii, 2, des Instit.

diii. Brandt et Monceaux les considèrent comme interpolées, car

le ton triomphant de l'auteur ne s'accorde point avec l'ensemble

de l'ouvrage où perce la colère douloureuse de l'opprimé. Pichon

estime qu'on exagère l'opposition entre ces morceaux et le reste

des Institutions. Il se peut aussi que Lactance ait réédité lui-

même ses Instit. dite. (voy. Baïiffol, La Paix constant, et le

CathoL, Paris, 1914, p. 224 et s.). — En fait, ces dédicaces man-
quent dans certains manuscrits excellents. Ces mêmes manus-
crits laissent également tomber trois dissertations théologiques

où sont exprimées des idées d'un dualisme assez accentué.

Monceaux (III, 302) y voit des additions faites après coup. Selon

Pichon, ces morceaux seraient conformes au tour habituel des

idées de Lactance, théologien assez peu sûr. Brandt a fini par

accepter le point de vue de Pichon (B.p. W. 1903, 1225).

m. Victorin de Pettau. — P.L., V. 281-344 (reproduit Routh,

R.S., III, 451-453, pour le de Fabrica Miindi); Haussleiter, dans

C.V., tome xLix (1916). Voir plus loin les observations sur les

manuscrits.

SOMMAIRE

I. Le cas d'Arnobe. — II. L'Aduersus Nationes. Arnobe et la Bible.

Ses conceptions métaphysiques. — IIL Le Christianisme d'Ar-

nobe. — IV. Sa polémique contre le paganisme. — V. La
rhétorique d'Arnobe. — VI. L'opinion chrétienne sur son
compte. — VIL Lactance. Sa vie. — VIIL Le de Opificio Dei. —
IX. Les Inslitulions divines. L'apologétique de Lactance. Plan de



254 ARNOBE

l'ouvrage. — X. Les bévues de Lactance. Les parties vivantes de

l'œuvre. Les stratifications de la pensée de Lactance. — XI. Le

de Ira Dei. — XIL Le de Mortibas Persecutoram. L'histoire chré-

tienne. — XIII. Conclusion sur Lactance. — XIV. Yictorin de

Pettau, le premier exégète latin. — XV. L'Aduersus omnes hae-

reses.

I

Le cas d'Arnobe est, dans l'antiquité chrétienne, un
cas exceptionnel et assez curieux. Après avoir ensei-

gné toute sa vie la rhétorique à Sicca-Veneria, dans

l'Afrique proconsulaire, Arnobe se convertit sur le

tard, aux environs de la soixantième année. Son évê-

que, se niéfîant un peu de cet ouvrier de la dernière

heure, qu'il avait toujours connu fort enragé contre

les chrétiens, réclama de lui un gage de sincérité *.

Arnobe ne crut pouvoir mieux faire que de transférer

au service de la cause qu'il venait d'embrasser son élo-

quence continue, son érudition compacte, son ironie

massive. Il composa un ouvrage, VAduersas Nationes,

qui parut aux environs de l'année 3oo-. Il est diver-

tissant d'observer ce que ce vieil homme, apologiste

improvisé, a compris du christianisme, et ce qu'il y
mêle d'idées adventices, sans s'inquiéter des disparates

et sans penser que ses lecteurs chrétiens puissent s'en

offenser.

II

\JAdaersus ISationes comprend sept livres. Le point

I. Cette histoire nous est racontée par saint Jérôme dans le de Viris

illustribus, S 79.

a. Probablement entre 3o4 et 3 10.



LE CHRISTIANISME d'aRNOBE 255

de départ d'Arnobc est la réfutation d'un grief dont

TcrtuUien et saint Cyprien nous ont déjà fait connaî-

tre la teneur. Depuis que les chrétiens ont paru,

disait-on, le genre humain est affligé de mille maux
qui prouvent que les dieux offensés ont abandonné la

terre. Arnobe remarque la puérilité d'une argumenta-

tion qui semble faire dater de l'apparition du chris

tianisme des fléaux dont le nom même remonte à la

plus haute antiquité. Comment douter que ces maux
proviennent des lois générales de l'univers, qui ne

sont nullement asservies à nos convenances ? En tous

cas, rien dans la doctrine chrétienne ne justifierait le

courroux divin. De cette doctrine, Arnobe esquisse les

traits, à sa façon, au livre I et au livre 11. Puis il se

retourne contre les païens : Vous dites que c'est à

cause de nous que les dieux accablent l'humanité.

Mais non ! s'ils existent, c'est à vous qu'ils en veulent,

pour la conception grossière que vous vous formez

d'eux, pour les rites incohérents par lesquels vous

prétendez les honorer. Les livres III à VII sont la

polémique d'un détracteur ironique et passionné de la

religion gréco-romaine. Et continuellement revient la

même question sarcastique : « Est-ce donc pour de

telles folies que vous nous persécutez?... »

Ce qui frappe d'abord dans VAdaersus Nationes,

c'est l'absence presque totale de citations scripturai-

res. L'argumentation d'Arnobe se déroule dans l'abs-

trait ; elle ne prend nulle part ses points d'appui dans

les Livres saints. C'est à peine si l'on rencontre trois

ou quatre passages qui en semblent l'écho plus ou
moins direct *. — Cette discrétion si rare dans les

I. Comparez Arnobe, C.V., t. IV [1876], i, 6 (p. 6, ligne 7), et Matthieu,
V, 49; H, 6 (p. 108, 1. 26), et Romains, xii, 7 ; 11, C5 (p. loi, 1. n, et Jean,
X, 7-9 ; XIV, 6), etc.



256 ARNOBE

écrits chrétiens des premiers siècles, est-elle chez

Arnobe tactique réfléchie? S'adressant aux païens, a-

t-il évité par principe de faire état de documents que

les païens auraient pu récuser ? Ce serait lui prêter

de trop subtiles intentions. En divers endroits, Arnobe

commet des confusions ou hasarde des surcharges qui

trahissent purement et simplement ses ignorances.

Ainsi il affirme que le Christ était entendu par les

divers peuples auxquels il s'adressait comme s'il eût

parlé dans la propre langue de chacun d'eux *
: trans-

position manifeste des faits rapportés par les Actes

des Apôtres au jour de la Pentecôte. Un peu plus loin

il grossit démesurément les prodiges consécutifs à la

mort du Christ : « Novitate rerum exterrita universa

mundi sunt elementa turbata, tellus mota contremuit,

mare fanditiis refasum est, aer globis inuolitus est

tenebrarum, igneus orbis solis tepejacto ardore deri-

guit -. » Il a bien mal lu l'Evangile ! — Plus singu-

lière encore est son incuriosité totale de l'Ancien Tes-

tament. On dirait qu'il n'a aucune idée de la filiation

entre le judaïsme et le christianisme, ni du lien qui

unit le Nouveau Testament à l'Ancien. Aux païens

qui retournaient contre lui l'accusation d'anthropo-

morphisme en alléguant les anthropomorphismes de

l'Ancien Testament, il riposte ainsi : « Et qu'on

n'aille pas se prévaloir contre nous des fables des

Juifs, comme si nous attribuions, nous aussi, des for-

mes à Dieu... En réalité, ces fables ne nous regardent

pas et n'ont absolument rien de commun avec nous ;

ou si, comme on le pense, elles nous sont commu-
nes, il vous faut chercher de plus profonds docteurs

I. I, /i6.

a. I, 5<j.



LE CHRISTIANISME d'ARNOBE 267

qui VOUS apprendront comment élucider les nuages

et les mystérieuses paroles de ces écrits '. )> Voilà une

répudiation bien hardie, et qui ne paraît guère lui

coûter. — Au surplus, s'il avait jamais ouvert l'An-

cien Testament, mettrait-il tant d'insistance à déclarer

incompatibles l'idée de colère et l'idée même de divi-

nité * ? Le Dieu d'Arnobe est un Dieu indifférent et

pacifique, qui ne s'émeut ni ne se venge. L'impassi-

bilité divine, telle qu'il l'imagine, est de qualité toute

païenne, toute épicurienne. Des esprits remarquables

comme Tertullien, Clément d'Alexandrie, l'avaient

énergiquement combattue, et, à l'époque même où

écrivait Arnobe, Lactance consacrait tout un opus-

cule, le de Ira Dei, à la réfuter. Arnobe a l'air de

considérer comme non avenu ce long travail de la

pensée chrétienne.

Mêmes étrangetés dans ses conceptions métaphysi-

ques, par exemple en ce qui concerne l'âme, son ori-

gine, sa nature, ses destinées '. Aux yeux d'Arnobe,

c'est un véritable blasphème que d'attribuer à Dieu la

paternité de l'âme : filiation présomptueuse que l'or-

gueil humain a inventée. Si l'âme procédait directe-

ment de Dieu, Dieu eût-il permis qu'elle tombât dans

tant d'erreurs morales et religieuses ? N'eût-il pas

prévu les conséquences de son acte créateur ? Du par-

fait, le parfait seul peut sortir : Platon l'a bien vu, et

Arnobe n'hésite pas à se mettre ici sous son patro-

nage. Que l'âme ait pour auteur quelque démiurge,

« inférieur à Dieu, quoique appartenant à sa cour » *,

telle lui paraît être l'hypothèse la plus vraisemblable.

1. III, la.

2. 1, 17 ; VI, 3 ; VII, a ; 36, etc.

3. Voir le livre II.

U. II, 3G(G.V., p. 77, i5).

«7



258 ARNOBE

— L'âme, ainsi façonnée, est certainement corporelle.

Il y a une solidarité si étroite entre la vie physique

et la vie spirituelle que ces influences réciproques^

impliquent une identité d'étoffe. — Est-elle immor-
telle, tout au moins? Elle ne l'est pas en soi : elle

peut le devenir, le cas échéant, par la vertu de ses

mérites et grâce à un bienfait spécial de Dieu. Coupa-

ble, elle sera plongée dans les flammes, et ces flam-

mes auront pour effet de l'amenuiser, de l'anéantir

peu à peu dans de cruelles tortures. L'immortalité de

l'âme est toute conditionnelle, et subordonnée aux

efforts faits en cette vie pour connaître Dieu et prati-

quer sa loi *.

Les traits principaux de celte doctrine procèdent de

Platon, à qui Arnobe ne ménage point les épithètes

flatteuses et dont il invoque volontiers l'autorité. S'il

ôte à Dieu la responsabilité d'avoir créé les âmes, s'il

les imagine matériellement emboîtées dans les corps

jusqu'à la dilugatio finale, c'est qu'il s'approprie les

conceptions platoniciennes. Il ne se sépare formelle-

ment du philosophe que pour nier la préexistence

des âmes. — Mais ce n'est pas seulement Platon qu'il

utilise. Il y a chez Arnobe toute une série d'influences

intellectuelles qui s'entrecroisent, et qui se disputent

sa pensée. Ce qu'il dit du démiurge, artisan de l'âme,

ressemble singulièrement à certaines rêveries gnos-

tiques. Ses vues sur la corporéité de l'âme rappellent

celles de Tertullien dans le de Anima. Si nous exami-

nions sa théorie de la connaissance, nous verrions

qu'elle se rattache au point de vue empirique de l'é-

cole stoïcienne : pour lui, l'âme est une table rase

sur laquelle viennent s'inscrire les impressions ^u

I. II, 3a et 6i (C.V., p. 7/i, i3 et 97, iC).



LE CHRISTIANISME d'ARNOBE 269

dehors, et, seule, la connaissance expérimentale com-
porte une certitude. Arnobe ne fait exception, par

une contradiction flagrante, que pour l'idée de Dieu,

qu'il déclare innée. On a relevé encore chez lui cer-

tains vestiges de néoplatonisme. Il est, en somme,
du plus surprenant éclectisme, et il emprunte tour à

tour aux divers systèmes de la philosophie laïque ses

explications.

III

Mais alors quelle place le christianisme occupe-t-il

dans cet ensemble si complexe ? N'est-il qu'une pièce

secondaire de l'édifice? N'y joue-t-il qu'un rôle subor-

donné et purement accessoire ? L'affirmer serait con-

clure trop vite.

D'abord Arnobe a été véritablement retourné par

la grâce, converti : u aveuglement ! s'écrie-t-il.

Récemment encore je vénérais des images sorties des

fournaises, des dieux fabriqués sur des enclumes à

coup de marteau, des os d'éléphants, des peintures,

des guirlandes suspendues aux arbres antiques
; quand

j'apercevais une pierre lubréfiée et toute ruisselante

d'huile, je l'adorais comme si une puissance eût été

présente en elle, je m'adressais à elle, je demandais

des bienfaits à une pierre insensible... Mais mainte-

nant conduit par un si grand maître (le Christ) dans

les chemins de la vérité, je sais ce que tout cela vaut,

j'accorde mon respect à ce qui est digne de respect,

je n'insulte plus le nom de Dieu, et je rends à cha-

cun ce qui lui est dû*. » C'est donc à plein cœur

I. I, 39.



26o ARNOBE

qu'il renie son moi ancien. — J'ajoute qu'il y a dans

le christianisme certaines vérités qu'Arnobe paraît

avoir senties avec force et sincérité : par exemple, la

majesté de Dieu, dont l'homme reconnaît comme
spontanément l'existence et la toute-puissance ; la

bonté du Christ, sa divinité. Certes, ici même, une

théologie scrupuleuse trouverait beaucoup à repren-

dre. Arnobe craint si fort de dégrader la notion du

divin en lui faisant prendre contact avec l'humain,

qu'il n'établit qu'un lien très lâche entre la divinité

et l'humanité du Christ'. Et, au point de vue pure-

ment littéraire, que de manques de tact ! Ne s'en va-

t-il pas louer le Christ, en plusieurs passages, avec

les tours qui avaient déjà servi à Lucrèce pour louer

Epicure ^ ? Mais enfin, abstraction faite de ces à peu

près théologiques et de ces réminiscences malencon-

treuses, Arnobe parle dignement du Sauveur et de

l'immense bienfait apporté par lui à l'humanité.

Il a même réfléchi sur les conditions qui président

à l'acceptation de la croyance chrétienne. C'est ainsi

qu'il esquisse au livre II une sorte de théorie sur la

nécessité de la « foi >; dans la vie. Toute entreprise,

observe-t-il, postule une certaine foi préalable ; telle

est la loi absolue de nos initiatives. Qui donc voyage,

ou navigue, ou trafique, sans compter fermement

revenir à son foyer, ses affaires menées à bien, etc. ?

Pareillement, toute doctrine philosophique à laquelle

on adhère implique que l'on se réfère plus ou moins

à l'autorité d'un maître. Dès lors pourquoi railler les

chrétiens de s'attacher au Christ ? Ils ne font que se

I. Cf. TixERONT, Hist. des Dogmes, Paris, 1908, I, liUi.

a. Gomp. I, Sa, et Lucrèce, de Nat. Berum, v, i et s.; v, liji et s. ; 281

et s. ; 592 et s., etc..



LE CHRISTIANISME d'aRNOBE 261

conformer à la démarche normale de l'action

humaine.

Celte théorie de la foi, concession légitime en soi

de lïntcUigence, a\ait déjà été posée par Origène

dans son grand ouvrage contre Gelse ', et l'on en

trouverait d'autres a estiges encore chez les écrivains

chrétiens antérieurs '-. Moins d'un siècle après Arnobe,

saint Augustin saura lui donner une portée bien plus

haute et en faire véritablement un (( principe de rai-

sonnement ». Elle n'est chez Arnobe qu'une consi-

dération occasionnelle dont il ne songe pas à déduire

toutes les conséquences. Aussi bien ne s'attend-on pas

à le voir établir sa défense du christianisme sur une

psychologie bien profonde.

11 insiste davantage sur l'impuissance de la raison

humaine à découvrir le vrai par ses propres forces.

Arnobe est le premier en date de ces apologistes har-

dis et très probablement téméraires qui fonde le dog-

matisme religieux sur le pyrrhonisme philosophique.

Aveux d'incertitude des plus grands philosophes
;

arguments spécieux dont s'autorisent les raisonne-

ments métaphysiques les plus contradictoires ; igno-

rance de l'homme sur la véritable explication des

phénomènes qui l'entourent ; inutilité de sa présence

dans l'univers ; égalité foncière de l'homme et de

l'animal, malgré la supériorité que, dans son orgueil,

le premier s'attribue, et même, en un certain sens,

plus grande innocence de l'animal, comme l'affirme

éloquemment un bœuf à qui Arnobe prête un vérita-

ble réquisitoire contre son maître ^ voilà les raisons

I. I, Il (KoETscHAu, dans C.B., t. I, p. 63-64).

a. V.g. Théophile, ad Autol., i, 8.

3. VII, 9 (C.V., p. 2U, i3).



aôa ARNOBE

dont notre auteur se prévaut pour conseiller à l'homme

de se mépriser tout entier. Il est aussi éloigné que

possible de l'optimisme de son élève Lactance, si

prompt à s'émerveiller de la beauté, de l'admirable

agencement de l'être humain. L'homme est pour lui

une créature sans grâce et sans prestige, misérable et

vile'. Et sa conclusion, c'est qu'il nous faut abandon-

ner les vaines spéculations où s'épuise notre fragile

raison, pour nous donner à Dieu tout entier, ad Domi-

num rerum tota mente atqae animo proficisci^.

IV

Pour comprendre le véritable caractère de l'ou-

vrage, il faut se rappeler que, plus encore qu'une

plaidoirie, c'est un réquisitoire qu'Arnobe développe ;

ou mieux, c'est un assaut furieux qu'il conduit, avec

une prodigalité de formules blessantes '. Nul souci

chez lui de gagner des esprits rebelles. Il ne vise

qu'à confondre et qu'à humilier. C'est à la mytholo-

gie qu'il en a : elle fait tous les frais de sa démons-

tration.

Il ne faudrait pas croire que ce soient les chrétiens

qui aient été choqués les premiers par le u scandale »

de la mythologie. La vérité est que, si l'on met à

I. « Nam quid in homine pulchrum est? » (m, i6). « In humanis vero

corporibus quidnam, quaeso, inerat pulchritudinis? » (iv, aS). L'homme
est un « animal miserum et supervacuum » (ii, 38); « animal vile » (vu,

4), etc., etc. Lactance a bien vu, lui, le danger moral de cette déconsi-

dération systématique : Inst. dia., II, i, a et s.

a. II, 60 {C.V., p. 96, 24).

3. « G paruuli (Reiff., 28, 34); o mentes incredulae, difficiles, durae

(34, ^7) ; o nescii (36, 7 ; 5o, i3); o impii (169, i3); o sancli atque impol-

luti antistites religionum (n8, 2); o theologi (181, 1)», etc.



LE CHRISTIANISME d'ARNOBE 263

part l'Iliade et V Odyssée où la foi en la réalité des

événements mythiques paraît entière, une longue

protestation n'avait cessé de se faire entendre depuis le

premier éveil de la réflexion critique. Bien rares

furent en Grèce les penseurs qui omirent ou jugè-

rent irrespectueux de formuler leurs réserves et de

proposer quelque interprétation plus acceptable. Le

passé légendaire choquait tout à la fois leurs exigen-

ces morales et religieuses et leur raison. Et c'est au

nom, tantôt de la morale et de la religion, tantôt de

la raison, qu'ils prirent position contre lui '.

Les avocats du christianisme apportèrent-ils des

procédés d'exégèse très nouveaux? B. Aube, dont on

connaît les doctes travaux sur les premiers siècles de

notre ère, a écrit dans un de ses ouvrages que la polé-

mique chrétienne n'avait rien ajouté pour le fond aux

critiques païennes contre la mythologie'. A parler

franchement, on ne saurait le contredire là-dessus.

L'objet des écrivains chrétiens n'était pas d'interpré-

ter la mythologie, mais de la montrer infâme et ridi-

cule. Il leur suffisait de choisir, entre les hypothèses

léguées par la philosophie grecque, celles qui s'accor-

daient le mieux avec leurs préoccupations particuliè-

res. Ils se contentèrent pour la plupart de s'emparer

de l'hypothèse évhémériste', qui avait à leurs yeux cet

avantage de rabattre tout le pseudo-divin du paga-

nisme sur le plan de l'histoire la plus banale. Mais,

I. V. le beau livre de Pa.ul Decharme, la Critique des traditions reli-

gieuses chez les Grecs, Paris, 1904. — Bodo von Borries, Quid ueteres phi-

losophi de idololalria senserint, Diss. Gôttingen, 1918.

a. Saint Justin, philosophe et martyr. P., 1875, p. 3a6.

3. La coaception fondamentale qu'Evhémère avait mise en oeuvre dans
son fameux roman, l'Inscription sacrée, peut se résumer ainsi : « Les

dieux étaient originairement des rois puissants que leurs sujets, par
reconnaissance ou par adulation, divinisèrent après leur mort. »



204 ARNOBE

d'autre part, n'osant nier tout à fait les prodiges de la

mantique et de la magie païenne, ils les attribuèrent

aux démons. Les autres essais d'explication tentés

avant eux'ne les séduisirent pas. Ou plutôt, ils y virent

ce danger qu'on en pouvait tirer de quoi sauver le

polythéisme en prêtant aux plus fâcheuses légendes une

apparence plus ou moins philosophique. Voilà pour-

quoi ils leur refusèrent tout crédit, ou même se déchaî-

nèrent contre eux; spécialement contre l'exégèse stoï-

cienne, dernier refuge des défenseurs de l'hellénisme.

Leur procédé presque constant fut l'ironie. Pour

s'en rendre compte, c'est surtout Arnobe qu'il faut

lire. VAduersus Nationes est le répertoire le plus com-

plet des critiques chrétiennes contre la mythologie.

Les archéologues y trouvent quantité de renseigne-

ments sur les légendes païennes, sur le détail des rites

et des cérémonies sacrées. Évidemment cette érudition

n'est guère de première main. Arnobe puise chez Clé-

ment d'Alexandrie, chez Tertullien, et chez d'autres

écrivains plus obscurs S sans compter Cicéron, dont

le De Naturel Deoriim fournissait aux écrivains chrétiens

tant de ressources précieuses. Mais il a développé les

thèmes traditionnels avec une si ample fécondité quon
a intérêt à les aller chercher dans son livre. Arnobe a

une imagination réaliste d'une exceptionnelle vigueur.

Son triomphe, c'est de s'emparer de telle hypothèse

métaphysique, de telle croyance populaire, et d'en

déduire impeccablement, et dans le détail le plus pré-

1. Par ex. un certain Cornélius Labeo qu'il ne nomme pas. C'était un
philosophe, probablement un néo-platonicien du 1" ou du 11' s. p. C,
qui s'était beaucoup occupé de la religion nationale romaine. En rap-

prochant YAdu. Nationes des textes de saint Augustin et de Macrobe, où
Labeo est explicitement cité, on s'aperçoit qu'Arnobe l'a pris souvent

comme point de départ, pour le réfuter. Cf. Kroll, Rh.M., 1916, Sog-

357: BoEHM, De Corn. Labeonis aetate, Kônisberg, igiS; Bousset, dans

Archiv. f. Religionswiss., XVUl, 187.



LE STYLE d'aRNOBE 265

cis, toutes les conséquences bouffonnes qu'il aperçoit

Il faut le voir raconter les aventures de Jupiter. Sans

craindre les images les plus libres, l'impitoyable sati-

rique décrit les postures ridicules auxquelles a dû se

plier le dieu libidineux; il suppose toutes les circons-

tances de ses séductions avec une verve copieuse dont

le lecteur finit par s'amuser, malgré le clinquant pué-

ril de sa phraséologie.

Au total, Arnobe est une sorte de Voltaire, bien

moins fin que Voltaire lui-même, mais d'une ironie

presque aussi jaillissante. Il raille les légendes de la

mythologie par une méthode assez analogue à celle

dont le Voltaire du Taureau blanc ou des Lettres cCA-

mabed usera contre la Bible. J'ajoute qu'il est par sur-

croît ce que n'était Voltaire à aucun degré : le plus

verbeux des rhéteurs. En le lisant, on croit entendre

sa voix sonore et infatigable ; on le sent ravi de l'am-

pleur de ses périodes et de la fécondité de son vocabu-

laire. Nul thème ne s'offre à lui sans qu'il lui fasse ren-

dre tout ce qu'il est susceptible de fournir, et même
au delà^ L'art de l'amplification, entendu au sens le

plus superficiel, ne pourrait être illustré par de meil-

leurs exemples que par ceux qu'on tirerait de VAduer-

sus Natlones. Interrogations redoublées jusqu'à quinze

et vingt fois, apostrophes, exclamations, antithèses.

1. Ainsi I, XXXVIII (Reiff., p. aU, l. ag et s.), énumérant les bienfaits

du Christ, il se laisse entraîner jusqu'à lui en attribuer certains qui ne
vont à rien de moins qu'à faire de Jésus un initiateur aux secrets de la

physique universelle. '



266 ARNOBE

allitérations, anaphores, tout l'arsenal de l'école est là.

La Airtuosité verbale d'Arnobe est extraordinaire. On
soupçonne qu'il devait être grand lecteur de glossai-

res*. Il débite les mots avec la prodigalité d'un homme
qui est sûr de ne pas épuiser son fonds. Il en a tou-

jours deux, trois, quatre, cinq pour la même idée, et

au lieu de choisir entre eux, il les accumule-. En
outre, sa mémoire tenace lui fournit quantité de rémi-

niscences empruntées aux écrivains classiques, et

même aux plus anciens auteurs latins ^ Il observe

dans sa phrase périodique les règles métriques de la

clausule'. Tout cela compose un style d'une verve sin-

gulière, oij, je l'ai dit, on prend à la longue une

sorte de divertissement qui n'est pas de qualité très

relevée.

VI

On ne s'étonnera pas, après cela, qu'Arnobe n'ait

bénéficié dans l'antiquité chrétienne que d'un prestige

fort médiocre. Là où saint Jérôme parle librement,

c'est-à-dire dans ses lettres (non dans son de Viris

illastribus, où des préoccupations apologétiques le domi-

nent), il montre le cas qu'il fait de lui (Ep. Lvm, lo).

Il est d'ailleurs à peu près le seul à faire mention

I. Cf. TscHiERSOH, De Arnobii studiis latinis, léna, igoB, p. Sg et s.

2. Ex. : Reifferscheid, p. i6, 3o ; i6/i, 16; a4, aa (... quid fecerint,

egerint, pertulerint, actitarint); p. 58, i : < qui estis unius mentis et

per easdem uias placitorum inceditis unitate » ; p. 176, 3 : « uictos som-

nos atque allissiini soporis obliuione demersos, etc.. »

3. ïscHtERScii, op. cit. (Lucrèce, p. 8 et s. ; Plaute, p. 1 1 et s. ; Caton,

p. 16 et s. ; V'arron, p. 18 et s.)

4. Spindler, de .irnobU génère dicendi, Strasbourg, igoi, p. 3o-3a ; Th.

LoHENZ, de ciausalis Arnoblanis, Breslau, 1910.



LA BÉPUTATION d'aRNOBE 267

d'Arnobe. La fameuse décrétale attribuée au pape

Gélase cite les écrits d'Arnobe comme « apocryphes » î

c'est-à-dire, non pas comme inauthentiques, mais

comme très peu sûrs au point de vue doctrinal. Mêmes
suspicions dans les temps modernes. Le Mémorial de

Trévoux, organe des Jésuites, ne consent à exonérer

Arnobe des critiques insidieuses de Bayle qu'après

avoir observé « qu'il ne tient pas un rang assez distin-

gué parmi les Pères pour engager à prendre vivement

sa défense ». Au surplus, tout de même qu'à Lactance,

le Mémorial lui refuse le titre de Père. « Il ne faut pas

les appeler Pères de l'Église en leur attribuant des

erreurs, mais bien ne nommer de ce titre que ceux

auxquels l'accorde la créance commune et reçue

parmi les fidèles. »

Un chrétien qui ignore, ou peu s'en faut, l'Écriture;

qui méconnaît quelques-unes des idées capitales du

christianisme et, j'ajoute, qui proscrit formellement

tout culte extérieur' est, en effet, un assez étrange

chrétien ! On s'étonne qu'Arnobe n'ait pas été invité

par son évéque à opérer quelques retouches. Le moyen
de croire que celui-ci ait pu se déclarer satisfait du

gage fourni par son catéchumène à cheveux blancs ?

Quoi qu'il en soit, l'intérêt du cas d'Arnobe, ce sont les

contradictions mêmes d'une pensée longuement façon-

née par la lecture des œuvres profanes, puis remo-

delée par une tardive crise religieuse, et qui, impuis-

sante à ramènera l'unité ces influences contradictoires,

a sereinement juxtaposé dans le même ouvrage les

affirmations les plus hétéroclites.

1. Ti, 2 ; vu, I et suiv.



268 LACTANCE

VU

Lactance n'est pas, lui non plus, un esprit de

premier ordre. Gaston Boissier le cite souvent dans

sa Fin du Paganisme, mais il ne Ta pas jugé assez

(( représentatif » pour lui consacrer une étude spé-

ciale. M. René Pichon, qui a écrit sur lui une volu-

mineuse étude, d'un sentiment littéraire très délicat,

convient de bonne grâce que son auteur est mé-

diocre « au sens latin du mot, — et un peu aussi

au sens français' ». Le fait même qu'il ait pu être

appelé le Gicéron chrétien % et qu'il ait presque égalé

par la pureté de son style les maîtres classiques qu'il

admirait, nous est une preuve qu'il s'est tenu dans

les régions tempérées : une pensée plus forte et plus

neuve aurait dérangé cette belle harmonie classique.

Même quand on se promet de dire de lui quelque

bien, il serait puéril de vouloir dissimuler les faiblesses

de pensée de ce consciencieux professeur dont le

traditionalisme était mieux affermi que son sens

critique n'était aiguisé. — Et pourtant l'on emporte

de la lecture de ses œuvres l'impression que, malgré

sa culture trop uniquement littéraire, Lactance

compte dans la longue série des premiers apologistes ;

que l'effort qu'il a tenté a son originalité propre et

révèle certaines modifications intéressantes dans l'état

d'esprit des chrétiens lettrés.

1. Op. cit., p. viii.

3. C'est Pic de la Mirandole qui l'a surnommé ainsi (Opéra omnia, 1673,

p. 21). Mais de très bonne heure on avait associé son nom à celui de son

modèle préféré : cf. saint Jérôme, Ep. lviii, 10 : « quos (libres) si légère

uolueris, dialogorum Ciceronis èTiiTO|^î^v (= un abrégé) reperies. »



LA VIE DE LACTANCE 269

11 s'appelait L. Caecilius Firmianus qui et Lactan-

tius '. On a essayé quelquefois de faire de lui un
Italien, de Firmuni dans le Picenum. Mais l'ethnique

de Firmum serait Firmanus. et non Firmianus.

De la notice de saint Jérôme (de Vir. ilL, lxxx), on

peut conclure qu'il était Africain. La chronologie

de sa vie est assez mal connue. Pourtant nous avons

quelques repères. Il naquit païen, vers 260. Il suivit

à Sicca les leçons d'Arnobe. Nulle part il n'a nommé
son maître, même dans le passage des Institutions

divines où il énumère ses prédécesseurs. On sait qu'Ar-

nobe écrivit fort tard son apologie. II paraît d'ailleurs

n'avoir exercé aucune influence sur l'esprit de Lactance.

Celui-ci enseigna à son tour la rhétorique ^ Il avoue

que son éloquence était de faible envergure, et qu'il

ne parut jamais au Forum '. Il dut s'acquérir tout de

même une certaine réputation, car il fut mandé pour

donner le même genre d'enseignement à Nicomédie,

en Bithynie. La ville était devenue depuis l'hiver de

285 le séjour habituel de Dioctétien et avait pris

toute l'importance d'une résidence impériale. Dans

cette cité toute grecque, il n'eut que peu d'élèves et

dut se mettre à écrire : « Penuria discipidorum ob

graecam uidelicet ciuitatem ad scribendum se contu-

lit », dit saint Jérôme*. Peut-être cette « pénurie »

ne devint-elle sensible que du jour oiî les mesures

prises contre les chrétiens le privèrent de son titre

officiel de rhéteur. Entre temps, en effet, il s'était

1. Les mss oscillent entre Caecilius et Caelius. Une inscription de Cirta

(C.LL, viii,7a4i) cite un L. Caecilius Firmianus, qui devait appartenir à la

même famille. Le « qui et Lactantius », c'est le signum ou sobriquet.

a. Jnst. diu., I, i, 8.

3. Ibid., 10.

tt. De Vir. ilL, lxxx.



270 LACTANCE

converti '. Survint la terrible persécution de 3o3.

Lactance ne subit personnellement aucun sevice, et

resta en Bithynie jusqu'en 3o5 ou même 3o6 ^ Mais

quand, après l'abdication de Dioclétien (mai 3o5),

Galère se mit à faire la guerre aux écoles, Lactance

se décida à quitter Nicomédie \ Quel fut son asile,

durant cette période troublée, nous l'ignorons. Peut-

être revint-il à Nicomédie entre 3ii et 3i3, quand
Galère eut lancé son édit de tolérance (10 avril 3ii) *.

Il avait connu des jours fort pénibles, manquant
même du nécessaire, à en croire saint Jérôme ^ Ses

dernières années furent plus tranquilles qu'il ne pou-

vait l'espérer. Constantin le chargea d'enseigner la

littérature latine à son fils Crispus, né en Soy. Lactance

était alors « in extrema senectute » ". C'est sans doute

à Trêves qu'il mourut, on ne sait au juste à quelle

date.

Le premier ouvrage que nous ayons conservé de

Lactance est intitulé de Opificio Dei\ Il s'était cantonné

jusqu'alors dans la poésie et dans les recherches assez

fastidieuses d'érudition ^ Cette fois, devenu chrétien.

1. Inst. diu., I, I, 8 ; Epit., xnii, 3 ; de Ira Dei, n, 2 ; cf. saint Augus-
tin, de Doctr. Christ., II, lxi.

2. Inst. diu., V, XI, i5.

3. Ibid., V, II, 2.

4. On le conclut de certaines indications du de Mort. Persec. xxxv, i et

4; XLvin, 1. A'^oir cependant Pichon, op. cit., p. 36o.

5. Chronique, ad a. 2333 (II, p. 191 Schoene).

6. Ibid.

7. Composé en 3o3//i (HAimACK) ou fin 3o5 (Monceaux).

8. Saint Jérôme (de Vir. M., lxxx) lui attribue : 1° -anSymposion. Le

genre « propos de table )> était né en Grèce, et avait été en grande faveur

dans les écoles philosophiques (Platon, Xénophon, Aristote, Aristoxène

de Tarente, Hieronymos de Rhodes, Prytanis, Epicure, Persée, Lucien de

Samosatc, Plutarque, etc.). Cf. la Cena Trimalchionis, dans le Satiricon de

Pétrone; 2° un 'Oboi:ïopix6v, ou Itinéraire d'Afrique à Nicomédie, en

hexamètres; 3° un opuscule intitulé Grammalicus, qui portait sans doute

sur des questions de grammaire; 4° quatre livres de lettres à Probus,



LE DE OPIFICIO DEI- 271

il entendait faire œuvre utile à l'usage de ceux qu'il

appelait « les philosophes de notre secte ». L'opuscule

n'est point lié aux circonstances, encore que l'auteur

y fasse quelques allusions aux nuages dont le ciel se

charge pour les chrétiens '. Il s'y adresse à un certain

Démétrianus, un de ses anciens élèves, chrétien lui-

même, et, sans donner à ses démonstrations aucun

point d'appui scripturaire, il essaie de venger la Pro-

vidence des attaques de certaines écoles philosophiques

qui incriminaient l'ouvrage divin considéré chez

l'homme, âme et corps. Déjà Cicéron avait entrepris

cette tâche ^; mais, au gré de Lactance, il n'avait pas

su tirer tout le parti possible d'une si riche matière.

A rencontre du pessimisme qu'affectaient les Epicu-

riens pour déconsidérer la notion même de Provi-

dence, Lactance démontre que l'homme n'est point

disgracié au point où ces esprits paradoxaux le ravalent,

puisqu'il a pour lui le langage, la raison, qui com-
pensent ses manques ^ et que ceux-là mêmes qui lui

préfèrent l'animal ne feraient pas la gageure d'échan-

ger leur prétendue misère d'homme contre la stupi-

dité de la brute *. Puis, analysant dans son détail la

constitution physique de l'homme, il montre la par-

faite adaptation des organes à leur fin. Il passe ensuite

à la nature de l'âme, dont, à la différence de son

deux livres à Sévère et deux livres à Demetrianus (celles-ci sont citées

par saint Jérôme, Ep. lxxxiv, 7, et Coin, in Gai. u, 4 [P. L., xxvi, SyS]).

Le pape Damase déclarait ces lettres fort ennuyeuses par leur longueur
et par le peu d'intérêt des sujets traités (métrique, géographie, philoso-

phie) : cf. saint Jérôme, Ep. xxxv, 2. La date de composition de ces

divers recueils est incertaine; 5° deux livres à Asclépiade, lequel avait

lui-même adressé à Lactance un livre sur la Providence (cf. Inst. diu.,

Vn, IV, 17).

I. I, I ; I, 7 ; XX, I.

3. De Rep., IV, i, i ; de Nat. Deorum, II, xlvii ; de Finibus, III, xviii.

3. « Quae desunt ratio rependit » (m, 5).

It. III, 12.



272 LACTANCE

maître Arnobe, il attribue délibérément à Dieu la

création. Ici et là des remarques un peu naïves font

sourire ' (de ces menues ironies, les œuvres analogues

de Fénelon et de Bernardin de Saint-Pierre auront

peine aussi à se protéger) : dans l'ensemble, cette

apologie spirilualiste, toute nourrie d'Aristote, de

Cicéron, de Varron, vaut par sa clarté, par le senti-

ment esthétique qui la domine, comme aussi par un
souci d'utilitarisme qui est bien dans la tradition

romaine.

YJII

Dès le moment oîi il composait le de Opijlcio Dei,

Lactance songeait à une œuvre d'une tout autre portée,

et il en préparait les matériaux ^ En écrivant ses

Institutions divines, Lactance avait une vue très nette

du but qu'il voulait atteindre et de la méthode propre

à l'en rapprocher. Formé par son éducation et sa

profession même à estimer les choses de l'esprit, il

avait maintes fois souffert des dédains d'ordre intel-

lectuel que les païens cultivés prodiguaient au chris-

tianisme. Lui-même sentait bien que ceux qui, parmi

les chrétiens, se faisaient les interprètes des vérités

divines n'étaient pas toujours à la hauteur de leur

tâche.

Ce sentiment d'infériorité, si douloureux pour son

amour-propre de prosélyte, semble avoir été fortifié

chez Lactance par les écrits de deux adversaires du

christianisme qu'il avait connus alors qu'il enseignait

I. V.g. xia : « Conglobata in nates caro quam sedendi officio apta ! »

a. De Opif. Dei, xv, 6 ; xx, a. Les Inslitutions ont paru entre 3o4 et 3i3.



LES INSTITUTIONS DIVINES 278

la rhétorique en Bithynie *. Leur art fort savant, les

arguments perfidement habiles dont l'un d'eux avait

usé, l'enflammèrent d'un désir ardent de les réfuter,

et. avec eux, tous ceux qui, soit en grec, soit en

latin, avaient accompli la même tâche détestable.

C'est donc aux gens instruits qu'il voulut s'adresser

de préférence. Non, certes, comme les gnostiques,

par une sorte d'aristocratisme hautain. Il ne dédaigne

nullement les humbles. Il sait mieux que personne

que c'est dans les cœurs simples et purs que la reli-

gion trouve le plus aisément accès, parce qu'elle y
rencontre moins d'antipathies secrètes -. Mais il déli-

mite par la pensée l'auditoire qu'il veut conquérir

plus spécialement.

De là les traits principaux de sa méthode. Lactance

prétend faire une apologie littéraire, parée de tous les

agréments du style et capable de séduire les esprits

les plus dédaigneusement raffinés. Il n'a pas honte

de lavouer ; et chez lui l'ambition de bien écrire se

coordonne à un dessein plus élevé qui est d'avoir

accès dans des esprits encore rétifs qu'il faut conquérir

à tout prix.

Il comprit en outre que le temps des réfutations

pures et simples était passé et qu'en face des systèmes

imposants de la philosophie païenne, il fallait dresser

un édifice d'une armature encore plus forte et d'une

1. Inst. diu. V, H. II ne les nomme ni l'un ni l'autre. L'un d'eux faisait

profession de philosophe : on a pensé à Porphyre, mais Porphyre avait

écrit un ouvrage en quinze livres contre les chrétiens. Or Lactance parle
d'un ouvrage en trois livres. Il est d'ailleurs douteux que Porphyre ait

vécu jusqu'à l'époque de Lactance. — Le second était juge. 11 s'agit pro-
bablement du néoplatonicien Hiéroclès, auteur d'un Aô^-oc, (pi\a.\t|Gn<;

Txpoi; Tohc, xptOTiavoùt;. — Pour l'état d'esprit de la société païenne au
début du IV s., lire quelques pages pénétrantes de P. B.vtiffol, La Paix
consiantinienne et le Catholicisme, P., 1914, p. i4a et s.

î. Inst. diu., VII, I, 12.



27^ LACTANCE

cohésion bien supérieure. Comme plus tard Bossuet,

il pensa que le meilleur parti à prendre pour défendre

la doctrine chrétienne, c'était de la « proposer sim-

plement ». Le titre même d'Institutions, emprunté à

la langue du droit, est significatif. Lactance est le

premier apologiste latin qui ait offert à l'humanité

de son temps une doctrine complète, élémentaire sans

doute, mais reliée en toutes ses parties par l'unité de

son principe intérieur et capable de satisfaire des

esprits avides de logique et d'harmonie. Ce n'est plus

ici une métaphysique spiritualiste un peu vague :

c'est toute une histoire de la religion qui se déroule,

toute une morale qui s'affirme, toute une philosophie

qui s'ordonne, dominée par le dogme de la Provi-

dence, dogme chrétien par excellence. Nous avons

affaire à un chrétien complet, conscient, qui, voulant

communiquer à autrui sa croyance, n'en déguise

aucune partie, n'en atténue aucune exigence. Les

Institutions, selon l'heureuse expression de M. Thamin,

sont « la véritable Somme des premières années du
lY" siècle )).

Plus nouveau encore est le procédé de discussion

que Lactance s'est imposé et qu'il a fidèlement suivi.

S'adressant à des gens qui ne croyaient pas, il ne
voulut point leur proposer des arguments qui pré-

supposent la croyance pour que la valeur en soit

sentie. C'est ainsi qu'il écarte délibérément les témoi-

gnages scripturaires. Inutile d'employer l'Écriture

pour convaincre des esprits qui la jugent uanam,

Jictam, commentitiam. Il blâme saint Cyprien d'y avoir

eu constamment recours dans son traité ad Demetria-

num. Les preuves tirées des Livres saints sont excel-

lentes en soi assurément, mais pour les chrétiens

seulement. Les autres, c'est par des arguments de



LES INSTITUTIONS DIVINES 276

raison, « argumentis et ralionc », qu'il faut les conqué-

rir. — S'il se décide à alléguer un texte sacré, il aura

toujours soin de le corroborer par dautres citations

dans le même sens, que les païens ne puissent récuser.

Il fait donc appel à l'autorité des philosophes, des

historiens et des poètes, à celle aussi des carmina sacra

et des oracles pour ceux que les écrivains profanes

laisseraient froids. Ses goûts de lettré lui rendent cette

excellente méthode facile et agréable. On voit même
que parfois des réminiscences littéraires s'imposent à

sa pensée dans des moments où l'on souhaiterait une

émotion moins livresque : un souvenir des Verrines

arrive assez froidement à propos du crucifiement de

Jésus-Christ (IV, xvni). D'ordinaire, pourtant, il les

domine et les fait habilement servir à son dessein.

Les deux premiers livres {de falsa Beligione et de

Origine erroris) développent la critique du poly-

théisme : aucun point de vue original n'y est d'ailleurs

indiqué.

Le livre III, de jalsa Sapientia, a pour objet de prou-

ver le mensonge de la philosophie païenne, ses con-

tradictions, son inefficacité pratique. Lactance n'aime

guère les philosophes, encore que ses sévérités se

répartissent inégalement entre les diverses écoles. Il

les traite fort durement : l'arbitraire de leurs cons-

tructions, quelquefois aussi les démentis que leurs

mauvaises mœurs infligent aux principes qu'ils font

sonner si haut, tout cela l'irrite, et il dresse contre

eux un réquisitoire. Ne va-t-il pas jusquà dire que
leurs vertus, si d'aventure ils ont été vertueux, sont

comme si elles n'étaient point ? C'est aussi que les

échos de la persécution grondent encore dans les

Institutions ; et certains philosophes ne s'étaient pas

montrés les ennemis les moins acharnés des chrétiens.



276 LACTANCE

Au surplus, la tactique que Lactance s'est imposée,

comme aussi sa propre loyauté, le retiennent d'ordi-

naire sur la pente des exagérations injurieuses où

avait glissé ïertullien. Diffamer sans mesure les maî-

tres de la pensée païenne, c'eût été discréditer tes con-

cordances qu'il signalait entre leurs idées et le chris-

tianisme. Il goûte trop un Cicéron ou un Sénèque

pour croire que, même privée de la loi, la raison

humaine n'entrevoit aucune lueur ; et c'est sur les

points communs, incontestés, inscrits dans presque

toutes les morales (VI, 11, 16-18), qu'il prétend bien

jeter les fondements de la sienne, pour lui donner

une base aussi large que possible.

A partir du lY" livre {de uera Sapienlla et Reli-

gione), Lactance, sans s'interdire la polémique, s'at-

tache à construire plutôt qu'à critiquer. Il montre

l'indissoluble union de la « sagesse » et de la religion.

Il développe les articles cardinaux de sa foi : Dieu,

le Christ, les miracles, l'Incarnation, l'Église, les

hérésies. Il étudie au livre V {de JustUia), la notion de

« justice », notoirement brouillée par les philosophies

païennes. Le livre VI {de uero Cultu) établit les prin-

cipes fondamentaux de la morale chrétienne, en tant

qu'elle procède de Dieu, sa véritable origine. Dans le

livre Vil enfin (de Vila beala) il aborde de plus hauts

problèmes : le pourquoi de la création, de l'immorta-

lité de l'âme, le problème « eschatologique » ; et il

clôt son œuvré par une exhortation à combattre pour

Dieu le bon combat.

UEpitome composé, au témoignage de Lactance

lui-même, assez longtemps après les Institutions, sur

la prière d'un certain Pentadius, en reproduit l'essen-

tiel sous une forme beaucoup plus brève, avec des

corrections de détail qui prouvent que Lactance a



LES LACUNES DE SON ESPRIT 277

repensé son plan, pour une meilleure adaptation à

la vie quotidienne du chrétien. C'est comme un^

seconde édition améliorée des Ins Util lions, après éli-

mination des développements inutiles, des redites, et

des citations profanes.

X

Voltaire s'est fort égayé des bévues de « ce Lactance

dont les élèves de l'école d'Alexandrie se seraient

moqués de son temps, s'ils avaient daigné jeter les

yeux sur ses rapsodies ' ». Il serait aisé, en effet, de

relever ses insuffisances au point de vue critique.

Il use avec la même crédulité que ses prédécesseurs

(sauf saint Irénée et Origène) des oracles Sibyllins, de

ces compilations sorties tout entières de mains juives

ou chrétiennes, et otj il croit trouver tant d'aveux

décisifs arrachés aux Sibylles païennes par la force

de la vérité. Il a beau jeu pour triompher des analo-

gies de ces prédictions avec ses propres idées. Il ne

soupçonne pas davantage que les livres attribués à

Hermès Trismégiste aient pu être composés posté-

rieurement au christianisme par des païens désireux

de faire concurrence au christianisme même et de

défendre la religion nationale. Frappé de la science

étonnante de ce Trismégiste et de son merveilleux

accord avec la pensée chrétienne, il est heureux de

l'alléguer aux païens pour leur prouver qu'ils auraient

tort de repousser un enseignement qui s'adapte si

1. Dlct. philos., article Ciel matériel.



278 LACTANCE

bien aux vues les plus hautes de leur philosophie

religieuse.

Une partie de ses démonstrations reposent donc

sur de purs contresens. Comme théologien, il ne

compte pas. Ce n'est qu'un vulgarisateur fort peu

sûr, dont certaines interprétations manquent totale-

ment de goût*. Il donne tête baissée dans les rêveries

du millénarisme, à un moment où, en Orient du

moins, elles tendaient à disparaître sous des interpré-

tations plus sages ; et il prend même plaisir à décrire

copieusement les phases de l'étrange apocalypse dont

il se fait l'annonciateur ^ Cette eschatologie fantasti-

que surprend d'autant plus que l'œuvre entière de

Lactance est bien celle d'un homme qui propose une

doctrine applicable à une longue durée d'humanité.

Or il déclare que ces prodiges horrifiques survien-

dront avant deux cents ans^ 11 accepte passivement

une tradition qui aurait dû lui répugner, et se classe

parmi ces disciples de la lettre, solius litferae discipuli,

dont, plus de cinquante ans auparavant, le grand

Origène, traitant cette question du millénarisme,

avait déjà gourmande l'exégèse superficielle *.

Lactance est donc une intelligence sans envergure,

c'est entendu. « Utinam tam nostra adfîrmare potuis-

set quam facile aliéna destruxit !
= » disait mélancoli-

1. Par ex. Inst. diu., IV, vm, 7.

2. Inst. diu., VII, xiv-xxvi.

3. Ibid., VII, XXV, 5. — Relevons les phrases suivantes : « La cause de

cette désolation et de ce carnage, ce sera que le nom romain qui, main-

tenant, régit l'univers (il m'en coûte de le dire, mais je le dis parce que

cela doit arriver), le nom romain sera effacé de la terre. L'Empire

retournera en Orient; de nouveau l'Orient régnera, et l'Occident sera

soumis. »

li. Periarch., II, ir, 2 (P. G., xi, 5^1-2).

5. Ep. LVdi, 10.



SON SENS DU CHRISTIANISME 279

quement saint Jérôme. D'où vient que toutes les fois

qu'il louche aux choses de la morale, il intéresse, il

émeut presque ? Ce n'est plus la dialectique agressive

et rude de Tertullien, les paraphrases un peu languis-

santes de saint Cyprien : ce sont de fines intuitions,

toutes les clairvoyances d'une âme délicate qui a

vraiment senti le christianisme et qui sait le rendre

«ensible au cœur. Oui, ce qu'il y a peut-être de plus

neuf chez Lactance. c'est le sens vraiment profond

qu'il a de l'efficacité morale du christianisme et de la

rénovation qu'il a apportée à l'âme humaine.

Personne avant Lactance n'avait mieux saisi la dif-

férence des deux religions, la chrétienne et la païenne,

l'une consistant principalement dans la réforme de

la volonté par l'adhésion à certains dogmes liés

ensemble et dépendant tous de Dieu conçu à la fois

comme Père et comme Maître' ; l'autre reposant

presque uniquement sur des rites auxquels les « doigts »

seuls avaient part- et qui n'exigeaient ni pureté de

cœur, ni adhésion d'intelligence, ni rectitude d'in-

tention. L'amour de Dieu, voilà la norme de tout

vrai chrétien. Et donc, pour mettre de l'unité dans

sa vie intérieure, le chrétien ne doit pas souffrir le

divorce tout païen de la religion et de Tintelligence.

Il ne doit pas philosopher d'une manière, être reli-

gieux d'une autre manière, mais identifier sa reli-

gion et sa philosophie, l'une pénétrant l'autre, l'une

étant l'autre au fond. In sapientia veligio et in religione

sapieniia est^.

Ailleurs, rencontrant une définition de la vertu

1. Inst., TV, m.
2. Ritus eius in manu et digitis est (IV, m, 9), ritum ad solos digitos

pertinentem (V, xix, ag).

3. IV, m.



28o LACTANCE

incluse dans quelques vers de Lucilius, le poète sati-

rique, il montre comment pour les païens la vertu

consiste à savoir où est le bien et le mal. Cette défini-

tion est beaucoup trop intellectualiste à son gré. A
quoi bon savoir où est le bien, où est le mal, si la

volonté n'est point assez forte pour nous détourner

de l'un et nous porter vers l'autre ? La science est

chose extrinsèque à l'âme, la volonté est à l'intime de

nous-mêmes, et c'est elle qu'il faut promouvoir. Au
surplus, faire le bien implique qu'on le connaît déjà,

en sorte que le principe de Lucilius, faux parce qu'in-

complet, rentre dans un principe plus juste et plus

compréhensif (VI, v).

Ailleurs encore, il discute avec finesse une affirma-

tion du philosophe Carnéade. Carnéade soutenait que

l'homme qui veut être intégralement juste ne peut

manquer de glisser parfois à d'évidentes sottises, puis-

qu'il parlera ou agira contre ses intérêts les plus cer-

tains. Un honnête homme qui a une maison malsaine

et qui, au moment de la vendre, se croit tenu en cons-

cience d'en faire connaître à l'acheteur l'insalubrité ;

ou qui, dans un naufrage, voyant un plus faible que

lui muni d'une planche, recule devant le parti de s'en

emparer, et préfère mourir que de commettre une

injustice, cet homme-là ne peut manquer de passer pour

un sot. — Démonstration irréfutable au point de vue

purement humain, répond Lactance. Elle a causé bien

de l'embarras à Cicéron ! Il est évident que si l'on

borne tout à la terre, l'égoïsme est la raison même,

le sacrifice est folie ou illusion pure. Mais si, au con-

traire, on a pour première préoccupation de faire son

devoir en obéissant à Dieu, alors le sens des mots

change, pour ainsi dire. La sagesse, telle que la con-

çoit Carnéade, n'est plus que ruse et astuce ; la sot-



SON SENS DU CHRISTIANISME 2»I

lise au contraire, c'est ce qu'il décore du nom de

sagesse, c'est d'obéir à son intérêt immédiat, fût-ce

au prix du dommage d'autrui. Pour qui tient le vrai

principe, tout s'éclaire ; pour qui l'ignore, tout

demeure obscur et déconcertant.

Bien dautres passages nous prouveraient de même
que Lactance a parfois touché au fond de l'esprit

chrétien. Et ce qui achève de donner un réel intérêt

à l'étude des Institations, c'est qu'on y retrouve,

mêlées et confuses dans son œuvre, des tendances

assez, différentes, les unes, legs du passé, les autres,

indices d'un esprit nouveau. Il y a chez lui plus de

traces qu'on ne croirait de l'esprit intransigeant,

hostile à toute concession, qui avait animé certains

écrivains des premiers siècles. Lactance a eu quelque

complaisance pour la logique outrée, arme préférée

de TertuUien, qui, obéie à la lettre, aurait supprimé

pour le chrétien la possibilité de la vie sociale et l'aurait

retranché de la cité. Ni commerce, ni guerre, cela

ne regarde pas le chrétien '
: Lactance admet aussitôt,

il est vrai, que la nécessité puisse l'y contraindre,

mais, ne fût-ce qu'un moment, il a adhéré aux vieilles

défiances qui avaient si longtemps vécu au cœur des

chrétiens de stricte observance contre la capiditas

acquirendi et contre le sang versé. Lactance est telle-

ment intransigeant sur le Non occides que, selon lui,

un chrétien n'a même pas le droit de requérir contre

un accusé la peine capitale, car « il est aussi criminel

de tuer les gens par la parole que de les tuer par

l'épée ^ ». Plus sévère que TertuUien, qui ne condam-
nait l'art qu'en tant qu'il servait au culte païen, Lac-

I. V, XVI, 2, et I, xviii.

a. VI, XX.



282 LACTANCE

tance le déconseille sans atténuation. Plus sévère que

Clément d'Alexandrie, il proscrit les parfums et les

fleurs : si Dieu les a créés, c'est pour que l'homme

exerce sa vertu en n'en usant point. Quant à la musi-

que, il ne l'autorise qu'à condition qu'elle soit consa-

crée aux louanges de Dieu *.

Ces traits d'absolutisme sont d'autant plus surpre-

nants que, dans son ensemble, l'œuvre est d'un ton

modéré et tranquille. Tant de rigueur entrait-elle

dans le cœur de cet « universitaire chrétien » ? Est-il

donc un adversaire irréductible du monde ori il vit ?

Point. Il a un sentiment très vif de la majesté

romaine : il ne croit pas à l'éternité de Rome, puis-

qu'il est convaincu que le monde va bientôt finir,

mais en prédisant sa chute, il ne peut s'empêcher de

frémir d'une annonce qui est presque un blasphème :

Horrel aninms dicere-. Ajoutons que Lactance n'a rien

non plus, à son ordinaire, d'un ascète intempérant

qui trouve un amer plaisir à jeter le défi à tous les

instincts de la nature humaine. Il n'éprouve aucune

perplexité sur la légitimité du mariage, de la fuite

dans la persécution, des larges amnisties de la péni-

tence.

Gomment accorder un loyalisme si irréprochable,

un sens si juste de ce qu'on peut exiger de la faiblesse

humaine, avec les violences dépensée que nous signa-

lions tout à l'heure ? — Ces disparates doivent s'ex-

pliquer par la divergence des influences qui ont pesé

sur son esprit. Lactance est à la fois un homme de

tradition et un homme de son temps. D'une part, il

€st fort respectueux de tout ce qu'il hérite des généra-

1. VI, XX, 16.

2. VII, XVI, 2 ; cf. XXV, 7.



SON SENS DU CHRISTIANISME 2»D

lions chrétiennes qui l'ont précédé. Il accueille même,

nous l'avons vu, des croyances déjà presque suran-

nées comme le millénarisme. et il les introduit assez

artificiellement dans la trame de son œuvre. Horreur

de la guerre, mépris du commerce, défiance de tout

ce qui rend la vie terrestre plus suave et plus sédui-

sante, voilà encore des formes de sentiment qui sont

des survivances d'un état d'esprit antérieur, celui des

premières communautés chrétiennes, ou tout au

moins de certains éléments à l'intérieur de ces

communautés.

D'autre part, Lactance ne s'isole pourtant pas du

milieu où il vit. Nous savons avec quelle décision il

a inauguré une méthode nouvelle d'apologétique,

plus scientifique et plus accessible à ceux qu'il vou-

lait gagner. Il a dû comprendre le problème moral

que posait le changement des temps. Il est d'une épo-

que oii les masses affluent dans l'Église, où l'Église

elle-même va sceller avec l'Empire un pacte d'al-

liance, grâce auquel seront levés tous les obstacles

matériels qui paralysaient son essor. Était-il possible

de maintenir désormais le royaume de Dieu si haut,

au-dessus de tant d'âmes hésitantes et tièdes ? La

morale tendue et aspirant aux extrêmes ne devait-elle

pas s'assouplir, et, tout en gardant la vertu de la doc-

trine, préférer les solutions les plus modérées? Son

l3on sens lui disait : oui ; mais la sourde influence du
rigorisme antique lui suggérait : non ; et quelque

chose subsiste dans sa casuistique de ces tendances

contradictoires qui se sont disputé sa pensée et qui y
ont triomphé tour à tour.



284 LACTANCE

XI

Le de Ira Dei est clairement annoncé dans les [nsti-

tutions divines : « Certains estiment que la colère est

absolument étrangère à Dieu, puisque Dieu n'est pas

assujetti aux passions, qui sont des bouleversements

de l'âme, et que tout être est périssable qui en éprouve

l'action et l'ébranlement. Cette thèse ébranle les fon-

dements mêmes de la véritable religion. Mais laissons

pour le moment cette question de la colère de Dieu :

la matière est trop riche et je la renvoie pour plus

ample développement à un ouvrage spécial'. »

Voici dans quels termes se posait le problème, au

point de vue philosophique.

Le Dieu de l'Ancien Testament est un Dieu sévère,

parfois même cruel, qui aime, hait, s'irrite, se venge :

« J'exercerai sur eux de grandes vengeances, les repre-

nant dans ma fureur ; et ils sauront que je suis le

Seigneur lorsque j'aurai exercé ma vengeance sur

eux » (EzECH., xxv, 17). — Or Fidée de Dieu qui s'é-

tait développée dans les écoles philosophiques grec-

ques impliquait, au contraire, parmi les attributs

divins, VànaQeia, l'impassibilité. Sur ce point, elles

s'accordaient à peu près toutes. « Num iratum time-

mus louem ? )) demande Cicéron dans le de Ofjiciis,

III, 102, où il vulgarise, comme on sait, la pensée

grecque. Et il répond : « Ât hoc quidem commune
est omnium philosophorum... nunquam nec irasci

Deum nec nocere. »

La conception juive et la conception hellénique

I. Insl. diu., II, XVII, ^.



LE DE IRA DEÎ 285

étaient donc en ojaposition absolue. De là une grosse

diflîcultc pour les esprits formés à l'école de la Grèce,

et à qui leur foi défendait de rien sacrifier de l'An-

cien Testament.

Il est singulier de voir comment ce conflit, alors

qu'il prenait pour certains esprits une importance

extrême, demeura non avenu, ou peu s'en faut, pour

d'autres esprits. Ainsi les apologistes du second siècle,

Justin, Aristide, etc., en coquetterie réglée avec la

philosophie profane, accueillent la notion de VànaQeia:

complaisance qui ne les empêche nullement de faire

allusion à l'ôpyj'] 0eoû. Comment ces choses se conci-

lient-elles, ils ne se mettent pas en peine de nous le dire.

Pareillement, au début du lY" siècle, chez les latins,

Arnobe, nous l'avons vu, insiste avec une telle fougue

sur la nécessité absolue de l'impassibilité divine, qu'on

est en droit de se demander comment il s'arrange de

la Bible, ou même s'il l'a jamais lue. Il en est d'autres

aussi (tels Cyprien, Commodien) qui, tout entiers tour-

nés vers la pratique, uniquement soucieux des inté-

rêts de la discipline, brandissent sur le pécheur la

menace de la colère divine, sans songer à l'envisager

au point de vue philosophique.

Mais pour bon nombre d'écrivains ecclésiastiques,

ce problème fut réellement un problème, qu'ils se cru-

rent obligés de discuter et de résoudre. Très frappante

est l'influence qu'exerça la philosophie grecque sur la

pensée de ceux mêmes qu'on y croirait les plus rétifs.

Ainsi Terlullien, dans sa polémique contre Marcion

qui s'était plu à souligner les « anthropopathismes » de

l'Ancien Testament pour en conclure à la qualité infé-

rieure du Dieu des Juifs. Les traits dont s'offensait

Marcion — cette image d'un Dieu courroucé et prompt
à la vindicte — étaient justement ceux qui ravissaient



286 LAGTANCE

le plus Tertuliien. Et pourtant les objections de l'héré-

siarque l'émeuvent plus qu'il n'en veut convenir. C'est

qu'il les sent inspirées par la pensée hellénique, qui

l'intimide, quoi qu'il en dise. Aussi, après y avoir

opposé divers arguments, — textes scripturaires qui

prouvent que Jésus lui-même a été un « Dieu jaloux » *
;

enseignements de saint Paul sur le Dieu vengeur et

justicier^; folie de prendre à la lettre cette illusion du

langage par où nous supposons la nature divine toute

pareille à la nature humaine et susceptible des mêmes
amoindrissements \ — voilà qu'il y fait la concessioH

la plus inattendue : il admet que c'est le Fils, le Fils

seul, qui, destiné de toute éternité à prendre contact

avec l'humanité, revêtit en quelque manière dès l'ori-

gine les sentiments, les passions humaines; que c'est

lui qui, dans l'Ancien Testament, sévit, se repent, par-

donne, se manifeste aux patriarches : et pendant ce

ce temps, le Père demeurait invisible, dans sa trans-

cendante majesté*.

Origène esquissa la solution à laquelle devait se ral-

lier l'Église grecque. S'inspirant de Philon, il admit

que Dieu a procédé à l'égard de l'homme comme
l'homme lui-même procède à l'égard de l'enfant : Dieu

a feint d'éprouver les affections humaines (colère,

repentir, etc..) pour mieux le diriger dans les voies du

salut; mais il serait puéril de prendre à la lettre les

expressions employées dans l'Ancien Testament, qui

sont adaptées à la faible mentalité du commun des mor-

1. Adu. Marc, IV, xxvn.

2. Ibid., V, xin.

3. Jbid., II, XVI.

4. Cf. adu. Prax., xvi ; adu. Marc, II, xxvii : « Igitur quaecunque
exigitis Deo digna, habebuntur in Pâtre inuisibili incongressibilique et

placido, et, ut ila dixerim, philosoiihorum deo, quaecunque autem mt

indigna reprehenditis, deputabuntur in Filio... »



LE DE IRA DEI 287

tels, — car l'essence divine est exclusive de toute

(( passion ».

Ces discussions, Lactance les laisse en dehors de sa

perspective. Elles ne paraissent l'avoir qu'assez faible-

ment intéressé. Plus juriste que philosophe, il se

place à un point de vue fort différent, u Sine ira Deum
esse credentes dissoluunt omnem religionem * » :

« Croire que la colère soit étrangère à Dieu, c'est dis-

soudre toute religion. » « Omne imperium metu
constat, metus autem per iram.;. Deus autem habet

imperium, ergo et iram, qua constat imperium, habeat

necesse est- » : « Tout imperiain a pour fondement la

crainte, et la crainte est provoquée par la colère. Or
Dieu possède Vimperium. Il faut donc qu'il ait aussi la

colère, qui en est la base même. » Contester cette

aptitude divine, cela ne va à rien de moins qu'à rui-

ner le dogme de la Providence. Si Dieu ne s'irrite pas

contre les impies, il ne chérit pas davantage les justes.

L'idée même de Providence enveloppe celle d'un Dieu

qui sait punir, comme il sait aussi récompenser. —
Au surplus, et c'est là l'erreur des philosophies épicu-

rienne et stoïcienne, cette colère divine est pure en sa

source, n'étant autre chose qu'une sainte indignation

contre le mal. Elle n'a rien de la violence subite et

irrépressible c{ui caractérise la nôtre. Elle est patiente,

à longue échéance; elle donne au coupable le temps

de se repentir. Et fidèle à sa méthode coutumière,

Lactance ne manque pas de citer quelques passages

des livres sibyllins où éclate la menace du courroux

divin, pour démontrer que la religion païenne elle-

même a cru à cette vérité primordiale, que Dieu ne

saurait être impassible,

1. De Ira Dei, xxn, a.

2. Ibid., XXIII, /i.



288
'

LACTANGE

En somme, écartant des spéculations dont il n'a

cure, il dresse l'image d'un Dieu à la fois juste et bon,

tout pareil à un paierjamilias ou à un chef dÉtat, à qui

leurs responsabilités mêmes imposent le devoir des

sanctions nécessaires. Et l'interprétation qu'il propose

n'est pas très différente de celle à laquelle s'arrêtera

saint Augustin : « Ira Dei, non perturbatio animi, sed

iudicium quo irrogatur poena peccato » : la colère

divine n'est pas une ((passion», c'est un (( jugement «S

XII

Le de Mor'ibas Persecutoriim n"est plus, comme le

de Ira Del, une paisible dissertation sur la légitimité

du courroux divin. C'est la démonstration, étayée en

partie sur l'histoire la plus récente, des effets redou-

tables de ce courroux.

Au moment où l'auteur écrite la paix a été enfin

rendue à l'Église. S'adressant à un certain Donat, il

entonne un hosannah en l'honneur de la Providence

qui a enfin procuré aux chrétiens le repos moral et

matériel, et qui, en même temps, a terrassé leurs

ennemis. C'est la chute successive de ceux ci qu'il se

propose de raconter. Il passe d'abord en revue, de

façon assez sommaire, les premiers persécuteurs du
christianisme, Nérqn, Domitien, Dèce, Valérien, Au-

rélien, dont une mort cruelle ou prématurée a vengé

les attentats (§i-vi). A partir de Dioclétien, il arrive aux

faits contemporains, et il n'y consacre pas moins de

I. De Ciait. Det.XV, xxv.

a. SiZ/k (Harnack.) ; 3 iS/Sao (Monceaux).



LE DE MORTIBUS PERSECUTORUM 289

quarante-cinq chapitres (§ vii-lu). C'est d'abord le

gouvernement de la tétrarchie, avec Dioclétien et

Maximien, «augustes», Galère et Constance Chlore, « cé-

sars » ; les détestables exactions des trois premiers ; les

sévices exercés contre les chrétiens par Dioclétien dont

la haine, ranimée par Galère, ordonne la persécution

générale de 3o3. Vient ensuite la maladie de Dioclé-

tien. les intrigues par où Galère réussit à lui arracher

son abdication, et à faire associer à l'Empire Maximin
Daia et Sévère ; les cruautés abominables de Galère

devenu tout-puissant ; Constantin, échappant à ses

desseins meurtriers, élu empereur par les soldats à la

mort de Constance Chlore. La confusion même des

événements (en 807, il n'y eut pas moins de six

(( Augustes ») rend malaisée une analyse succincte de

la dernière partie de l'opuscule. Tout en suivant de

près la trame embrouillée des faits, l'auteur n'oublie

pas la préoccupation particulière qui lui a fait entre-

prendre l'ouvrage. Ce qu'il veut montrer, c'est

comment la main de Dieu s'est appesantie sur les

princes qui ont fait du mal aux chrétiens, tandis

qu'elle épargnait et favorisait ceux qui avaient su recon-

naître la bonté de leur cause'. Parmi les persécuteurs,

Tun, Sévère, est forcé de s'ouvrir les veines (§ xxvi) ;

l'autre. Maximien, se pend (§ xxx) ; Galère, véritable

bête féroce qui mérite un châtiment plus raffiné,

meurt pourri, dévoré par les vers (§ xxxv) ; Dioclétien

expire dans la tristesse et le dénuement (§ xlhi) ; Maxi-

min Daïa s'empoisonne, et son agonie est atroce

(§ XLix). La famille même des bourreaux n'est pas

épargnée (§ l). Et le de Mortibas Persecutorum se clôt,

comme il a commencé, sur un hymne de recon-

I. IX, II.

»9



ago LACTANCE

naissance au Seigneur : « Le Seigneur a purgé la

terre de ces noms superbes. Célébrons donc le triom-

phe de Dieu avec joie ;
jour et nuit, adressons-lui

nos prières et nos louanges, afin qu'il affermisse à

jamais la paix rendue après dix années de guerre. »

L'idée maîtresse du traité ressort de ce bref aperçu :

la fin terrible dont ont pâti la plupart des mauvaise

princes était coordonnée, selon les dispositions divines,

non pas à n'importe quel crime, mais spécialement

aux mesures persécutrices prises contre les fidèles.

(( En dépit des châtiments que lui valaient ses for-

faits, Dioctétien a régné parfaitement heureux, tant

qu'il n'a pas souillé ses mains du sang des justes. »

Seuls ont échappé aux rigueurs célestes ceux qui ont

su se montrer les amis des chrétiens, un Constantin,

par exemple, dont la mort fut douce et paisible : « In

lecto suo requiem uitae, sicut optabat, accepit K »

Cette conception des vengeances divines qui s'exer-

cent, l'heure venue, sur ceux qui les ont bravées,

Lactance en était depuis longtemps pénétré. Il l'avait

indiquée clairement dans les Institutions et aussi dans

YEpitome \ Est-il besoin de dire qu'elle n'était point

nouvelle, et que là encore Lactance se décèle, comme
eût dit Bossuet, « un homme de l'ancienne marque »?'

Nul doute que l'idée chrétienne de la Providence n'ad-

mette ces (( volontés particulières » sur lesquelles, au gré

de quelques-uns, Lactance aurait trop insisté. Retenons

pourtant quelque chose de ce grief. Il y a de l'indiscré-

tion dans le zèle que Lactance déploie à démêler les des-

seins de Dieu, dans la certitude intrépide avec laquelle

il en révèle tout le détail, comme si, d'en haut, il

I. XXIV, 5.

a. Inst. diu., V, xxiii, i-5. Cf. IV, xxvn, 5; V, xxir, sS; Epit., xlviii,.

A-5. Les textes les plus importants sont traduits dans Monceaux, III, 3i3»



LE DE MORTIBUS PERSECUTORUM 29 1

en avait reçu la confidence. D'autant plus qu'à l'exem-

ple de Tertullien il esquive une utile explication sur ce

fait que de (( bons » empereurs avaient traité les

chrétiens sans douceur aucune. L'enivrante et ines-

pérée victoire, survenant après de si rudes épreuves

l'avait à ce point confirmé dans ses vues sur les ini-

tiatives vengeresses de la providence, que la moindre
suspension de jugement lui eût paru scepticisme

coupable et presque sacrilège.

Ce qui confère un prix particulier à cet opuscule,

c'est que Lactance a été contraint par sa thèse même
de donner une substructure historique à la démonstra-

tion qu'il établissait. Que vaut, en tant que document
d'histoire, le de Moriibus Persecutorum? On est sensi-

blement revenu, depuis quelques années, des dédains

de Duruy, de Burckhardt et de Schiller à l'égard de

Lactance hi&torien. M.Maurice a démontré sa véracité

par le témoignage irrécusable de la numismatique et

de l'iconographie '. M. Pichon, après comparaison

minutieuse des données fournies par Lactance avec

celles que l'on recueille chez les historiens contempo-
rains et postérieurs, conclut en ces termes sur le de

Moriibus : « Ce n'est pas l'unique dépôt de la vérité

parfaite ; ce n'est pas non plus un tissu d'erreurs et

de mensonges : c'est une source historique qu'il est

utile de consulter et nécessaire de contrôler, une
source mêlée de vrai, de vraisemblable et de roma-
nesque, une source historique comme les autres, ni

I. Voir l'indication des nombreux Mémoires de Maurice, dans Mon-
ceaux, 111, 347. Y ajouter Comptes rendus de l'Acad. des Inscr. et B.-Let-
tres, 1908, p. i46 et s.; Aumismalique Constantinienne, t. 1 (1908); t. II

(1910); Bull, de la Soc. des Antiq. de France, igiS (Nouvelles observations à
propos du Labarum, et divers articles); B.A.L.A.C, 191/1, p. 37 et s.



992 LACTANCE

plus ni moins '. » « Plus l'on étudie son récit,

déclare enfin M. Monceaux*, plus l'on est amené à

en reconnaître la rigoureuse et fninutieuse exactitude.

On ne peut nier que Lactance ait été merveilleusement

renseigné sur l'histoire officielle comme sur la chro-

nique scandaleuse ou anecdotique de son temps. ;>

Là où Lactance prêterait davantage le flanc à la cri-

tique, c'est dans la manière dont il interprète les faits

qu'il a véridiquement établis. Il est partial ; il hait

d'une haine si vigoureuse les princes persécuteurs

qu'il ne se résout guère à admettre que, de leur âme
corrompue foncièrement, quelque chose de bon ait

pu sortir. Ainsi, il blâme des mesures qui, au point

de vue politique, se défendent encore parfaitement,

comme la « tétrarchie », ou l'œuvre fiscale de Galère,

îl abonde en interprétations malveillantes, quel que

soit son désir d'équité qui perce malgré tout sous tant

d'incriminations passionnées.

Au temps même où Lactance composait son de

Mortibus Persecutorum, Eusèbe, l'évêque de Césarée de

Palestine, grand admirateur, lui aussi, de Constan-

tin, s'essayait à raconter en grec l'histoire du chris-

tianisme depuis ses origines, ou, plus exactement, à

faire un choix diligent et un classement commode
des documents transmis par la tradition. L'état

d'esprit dans lequel il poursuivait sa tâche n'était pas

essentiellement différent de celui dont Lactance lui-

même était animé. Pour Eusèbe, l'histoire ecclésias-

tique est un^ « démonstration évangélique » d'un

genre particulier. Elle est le récit des étapes par où

l'Église, fortement appuyée sur la tradition incarnée

I. Op. cit., p. 383.

a. III, 347.



LE STYLE DE LACTANCE 298

dans les évequcs, éclairée ])arl'Espril-Saint qui parlait

en ses grands hommes, a passé successivement avant

sa réconciliation providentielle avec le pouvoir

romain. Et dans les entreprises des sectes dissidentes,

Euscbe aperçoit toujours la main du démon, avide

de ruiner les âmes, et qui met tout en œuvre pour
arriver à ses détestables fins. Telle est la tendance

intime de l'histoire chrétienne, au moment oîj, se

dégageant des recherches purement chronologiques

où elle s'était confinée jusqu'alors, elle conçoit des

ambitions plus hautes ; telle elle restera dans la suite

des temps, comme la mise en lumière de la volonté

divine par la narration des faits où cette volonté s'est

manifestée. Lactance a contribué pour sa part à lui

imprimer ce caractère. Le de Mortibus Persecutorum

marque une date.

Aujourd'hui encore cet opuscule mérite d'être lu.

Aiguillonné par sa passion, l'ancien rhéteur y a

dépouillé ses élégances un peu fades. Par la rapidité

du récit, par le dramatique de certaines scènes et le

piquant de certains traits, il stimule d'un bout à

l'autre l'intérêt et sans cesse il le renouvelle.

XIII

Que Lactance ne soit pas un grand esprit, c'est

une conclusion qui se dégage assez nettement de
l'exposé qui vient d'être fait pour qu'il n'y ait pas

lieu d'y insister à nouveau. Sa pensée est si peu
novatrice qu'elle n'a eu besoin pour sexprimer que
des moules séculaires de la prose cicéronienne. Elle



294 LACTANCE

s'y est trouvée à l'aise et n'a pas songé à s'en créer

d'autres. Il faut lire les pages excellentes où M. René

Pichon S définissant le style « classique », montre

avec quel scrupule heureux Lactance s'attache à en

observer les règles et à en imiter les élégances ; son

application « à énoncer les idées les plus nouvelles et

les plus spéciales dans la langue traditionnelle, à

envelopper en des termes d'une pureté classique irré-

prochable des choses qui n'appartiennent qu'au

christianisme ». Etranger aux originalités séduisantes

d'un Tertullien ou d'un Apulée, il ne dévie de la

syntaxe classique que sur un petit nombre de points ^

Il n'invente pas de métaphores nouvelles ni ne revi-

vifie les images courantes. Ce qu'il possède, en

revanche, à un remarquable degré, c'est l'instinct et

le goût du style oratoire, avec son abondance, sa

symétrie, ses larges développements harmonieuse-

ment balancés. Tout chez lui, forme et fond, donne
une impression de pondération disciplinée et robuste

dont, seule, l'ardeur vengeresse du de Mortibus Perse-

cutoram a pu déranger un moment l'équilibre.

Ceux-là sont rares, au surplus, qui se frayent des

voies nouvelles. C'était quelque chose, en ces temps

de fléchissement littéraire, que de conserver une

langue correcte, claire et nombreuse. Il fallait aussi

plus de ressources intellectuelles qu'on n'en aurait

d'abord supposé chez un tranquille rhéteur, pour se

former une idée si personnelle des conditions contem-

poraines de l'apologétique, et pour mettre tant de

suite et d'application à réaliser le dessein ainsi conçu ;

pour s'attacher avec cette ténacité au dogme chrétien

1. Op. cit., p. 3o7 et s.

a. Par ex. pour la concordance des temps, pour l'emploi de quod et

même (exceptionnellement) de quia après les verbes déclaratifs.



VICTORIN DE PETTAU 296

de la Providence et pour en poursuivre la démons-

tration avec une ampleur toujours croissante, à travers

une série d'ouvrages, depuis le déisme tout apaisé et

philosophique du de Opificio Dei, jusqu'aux accents

enflammés du de Mortibus Persecutorum.

Quelle influence sa tentative eut-elle sur les païens

cultivés qu'il visait surtout? Aucun indice ne nous

permet de la mesurer. Plus encore que dans l'anti-

quité chrétienne, c'est à partir de la Renaissance

quil trouva des admirateurs. Il n'est guère d'écri-

vain ecclésiastique qui ait été si souvent édité. Depuis

lors, les sympathies se sont refroidies à son égard, et

il y a, je crois, quelque excès dans cette défaveur.

Quoi qu'il en soit, son nom demeure « inséparable

d'un des faits les plus importants qu'il y ait dans

l'histoire, non seulement de Rome, mais de toute

l'humanité, la réconciliation de l'Église et de l'Empire,

l'apparition du premier gouvernement chrétien ' »

.

XIV

Gest suitout par saint Jérôme que nous connais-

sons Victorin dePettau. Jérôme s'est intéressé à Victorin

comme au plus ancien spécialiste de l'exégèse parmi

les Latins, et aussi comme à un compatriote illyrien.

Il le tenait d'ailleurs en assez petite estime. Tout en

lui reconnaissant quelque savoir -, ou du moins

quelque bonne volonté d'érudition \ il laisse entendre

I. PiCHON, p. 454.

3. Prol. in Is. (P.L., XXIV, 20) : u etsi imperitus sermone, non tamen
scientia. »

3. Ep. hxx, 5 (IIiLBERG, dans C.V., liv, 707) : <( licet desit eruditio,

Aamen non deest eruditionis uoluntas. »



296 VICTORIN DE PETTAU

que cet effort était paralysé par son impéritie litté-

raire ' et son insuffisance en langue latine ^ Il lui

reproche, en outre, d'avoir donné, après Papias,

Irénée, Apollinaire, Tertullien et Lactance, dans les

fantasmagories du millénarisme ^

D'après Jérôme, Yictorin était évêque de Poetovio*

(en Pannonie supérieure, aux confins du Norique,

sur le Dravus ; aujourd'hui Pettau). Il mourut martyr,

très certainement sous Dioctétien % on ne sait en

quelle année. Sa vie se place donc dans la seconde

moitié du IIP siècle. Parmi les ouvrages que lui

attribue saint Jérôme dans le de Viris illastribus, un
seul subsiste, le Commentaire sur VApocatypse *. Le

texte de ce commentaire a toute une histoire. Nous

le possédons (grâce aux travaux d'Haussleiter) sous

quatre formes différentes. Un manuscrit de la biblio-

thèque vaticane ', signalé par Angelo Mai, offre la

rédaction primitive de Victorin, laquelle est forte=

ment empreinte de millénarisme*. Une seconde rédac-

1. Ep. Lvjii, 10 (ibid., p. 589) : « qnod intellegit, eloqui non potest. »

2. De Vir. ill., lxxiv : « Non aeque latine ut graece nouerai. »

3. De Vir. ill., xviii ; in Ez. XI, xxxvi, i (P.L., XXV, SSg).

l). Petauionensis episcopus, de Vir. ill., lxxiv. On lisait souvent Picta-

uiensis avant Launoy qui, dans une dissertation de i653 (a° éd., i664),

restitua la vraie leçon, et démontra que Victorin avait été évêque de

Pettau, et non de Poitiers.

5. Cela résulte de la façon dont Jérôme encadre son nom, dans le de

Vir. ill. et ailleurs (v.g. adu. Rujinum, III, xiv). Adon est le premier à

l'affirmer explicitement dans son martyrologe (P.L., GXXIII, 38i)).

6. Pour les vestiges de quelques-uns des autres écrits mentionnés par
Jérôme, voir Haussleiter, dans C. V., vol. XXXXIX,p. xiv et s. — L'énu-
mération de saint Jérôme n'est pas limitative : il ajoute et multa a/ia,

formule assez vague dont il abuse dans le de Vir. ill. Gassiodore, Inst.

diu., VII (P.L.,LXX, II 19) fait allusion à un comm. de Victorin sur saiiat

Matthieu ; de même Jérôme (P.L., XXVI, 20 et 223).

7. Codex Ottobonianus latinus 3288 A, saec. xv. Ce manuscrit est d'une
lecture très difficile. Reproduction photographique de quelques feuillets

dans C.V., vol. XXXXIX. Il eu existe deux copies, des xV et xvi* s.

8. Surtout à partir du chap. xix et s.



LE COMMENTAIRE SUR L APOCALYPSE 297

tien est due à saint Jérôme. Sur la prière d'un

certain Anatolius, Jérôme consentit à revoir le com-
mentaire de Victorin. Il s'en explique dans un pro-

logue où, pour éluder les critiques de ses a aboyeurs »,

il se garde d'exagérer la portée de ce remaniement,

qu'il borne à quelques additions, suppressions et

corrections '. En fait, la comparaison de sa rédaction

avec celle de Victorin fait apparaître des nouveautés

d'une certaine importance. Jérôme a amélioré le

style de Victorin ; il a substitué en de nombreux
passages une version latine nouvelle de l'Écriture à

celle dont s'était servi Victorin ; ses amendements
portent aussi sur le fond des choses, spécialement

pour les passages chiliastiques, qu'il a biffés presque

tous -
; en revanche, il a nourri et accru l'exposé de

Victorin de diverses paraphrases supplémentaires,

dont quelques-unes sont empruntées à Tyconius '.

Dans une recension ultérieure, dont l'auteur est

inconnu, le texte de VApocalypse se mêle plus large-

ment à la rédaction hiéronymienne, qui subit aussi

d'autres retouches assez peu intelligentes *. — Enfin

une dernière recension a amalgamé les trois précé-

dentes, en y introduisant quelques additions, et, sous

prétexte de plus de méthode, de nombreuses trans-

positions ^

Un autre opuscule fort court, le de Fabrica Mundi,

i. C.V., XXXXIX, p. i4.

a. La disposition de l'édition d'Haussleiter permet de s'en rendre
compte aisément : voir C.V., XXXXIX, p. i38, i à i54, 18.

3. La recension de Jérôme figure dans 4 manuscrits. Les deux princi-

paux sont le Cod. Taurinensis lut. G.V. 3, saec. xi, et le Cod. 1079 de la

bibl. municipale d'Arras, saec. x.

4. Six manuscrits. Le principal est le Codex Harleianus, sac. ix/x,

actuellement au British Muséum.
5. Un seul manuscrit, Cod. biblioth. Casinensis CCXLVII, saec. xi/xii.

C'est ce texte qui figure seul dans la Patrologie de Migne, où est repro-
duite l'édition de Galland.



298 VICTORIN DE PETTAU

dont l'antiquité ne fait nulle mention, a été revendi-

qué pour Victorin par G. Cave, au XVIP siècle, d'après

la suscription incluse dans un manuscrit de la Lam-

beth Palace Library, à Londres ', qui contient une

série de fragments et d'extraits. Cette attribution est

communément admise : le style, médiocre et obscur,

les idées, teintées de millénarisme ^ la favorisent

nettement. Victorin y tire du récit de la création

dans la Genèse des leçons morales et religieuses ; il

insiste spécialement sur les vertus du nombre sept,

et les coordonne avec ses conceptions particulières

sur l'économie de l'univers '. L'aménagement de ce

petit traité ne permet guère de penser, avec G. Cave,

qu'il ait appartenu originairement à un commentaire

sur la Genèse ou sur VApocalypse.

Dans un grand nombre de manuscrits de Tertullien,

figure un adaersiis omnes Haereses , contigu au de Prae-

scriptione *. Ce catalogue donne une caractéristique

sommaire de trente-deux hérésies : la première est

celle de Dosithée, la dernière, celle de Praxéas. On
s'accorde à reconnaître que Tertullien ne peut en être

l'auteur. Reprenant une hypothèse déjà émise par

Œhler {Tertall. opéra, II, 762), Harnack a proposé

de l'attribuer à Victorin de Pettau^ Les arguments

qu'il donne ne laissent pas que d'avoir leur prix.

1. Cod. bibliothecae Lambethanae Londinensis Ixili, saec. x/xi.

2. V. surtout Je § vi (Ha.usslkiter, p. 6, 1. lo et s.).

3. Ibid.

k. On ne le rencontre pas dans V Açjobardinas. Il est lié sans titre spécial

au de Praescriplione dans le Paterniacensis ASg, s. xi. Dans les manuscrits

plus récents, spécialement dans les manuscrits de la tradition italienne

(Florentinus Magliabechianiis, Gonu. sopp. VI, g, s. xv ;
Florentiiius Maglia-

bechinnus, Conu. sopp. VI, lo, s. xv, etc.). Vadaersus omnes Haereses

précède immédiatement le de Praeficriptione. Les premiers éditeurs de

Tertullien l'imprimèrent à la suite du de Praescriptione. Depuis Rigault,

on l'en sépare : voy. OEhler, II, 761 ; Krotmann, ji3.

5. Zeilsch. f. iviss. Theol., xix (1876), n6 et s. ; cf. Chron., II, 43o.



L ADVERSUS OMNES HAERESES 299

i) Dans son de Viris illustribus, § lxxiv, saint Jérôme
cite parmi les œuvres de Victorin un adaersus omnes

Haereses. 2) Or Jérôme a sûrement connu notre

opuscule. Il y a dans son traité contre les Lucifériens,

au § xxin, un passage qui est calqué, sauf quelques

retouches de forme, sur le début de Vaduersus omnes

Haereses. Donc Jérôme ne nomme qu'un seul ouvrage

de ce titre, et il utilise justement celui que nous

possédons. Il y a là une présomption favorable à

l'identification. 3) D'autre part, dans une lettre adressée

à Damase {Ep., xxxvi, 16), Jérôme rapproche le nom
de Victorin de celui d'Hippolyte, à propos de l'inter-

prétation de l'histoire d'Esaii et de Jacob : «... Hippo-

lyii martyrii uerba ponamus, a quo et Victoriniis

noster non plurimum discrepat, non quod omnia
exsecutus sit, sed quo possit occasionem praebere

lectori ad intelligentiam latiorem... » Victorin avait

donc fait à Hippolyte, dans ses traités exégétiques,

certains emprunts où il le suivait de très près. Cette

méthode d'utilisation est conforme à l'idée que l'on

doit se former du rapport de Vaduersus omnes Haere-

ses au Synlagma d'Hippolyte '.

La combinaison est ingénieuse. Pourtant Harnack
lui-même y est devenu, avec le temps, beaucoup

moins favorable ; et pour des raisons de fond et de

forme, il avoue que la rédaction de ce catalogue est

bien plus intelligible si on la place à Rome aux envi-

rons de 220, plutôt qu'à Poetovio vers la fin du IIP

siècle-.

On a imputé à Victorin de Pettau divers autres

I. Sur ce rapport, cf. P. de Labriolle, Les Sources de l'Histoire du
Montanisme, p. xxxvi-xlviu.

a. Pour plus de détail, ibid., p. lxxxiv.



3oO VICTORIN DE PETTAU

opuscules', sans qu'aucune de ces conjectures paraisse

s'imposer. C'était, à tout prendre, un esprit de médio-

cre originalité, un tempérament de disciple, formé

à l'école des écrivains de culture grecque tels que

Papias, Irénée, Hippolyte, surtout Origène \ et qui

paraît avoir ignoré, quoique écrivant en latin, la tra-

dition littéraire latine.

1. Les Tractatas Origenis de libris ss. Scripiurarum, une Homélie de

Decem Virginibus, etc.

2. Jérôme insiste à diverses reprises sur la dépendance de Victorin à

l'égard d'Origène ; cf. Haussleiter, dans C.V., vol. XXXXIX, p. vm et s.



LIVRE TROISIÈME

L'AGE D'OR DE LA LITTÉRATURE

LATINE CHRÉTIENNE





CHAPITRE I

Les lendemains de la victoire

BIBLIOGKAPHIE

I. — FiRMicus Maternus. — P.L., XII. 981-1050; Halm. dans

C.V., t. II (1867); Ziegler, dansB.T. (1907).—A consulter : Cl.-H.

Moore, Julius Firmicus Maternus, der Heide u. der Christ, Diss.,

Munich, 1897; Bol), dans P.W., VI, 2365-2379; Spiegelberg, das

Îsis-Miisteriiim, bei F. M., dans Archiv f. Religionswiss, XIX (1918),

p. 194; F. Grœlil, de Syntaxi Firmiciana, diss Breslau, 1918

(cf. B.ph.W.. 1918, p. 1231-1235). — Traduction française dans

Buchon, Choix de Monuments primitifs de l'Egl. chrét., P., 184(1,

p. 747-771.

II.— Beticius d'Autun.— A CONSULTER : Hist. litt. de la France,

I, 2 (1733), p. 59-63; D.CB., IV. 544 ; Chron., p. 433.

III. — Saint Hilaire de Poitiers. — Voir le Tableau n^IV. —
A consulter : Largent, Saint Hilaire, P., 1902 (Coll. les Saints,

chez Gabalda) ; Feder, dans Stimmen ans Maria-Laach, 1911,

p. 30-45 ; C. Weyman, dans B.ph.W., 1917, p. 1165 ; Beck, dans

Z.K.I., 1906, p. 108 et 305 ; Bauschen, ibid.. p. 295 ; H. Jeannette,

Le Psautier de saint Hilaire de Poitiers, P., 1917.

IV. — Lucifer de Calaris. — P.L., XIL 765-1038; Hartel, dans
C.V., t. XIV (1886). — A consulter : Ilarlel, A.L.L., 1886, 1-58;

Krùger, dans R.E.% XI, 666.

V. — Collectio Avellana. — Gûnther, dans C.V., t. XXXV
(1895/8).

VL — Libellus precum. — P.L., XIII, 82-107 ; C.V., t. XXXV,
p. 5-40.

VII. — Faustinus. — Contra Arianos, P.L., XIII, 37-80; Fides

Theodosio oblata, ibid., 79-80.



3o4 BIBLIOGRAPHIE

VIII. — La littérature arienne et anti-arienne.— Potamius d'Oli-

sopo : Ep. ad Athavasium (rédigée vers 350, d'après dom Wil-
mart, R. Bén.XXY. [19l3],28^i): P.L., VIII, 1416-141S : cf. R.Bén.

ibkl. Les autres opuscules sont dans la P.L., VIII. Selon dom
Wihnart, art. cité, VEpist. dite Beati Hieronymi de substantia

Patris et Filli et Spiritus Sancti, publiée par Guillermo Antolin,

dans Rev/sta de Archivos, Bibl. y Museos, XII (1908), p. 207, serait

de Potamius.

IX. — Fragments de Bobbio. — P.L., XIIL 593-67?.

X. — Sermo Arianorum sine nomine auctoris. — P.L., XLII,

677-684.

XI. — Opus imperfectum in Matthaeum. — P. G., LVI, 611-946.

XII. — Dissertatio Maximi contra Ambrosium, dans Fr. Kauff-

mann, Ans der Scliule des Wulftla, Strasb., 1899, p. 65-90.

XIII. — FoEBADK d'Agen. — Liber c. Arianos (c 357/8). P.L.,

XX, 13-20.

XIV. — liosius OE CoKDOUE. — Ep. ttd Constantiwn, P.L., VIII,

1327-1331, et P. G., XXV, 744-748 (trad. dans Tillemnnt, VII,

313); Hosii Senteniiae : P.L., VIII, 1317-1328; Ep. ad papam
luliam, Maasi, Conc, VI, 1909-1910.

XV. — EusÈBE DE Verceil. — Ep. ad Constantiiim (355), P.L.,

XII, 947; Ep. ad presbyt. et plebem Italiae, XII, 947-954; Ep. ad

Gregoriim, X, 713-714 (cf. Feder, S.B.W., 162 [1909], p. 64;

Symbole Quicumque : P.G., XXVIII, 1581-1596 (cf. Turner, dans

J.T.S.. XI [19101, 401-411).

XVI. — Altercatio Heracliani laici cum Germinio episc. (janvier

366) : Caspari, K.A., p. 131-147.

XVII. — Tractatus contra Arianos. — Sedlmayer,dans S.B.V\'.,

146 (1903), p. 11.

Sur l'ensemble de la littérature arienne, cf. L. Duchesne,

Hist. anc. de l'Église, t. II (1907); Jacques Zeiller, Les Orig. chrêt.

dans les provinces danubiennes de l'Empire romain. P., 1918 (une

bibliographie très riche y est donnée).

XVIU. — Grégoire d'Elvire. — Les cinq sermons sur le Gant.

des Gant, ont été publiés par Gotth. Heine^ Biblioth. Anecdoto-

rum, pars I, L., 1848, p. 134. —
- Voir plus loin le détail des

opuscules qui lui sont attribués. — A consulter : P. Lejay, dans

R. Bén., 1908, 435-457 ; Butler, dans J.T.S.. 1909, 450-459.

XIX. — Marius Victorinus. — Œuvres non chrétiennes : Ars

Grammatica, G.L., VI, p. 3; Explanatio sur le de Invent, de



LA PREMIÈRE ENTENTE ENTRE l'ÉGLISE ET l'eMPIRE 3o5

Cicéron, R.L.M., p. 155-304, et Stangl, Tulliana et Mario-Viclo-

riniana, Progr. Munich, 1888, p. 49; de Defimtionibtis, P.L.

LXIV, 891-910. et Stangl, ibid., p. 17. — Œuvres chrétiennes

dans P.L., VIII, 1019-1236. — A consulter : Monceaux. III.

373 et s.

SOMMAIRE

I. Vue générale sur la période ouverte par l'Édit de Milan. —
II. Le premier enivrement de la victoire : Firmicus Maternus.

— III. Un exégète, Reticius d'Autun. — IV. Les luttes dogma-
tiques. L'Arianisme. Saint Hilaire de Poitiers. Sa vie de combat.

Ses œuvres. Les Fragmenta historica. — \ . Lucifer de Calaris.

Le Libellas precum. — VI. La littérature arienne et anti-arienne.

— VII. Grégoire d'Elvire. — VIII. Marins Victorinus.

I

Nous abordons une période nouvelle, celle de la

première entente entre le christianisme et l'empire

romain. Promulgué en mars 3i3 par Constantin et

Licinius, l'Édit de Milan inaugurait le système de la

liberté, mais d'une liberté déjà privilégiée et qui

accordait aux chrétiens quelque chose de plus que les

justes réparations auxquelles ils avaient droit. Cons-

tantin ne se contenta pas de marquer sa faveur au

christianisme par la construction et la dotation de

somptueuses basiliques, à Constantinople, à Nicomé-
die, à Antioche, à Jérusalem, à Bethléem (la seule qui

subsiste encore), à Naples, à Capoue, à Ostie, à Albano;

par les immunités octroyées au clergé catholique; par

la compétence juridique dévolue en certains cas aux



3o6 LA PREMIÈRE ENTENTE ENTRE l'ÉGLTSE ET l'eMPIRE

évêques. Ces faveurs, c'est à l'Église orthodoxe — cette

Église où il n'entra eflPectivement par le baptême qu'à

son lit de mort — qu'il entendit les réserver, à l'ex-

clusion des hérétiques et des schismatiques. Quant à

la religion romaine traditionnelle, il n'hésitait pas à

la désigner dans tel document officiel par le mot de

saperstitio^ : « Trop avisé pour supprimer les vieux

cultes, il se contenta de leur laisser leur vie propre

qui était à bout, en s'appliquant à ce que nul n'igno-

rât qu'il n'était plus leur fidèle ^ »

Sa politique fut accentuée dans le sens le plus

rigoureux à l'égard du paganisme par ses fils Cons-

tant et Constance. Mais d'étranges contradictions en

ralentissaient les effets. Prescripteur des sacrifices et

du culte païen, Constance faisait preuve en plus d'une

occasion d'un manque de logique dont le païen Sym~

maque, en présence de mesures tout autrement déci-

sives, saura plus tard se prévaloir. « Constance, rap-

pelait-il dans sa fameuse Relation adressée en 384 à

Valentinien II ', n'a rien enlevé aux privilèges des

vierges consacrées ; il a rempli de nobles les charges

sacerdotales; il n'a point refusé de crédits aux cérémo-

nies romaines ; il a suivi le sénat plein d'allégresse à

travers les rues de la Ville éternelle ; il a regardé les

temples sans s'émouvoir; il a lu le nom des dieux

inscrits sur leur fronton ; il a demandé l'origine de ces

sanctuaires, il en a admiré les architectes... »

Il y avait pourtant, dans ces violences à demi inefïi-

1. Loi du 25 mai SaS {Code Theod., XVI, ii, 5 : Mommsem, p. 836); ins-

cription de Spello (entre 333 et SS;). Dessau, p. 705.

2. P. Batiffol, la Paix constantinienne et le Calholicisme, P., igi/t, p. Sgg.

3. S VI (éd. Seeck, M. G. H., VI, i, p. 280 et s.). La pièce est traduite dans
mon Saint Ambroisc, Paris, 1908, p. Z']-Uh. Sur la visite de Constance à

Rome, en 356, v. aussi Ammien-Marcellin, XVI, x.



LA PREMIÈRE ENTENTE ENTRE l'ÉGLISE ET l'eMPIRE Soy

caces, de quoi ulcérer les âmes demeurées fidèles à

l'ancien culte par la fascination des souvenirs littérai-

res classiques, par les glorieux souvenirs auxquels il

paraissait lié, ou qui trouvaient dans les u mystères »

un exutoire suiïîsant à leur sensibilité religieuse. Ces

âmes étaient nombreuses encore, surtout parmi les

classes élevées. Saint Augustin a noté avec quelque

exagération peut-être, dans ses Confessions (VIll, n, 3)

les sympathies païennes de « presque toute la noblesse

romaine » {totajere romana nohilitas) dans la seconde

moitié du IV* siècle. Chez Prudence, le mot de nohili-

tas signifie à soi seul l'aristocratie païenne. De hauts

personnages se soumettaient aux rites malpropres et

sanglants du « taurobole ». Parmi les tauroboliés que

nous connaissons, l'un. Clodius Hermogenianus Caesa-

rius, fut proconsul d'Afrique en SôS-Syo et préfet de

la Ville en 874 ; l'autre, Sextilius Agesilaus Aldesius, fut

directeur des principaux services de la chancellerie et

membre du consistoire : un autre encore, Vettius Ago-

rius Praetextatus, « sacrorum omnium praesul »,

(( princeps religiosorum », comme l'appelle Macrobe*,

fut préfet de la Ville en 867 et préfet du prétoire en

384*. On s'explique le succès momentané de la courte

réaction inaugurée par Julien. Pourtant, une vingtaine

d'années plus tard, saint Ambroise pouvait parler de

son époque comme d'une époque chrétienne, chris-

tiana tempora^. Ambroise était trop perspicace pour

s'exagérer à lui-même la portée de cette expression. Il

savait de quels compromis tant d'esprits dénués de

1. Salurn., l, xvii, i ; I, xi, i.

a. D'autres faits sont cités par Wissowa, Bel. ii. Kaltus der Romer''^

p. 98-102. Cf. Geffcken, dans Neue Jahrb. f. d. Kl. Alt-, jgiS, p. 109.

3. Ep. XVII, 10 (P.L., XVI, 964) ; cf. saint Augustin, Sermo xliv, 2 ;

Enarr. LiV, 12 ; CI, ii, 5.



3o8 LA PREMIÈRE ENTENTE ENTRE l'ÉGLISE ET l'EMPIRE

toute mysticité faisaient dépendre leur adhésion au

christianisme. Mais, au point de vue politique, la vic-

toire de la foi chrétienne, si longtemps meurtrie et

pourchassée, n'était déjà plus douteuse.

« Voyez, s'écriait le poète Prudence dans son Contra Symmachwn
(I, 544 et s.) en parlant du Sénat, voyez l'assemblée des vieux

Gâtons prendre la robe blanche des catéchumènes et déposer les

insignes du Pontificat! C'est à peine si une poignée reste encore

sur la roche tarpéienne; les autres se précipitent vers les purs

sanctuaires chrétiens; toute la curie d'Evandre court aux sources

apostoliques. En tête marchent les Ânnii et les Probi. L'illustre

Rome se glorifie d'avoir vu le généreux Anicius illustrer le

premier par sa conversion l'assemblée des chefs de la Ville. L'héri-

tier des Olybrii, après avoir inscrit son nom dans les fastes et revêtu

le manteau brodé de palmes, ambitionne d'abaisser les faisceaux de

Brutus devant les portes des martyrs et d'incliner devant le Christ

la hache latine. La prompte foi des Paulinii, des Bassi, n'a pas

hésité à se donner au Christ et à offrir au siècle futur les superbes

rejetons de leurs races patriciennes. Faut-il nommer aussi les

Gracques, ces amis du peuple, eux qui, investis du pouvoir et

placés à la tète du Sénat, ont ordonné d'abattre les simulacres

des dieux, et avec leurs licteurs se sont consacrés au Christ tout-

puissant ? »

L'historien païen Ammien-Marcellin note, de son

côté, que si les candidats à l'épiscopat romain mettent

tant d'ardeur à se disputer cette charge, c'est que les

avantages positifs n'y manquent pas : cadeaux des

dames romaines, voitures confortables, habits magni-

fiques, repas dont le luxe surpasse celui des rois'. Pour

malveillante qu'elle soit, lobservation décèle le pres-

tige et l'apparat dont était entouré l'évêque de Rome.

La réconciliation de l'Église chrétienne avec l'État

romain a eu, pour l'avenir du christianisme, des con-

séquences de premier ordre : u De nos jours, observe

I. Res Gestae, WWl, m.



LA PREMIÈRE ENïEiNTE ENTRE l'ÉGLISE ET l'eMPIRE Soq

M. Paul Lejay', on est trop incliné à en restreindre

l'importance. Jusqu'à la paix de l'Église l'hostilité des

pouvoirs publics a pesé lourdement sur la vie des com-

munautés chrétiennes. Le jour oii elle a été définitive-

ent écartée, nous voyons l'Église sortir comme d'un

long hiver, consolider et développer ses cadres, discu-

ter ses titres hiérarchiques, arrêter les lignes de ses

dogmes, dresser les formules de sa foi, régler le culte,

entourer les lieux saints des signes publics de la vénéra-

tion, assurer des retraites sacrées aux âmes avides de per-

fection, donner à la moitié latine de l'Église une version

plus fidèle de la Bible. Tous ces fruits sont la moisson

du IV® siècle, n Cet épanouissement de la puissance spi-

rituelle de l'Église et de sa prospérité matérielle s'est

fait sentir aussi dans le domaine de la littéiature. Encore

devrons-nous exclure de notre cadre la riche production

des Athanase, des Basile, des Grégoire de Nazianze,

des Grégoire de Nysse. des Jean Chrysostome, des Syne-

sius, des Ephrem, pour ne tenir compte que des

œuvres écrites en latin. Exégèse biblique, théologie

spéculative, morale, histoire, hymnes d'Église, poésie

didactique, épique et lyrique, l'effort chrétien se

manifeste dans toutes les directions. L'art même, dès

cette époque, devient « un système complet d'enseigne-

ment, une théologie en images, une apologétique

figurée* ». On mesurera l'importance de ce renouvel

lement, si l'on songe que la littérature profane n'était

plus représentée alors que par un Libanios, un Sym-
maque, un Macrobe ou un Glaudien.

I. R.H.L.R., 1900, 187.

3. L. Bréuier, L'Art chrétien. P., 1918, p. 107.



3lO FIRMÏCUS MATERNUS

II

Nous possédons, sous le nom de J. Firmicus Mater-

nus, deux ouvrages de caractère tout à fait différent :

un manuel d'astrologie, le plus ample que nous ait

légué l'antiquité sur cet ordre de questions, Matheseos

libriviu, et un traité de polémique contre le paganisme,

le de Errore projanarum Religionum '.

Est-ce le même Firmicus qui les a écrits l'un et

l'autre ? L'étude de Cl. -H. Moore ne permet plus

guère d'en douter. Les deux œuvres ont été compo-

sées à quelques années de distance, l'une, entre 335

et 337, l'autre (le de Errore) entre 346 et35o. L'auteur

de la Mathesis nous apprend qu'il est né en Sicile- ;

or l'auteur du de Errore connaît personnellement ce

pays ^ Enfin la similitude des particularités de lan-

gue, les analogies d'expressions, sont frappantes* :

au total, l'identification s'impose.

La Mathesis est dédiée à LoUianus Mavortius, gou-

verneur de Campanie. Firmicus lui-même appartenait

à l'ordre sénatorial. Il nous apprend qu'il s'était d'abord

consacré au barreau, et que, dégoûté par les désagré-

ments et les inimitiés que lui avait valus l'exercice de

sa profession, il l'avait finalement abandonnée. Dans

1. Dom MoRiN (Histor. Jahrb., 1916, p. 329-266) attribue à Firmicus les

Consultationes Zacchaei et ApoUonii (P.L., XX, 1071-1166); de même, avec

des réserves, A. Rea.tz, dans der KathoUk, XXI (1919), p. 3oo et s.

2. I Proœm., iv : « SiciUae situm, quara incolo et unde oriendus sum ».

Cf. VI, XXX, a6.

.l. de Err., vu (description des environs de Henna).

4. Ces rapprochements sont indiqués dans l'édition de Ziegler, L.,

1907. Un des plus signilîcalits est de Err., xxvi, 3 ; cf. Math., V, Praef. 3

(Skutsch, p. 280, ligne 17).



LA MATHESIS 3ll

SU pensée, ses huit livres sur l'Astrologie devaient

contenir « omnem disciplinam diuinae malheseos ».

Il y a pourtant des lacunes et des erreurs '
: l'auteur

convient qu'il n'est pas très au fait de la matière qu'il

traite. Il travaille d'après des sources giecques et

latines, dont il précise rarement l'origine, soucieux

avant tout (de son propre aveu) d'annexer une nou-

velle province à la littérature romaine ^ Il n'y a pas

lieu d'insister ici sur ce traité technique. Il suffira de

noter les tendances curieuses qui s'y font jour. Fir-

micus recommande certaines restrictions prudentes

dans l'usage des déterminations astrologiques. Il faut

se garder de rien avancer sur les choses de l'Etat ni

sur l'empereur. Maître de l'univers, l'empereur

échappe, en raison de sa divinité même, aux influen-

ces stellaires '. Ce qui, à notre point de vue, est assez

significatif, c'est que Firmicus paraît préoccupé de

divers problèmes moraux connexes à sa science favo-

rite. Il cherche à concilier, d'une façon d'ailleurs fort

superficielle, le souci de la morale et le respect de

l'astrologie *. Il veut qu'on n'aborde cette science

qu'avec un cœur pur et sobre, car elle oblige à un

.commerce journalier avec les dieux \ Les prières par

lesquelles il ouvre les Y" et YIF livres sont d'un

accent presque chrétien.

Qu'il eût déjà embrassé la foi, au moment oiî il

écrivait sa Malhesis et projetait d'autres travaux du

même genre', c'est ce qu'on n'oserait raisonnable-

I. Voir BoLL., dans P.W., VI, iSyi.

a. V. Proœm., m.
3. Math., II, XXX, U et s.

à. I, VI. 3.

5. II, XXX, I .

^. V, 1, 38; VIII, I, lo; VIII, iv, i4.



3l2 FIRMICUS MATERNUS

ment soutenir. L'astrologie était, de longue date,

suspecte au christianisme ' en tant que contraire à l'i-

dée même d'une Providence dont rien ne peut enchaî-

ner les libres décisions. En prétendant que la destinée

est immuablement inscrite dans les astres, les astrolo-

gues paraissaient rendre superflu tout recours au vrai

Dieu. Ce qu'on peut dire, c'est que Firmicus trahit

certaines dispositions intimes qui rendent moins
surprenant le fait de sa conversion, survenue dans le

laps d'une dizaine d'années qui sépara de la Mathesls

le de Errore profanarum Religionum.

Le début du de Errore manque : les deux premiers

feuillets ont été arrachés de l'unique manuscrit fort

gâté, un Vaticanus-Palatinus (n° i65, X* s.), d'après

lequel Mathias Placius lUyricus donna la première

édition, à Strasbourg en 1062. et que Bursian a

retrouvé en i856 à la Yaticane. Firmicus s'en prend

tout dabord à la divinisation des éléments : leau

(culte d'Osiris et d'Isis), la terre (culte de Cybèle

et d'Attis), l'air (culte de la Juno caelesUs), le feu

(Perses, Mages, culte de Mithra) ; et il coupe ses anec-

dotes plus ou moins scandaleuses d'exhortations

pathétiques à l'adresse des fauteurs de ces fictions

ridicules. 11 applique ensuite (§ vi et s.) les procédés

critiques de l'exégèse évhémériste à une série d'autres

cultes, de ceux surtout qui. venus d'Orient, étaient

spécialement chers au sentiment religieux païen (le

Liber de Crète, et celui de Thèbes ; la Cérès d'Henna ;

Adonis : Jupiter Sabazios ; les Corybantes ; le Cabire

de Macédoine) : parricide, adultère, pédérastie, vol.

I. Voir Dict. of Christian Antiqaities, Lo., 1898, art. Magic et Astrologie ;

R.H.L.R., 1908, p. iSi et s., et 1906, p. 4o ; Bev. Histor., t. LXV (1897),

p. 36a et s. La polémique chrétienne contre cet pratiques n'a pas encore

été étudiée d'une façon approfondie.



LE DE ERRORE PROFANARUM RELIGIONUM 3l3

inceste, il nest pas de crime que ces dieux n'autori-

sent par leur exemple, et dont on ne puisse recueillir

dans leurs légendes la leçon *. Firmicus prête même
au soleil un éloquent discours, où, à propos de l'iden-

tification que d'aucuns voulaient parfois établir entre

Bacchus et l'astre de lumière, celui-ci proteste contre

pareille extravagance et invite les hommes à écouter

plutôt la parole divine (§ vni, i-3). Quelques chapitres

sont consacrés à dévoiler l'étymologie du nom de cer-

tains dieux : Serapis (= Xàppaq ^ctîq, l'enfant de

Sarah), c'est le Joseph de l'Ecriture, que les Egyp-

tiens adorent comme assurément il n'aurait jamais

voulu l'être ; les Pénates (de penus, provisions) n"é-

taient à l'origine que les mets quotidiens par lesquels

l'homme soutient sa vie, etc. A ces fantaisies succè-

dent (xviii et s.) des indications, fort précieuses pour
l'histoire, sur les signes et les symboles, ou mots de

passe, en usage dans les mystères ^ « J'ai pris à man-
ger dans le tympanon, j'ai bu dans la cymbale et j'ai

appris à fond les religieux mystères » (Culte d'Attis

et mystères d'Eleusis) ; « Salut, nouvel époux, salut,

nouvel époux, salut, lumière nouvelle ! » (Mystères

de lacchos) ; u Dieu issu de la pierre ! » (Mystères

de Mithra) ; « Hélas ! ô toi qui as deux cornes et deux

formes ! » (Mystères de Bacchus) ; « Ayez bon cou-

rage, vous, l'initié du dieu affranchi ; car vous serez

affranchis de vos douleurs » (Mystères d'Isis, d'Attis

I. xn, 5.

a. M. Paul Foucart écrit à ce propos (Les Mystères d'Eleusis, Paris, igili,

p. 377) : « Firmicus Maternus s'est trompé, je crois, sur la valeur de ces
formules et sur leur emploi. Ce n'était pas un mot de passe servant aux
initiés à se reconnaître entre eux, mais une réponse à la question posée
par les ministres du temple ; chacun des récipiendaires déclarait qu'il

avait accompli les actes lixés par le rituel. » Cf. ibid., p. 383 ; et Grail-
LOT, Le Culte de Cybele (Bibl. des Ec. franc. d'Alh. et de Rome, fasc. 107
[igijj, p. i32 et 5/i3).



3l4 FIRiMICUS MATERNUS

OU d'Adonis) ; « Le taureau est père du serpent, et le

serpent est père du taureau » (Mystères de Dionysos).

Les réfutations de Firrnicus, les rapprochements

qu'il indique entre ces formules et tels passages de la

Bible, n'ont pas beaucoup d'intérêt. Mais ce qui est

tout autrement significatif, ce sont les énergiques

appels au bras séculier dont il coupe ses démonstra-

tions. 11 se tourne vers les empereurs Constantin et

Gonstans {sacratissimi imperatores, sacrosancli impera-

tores, sacrosancli principes, domini imperalores) et les

supplie de détruire, une fois pour toutes, ces cultes

démoralisateurs et impies :

« Ces abominations, très saints empereurs, il vous faut les

extirper, les anéantir, leur appliquer les plus sévères prescriptions

de vos édits. Ne souffrez pas que cette erreur funeste et insensée

souille plus longtemps l'univers romain... Certains refusent, se

dérobent et souhaitent passionnément leur propre perte. Assistez

tout de même ces malheureux, délivrez-les, ils périssent ! Si le

Dieu d'en haut vous a confié l'Empire, c'est pour que vous

guérissiez ces blessures. Nous savons quel péril leur crime leur

fait courir, quel châtiment est réservé à leur erreur : mieux vaut

les en libérer malgré eux que de les abandonner de leur plein

gré à leur perte » [Ils sont semblables à des malades qui récla-

ment des aliments susceptibles de leur nuire, et qu'il faut obliger

à accepter les remèdes les plus énergiques, à se laisser traiter par

le fer et par le feu. Une fois guéris, il» se rendent compte du
bienfait de cette contrainte.] ... « Quant à vous, très saints empe-
reurs, la nécessité vous commande de vaincre et de punir ce mal.

Dieu vous ordonne dans sa Loi de poursuivre en tous lieux de

votre sévérité le crime d'idolâtrie. Ecoutez et méritez dans votre

esprit sacré ce que Dieu prescrit à propos de ce crime : [Suit le

texte du Deuléronome, xai, 6-io ; 12-18].

• Et encore :

« 11 s'en faut de peu que, grâce à vos lois, le démon soit com-
plètement abattu, l'idolâtrie éteinte, cette funeste contagion abo-

lie. Déjà le poison a perdu de sa nocivité; chaque jour, diminue
l'aliment des passions profanes. Dressez l'étendard de la foi : c'est



SES APPELS AU BRAS SÉCULIER 3l5

là le rôle que la divinité vous a réservé. Grâce à sa faveur, vous
avez magnifiquement renversé tous vos ennemis, par qui s'affai-

blissait l'Empire romain. Dressez le signe de la loi vénérable. Por-

tez les sanctions, promulguez les édits nécessaires... Le Christ,

dans sa bienveillance, a réservé à son peuple par l'œuvre de vos

mains la destruction de l'idolâtrie et la ruine des temples profa-

nes »... « Enlevez sans inquiétude les ornements des temples. Que
ces dieux fondent au feu dé vos monnaies, à la flamme de vos

mines. Confisquez à votre bénéfice tous leurs présents ; faites-en

votre propriété. Depuis la ruine des temples, la puissance divine

n'a fait qu'accroître votre propre puissance... »

Il y a quelque chose d'un peu pénible dans le spec-

tacle de cette intolérance d'anciens persécutés qui, à

peine délivrés de leur propre cauchemar, se hâtent

de se faire persécuteurs à leur tour. Ces exhortations

vengeresses ne restèrent pas lettre morte. Si l'ouvrage

de Firmicus est de 346, il a pu contribuer à la pro-

mulgation du rigoureux édit de cette même année

qui, « pour ôter aux égarés la possibilité de pécher »

(c'étaient les termes mêmes de l'édit), ordonnait l'in-

terruption des sacrifices et la fermeture des temples.

Quelques années plus tard (353/356) les dispositions

dune loi analogue, déjà portée en 34 1, étaient renou-

velées. Certes, à l'égard des chrétiens, les circonstan-

ces atténuantes ne manquent pas, et Gaston Boissier

les a plaidées avec habileté* : « Leurs sentiments de

colère et de haine se comprennent, observe-t-il ; le

paganisme était l'ennemi, un ennemi implacable, qui,

depuis trois siècles, les empêchait de vivre en repos

et qu'ils étaient tous élevés à craindre et à détester...

Après tout, le paganisme avait donné l'exemple de ces

rigueurs
; ayant frappé par l'épée le premier, il sem-

blait juste qu'il pérît par l'épée. » Puis, on était

t. Fin du Pag., I, 67 ; 69.



3l6 FIRMICUS MATERNUS

encore dans le premier enthousiasme d'une victoire

qui tenait du prodige. La réaction esquissée par l'em-

pereur Julien conseillera plus de prudence et de rete-

nue, en même temps qu'elle ranimera les espoirs

païens, quelque temps désemparés. Il reste que, pour

qui se souvient des belles paroles que Lactance écri-

vait au début du TV" siècle sur le devoir d'user de la

persuasion et de proscrire toute violence dans les

controverses religieuses *, une si prompte évolution

ne laisse pas que d'être attristante.

Le de Errore profanarum reUgionum mériterait un
commentaire nourri, dont les éléments seraient aisés

à trouver dans les doctes travaux publiés en ces der-

nières années sur les mystères païens. L'opuscule n'est

pas ennuyeux : une rhétorique ardente y met de la

vie. Au surplus, quand on évalue ce que Firmicus

doit à ses prédécesseurs chrétiens ^ (Cyprien [surtout

pour les citations bibliques], Minucius Félix, Arnobe),

et ce qu'il a recueilli de tours et d'expressions chez

ses modèles profanes (Térence, Salluste, Ovide, Tite-

Live, Virgile, Plotin, Porphyre, etc.), sa part d'origi-

nalité personnelle apparaît modeste. Mais il a eu le

mérite de se former une documentation assez précise

sur les modalités contemporaines des cultes qu'il

voulait dénoncer comme absurdes et abominables.

En outre, son œuvre nous révèle l'enivrement

excessif que causa à certains chrétiens, de tem-

pérament passionné, l'étonnant retour de fortune

qui semblait mettre les forces de l'Empire au service

de leur foi. Il leur apparut qu'un triomphe aussi ines-

péré, qu'un tel coup de la Providence, devait déployer

I. Diu. Inst., V, XX, 9 (C.V., XIX, p. /|68). Cf. Epiiome, un.
a. Cf. l'éd. ZiBGLER, p. XLV.



RETICIUS d'AUTUN Siy

immédiatement tous ses effets, et qu'il fallait que la

vérité, sûre désormais de l'avenir, exerçât son droit

imprescriptible en supprimant les obstacles susceptibles

de ralentir sa marche.

III

Reticius, évêque d'Autun, fut dans les premières

années du IV® siècle une des grosses influences de

l'Église de Gaule '. Il joua un rôle important au

synode de Rome, en 3i5, où fut condamné Donat^
et au synode d'Arles en 3i4 '• Saint Jérôme lui attri-

bue un ouvrage volumineux contre Novatien, et un
Commentaire sur le Cantique des Cantiques. Jérôme
évite, dans le de Viris illustribus, où il veut rehausser

le prestige de la littérature chrétienne, de laisser

entendre le peu de bien qu'il pense de ce commen-
taire. Plus libre dans ses lettres *, il en marque les

insuffisances, non pas tant au point de vue de la

forme, que sous le rapport de l'interprétation elle-

même : Reticius aurait oublié le premier devoir de

l'exégète, qui est de faciliter au lecteur l'intelligence

du texte qu'il a entrepris de paraphraser. Le Commen-
taire de Reticius existait encore au XIP siècle : Beren-

ger en cite un fragment dans son Apologie d'AbélardK

Depuis cette époque, on en perd la trace.

I. Saint Jérôme, de Vir. ilL, lxxxii ; saint Augustin, Contra lui. Pelag.,

I, m, 7.

3. Augustin, Ibid.

3. Saint Optât, I, xxni.

U. Ep. XXXVII, 3.

5. P.L., CLXXVIII, i86/i.



3l8 SAINT HILAIRE DE POITIERS

IV

Que le bienfait des amitiés officielles n'ait pas été

toujours pour l'Eglise un bienfait sans mélange, c'est-

ce que démontre, à n'en point douter, la vie de saint

Hilaire de Poitiers.

Le IV" siècle est l'époque des grandes luttes dogma-

tiques, luttes ariennes, priscillianistes, origénistes,

donatistes, manichéennes, ïiovatiennes, pélagiennes.

De ces dissensions intestines, aucune ne fut plus grave,

plus déchirante pour la foi chrétienne, que la contro-

verse suscitée par Ârius. C'était l'économie fondamen-

tale de la Révélation qui était menacée. En outre, les

Césars, en se constituant les protecteurs du christia-

nisme, entendaient bien le mettre en tutelle et pren-

dre parti, au nom de leur omnipotence, entre les fac-

tions déchaînées. La faveur manifestée par Constance

aux partisans de l'arianisme contre les tenants de la

foi de Nicée aurait pu être un facteur décisif dans le

développement des faits, si l'admirable ténacité d'un

saint Athanase en Orient, d'un saint Hilaire en Occi-

dent, n'y avait fait contrepoids. Premier « docteur » '

de l'Église latine, saint Hilaire n'apparaît à la lumière

de l'histoire que pendant une dizaine d'années, mais

durant cette courte période, qui va de 355 à 867, son

action s'exerça avec une efficacité souveraine.

Hilaire naquit à Poitiers dans les premières années

du lY* siècle. Sa famille, qui tenait un rang élevé,

I. Ce titre lui a été officiellement décerné au XI\' siècle par le décret

Quod potissimuin de la Congréffation des Rites (29 mars i85i) et le Bref

Apostolique Si ab ipsis (i3 mai i85i).



LA VIE D HILAIRE 019

(Hait païenne '. Dans celte Gaule du lY" siècle, qui

était « une Italie bien plutôt qu'une province^ », llilaire

reçut une culture très soignée. Il a indiqué dans l'in-

troduction de son ouvrage sur la Trinité les motifs

qui le déterminèrent à se convertir. Il avait vivement

senti que jamais il ne pourrait se contenter des jouis-

sances matérielles, bestiales (belainae), de l'oisiveté et

de la richesse. Une vie honnête, mais toute ouatée

de prudence épicurienne, ne le séduisait pas davan-

tage. Il avait un appétit du divin que satisfaisaient mal
les contradictions de la philosophie. La rencontre des

Livres saints fit l'illumination dans son ame, jus-

qu'alors obscure et partagée. De la période entre son

baptême et l'épiscopat, nous ne savons rien. Il avait

été marié, si l'on en croit le poète Venantius Fortu-

natus, qui écrivit sa vie, en vers, à la fin du \ P siè-

cle. Nous avons même une lettre d'Hilaire (i à sa fille

Abra » : mais ce morceau est d'une si niaise pré-

ciosité qu'il est difficile de le croire authentique.

Une fois évêque de Poitiers, un peu après 35o,

Hilaire ne tarda pas à entreprendre les luttes qui

devaient remplir sa vie. Il était resté jusqu'alors fort

étranger aux discussions orientales sur l'ô^Goumoc; et

rôjiovoijOioq ^ et se reposait dans la paisible posses-

sion et prédication des vérités acquises '. Son pre-

mier ouvrage, les Commentaires sur saint Mathieu,

où il traite diverses questions connexes au texte évan-

gélique bien plutôt qu'il n'en donne une paraphrase

I. In Ps. ih&, i3 (C.V., t. XXII, p. 853, 1. 9).

a. Le mot est de Pline l'Ancien, Hist. Nat. III, iv. Il était plus vrai
encore au IV* siècle qu'au I". Pour l'enseignement à Poitiers, cf. Ausone,
Prof., XI, 46-48; Epigr. xlvii, 2, aoB.

3. Lui-même en fait l'aveu : de Syn., xci : « ... fidem Nicaenam nuo-
quam nisi exsulaturus audivi. »

U. Cf. de Trin., I, xiv.



020 SAINT HILAIRE DE POITIERS

continue, le montre fidèle à la tradition trinitaire de

TertuUien et de Novatien : les formules de Nicée

n'ont encore exercé sur lui aucune influence. Les

synodes d'Arles (353) et de Milan (355), l'exil de Pau-

lin de Trêves, d'Eusèbe de Verceil, de Lucifer de

Calaris, de Denys de Milan, lui ouvrirent les yeux

sur la menace arienne : « Horum farori respondere

animus exarsit », afiîrme-t-il '. Il entama résolument

la lutte avec Saturninus, le primat d'Arles, acquis aux

idées des ariens. Dès 356 il adressait un premier

opuscule à l'empereur Constance pour le conjurer de

pacifier l'Église, de retirer aux ariens l'appui qu'il

leur prêtait, et de rendre à leur siège les évêques

exilés. L'ardeur de son activité le désignait aux évê-

ques ariens comme un adversaire dangereux. Au
synode de Béziers (356), ils l'empêchèrent de défen-

dre Athanase et la foi de Nicée, ils le signalèrent à

l'empereur comme factieux et obtinrent contre lui

une sentence d'exil.

Hilaire fut relégué en Phrygien II sut profiter lar-

gement, pour son perfectionnement intellectuel, de ces

temps douloureux. Il s'initia à la littérature grecque

chrétienne (il -serait intéressant de savoir de quels

théologiens il nourrit alors sa pensée). C'était une

forme de culture assez rare déjà à cette époque et qui

lui conférait, parmi les dialecticiens occidentaux, une

supériorité dont son de TrinUale, composé pendant

cet exil^ porte la marque. Dans ces douze livres, c'est

principalement aux ariens qu'il en a, encore que sa

polémique vise parfois les sabelliens, les juifs et les

I. Ihid., I, XVII.

a. Cf. Saint Jérôme, de Vir. ilL, c ; Hilaire, De Syn., lxiii.

3. Cf. de Trin., X, iv (P.L., X, 346) : « Loquemur exsuies per hos libros,

et sermo Dei, qui uinciri non potest, liber excurret. »



LE DE ÏRINITATE 321

gnostiques. 11 connaît l'étendue du mal contre lequel

il veut prémunir les esprits'. Il esquisse çà et là avec

clairvoyance la psychologie arienne, cette liaeretlca

subliiUas qui joue sur les mots pour tromper les sim-

ples, et qui s'adapte si complaisamment k la. prudentia

suecali. Les discussions d'Hilaire révèlent en plus

dune page la pénétration de son esprit, et elles nous

font connaître le détail de l'argumentation arienne.

Telle pièce de même origine s'est conservée grâce à

lui-. En une matière dont la difficulté l'effraie', Hilaire

fait comprendre aux lecteurs que les mots qu'il est

obligé d'employer, les images et comparaisons dont il

use, sont désespérément inégales aux vérités ineffables

qu'il s'agit de rendre intelligibles, et qu'ils ne doivent

y voir que des approximations lointaines destinées à

les acheminer du connu à l'inconnu*. Le de Trinitate

est un des monuments de la haute spéculation chré-

tienne durant les premiers siècles ; jamais les problèmes

de la Christologie n'avaient encore été approfondis en

Occident avec un détail si minutieux. — Le de Synodis,

qui est lié au de Trinitate dans presque tous les manus-
crits, n'a le caractère spéculatif que dans certaines

de ses parties (§ lxvi-xcii). L'objet principal de l'ou-

vrage, qui est adressé aux évêques de Gaule, des deux
Germanies et de Bretagne, est de mettre les Occiden-

taux au courant des luttes orientales contre l'arianisme.

C'est ainsi qu'Hilaire est amené à citer et à apprécier

plusieurs formulaires de foi orientaux : la seconde

formule de Sirmium (^57), de couleur nettement

1. Cf. XI, I : « ... multis iam per omnes ferme Romani imperii prouin-
cias ecclesiis morbo pestiferae huius praedicatioais infectis. »

3. Cf. la lettre d'Arius à Alexandre, VI, v.

3. II, V.

4. I, XII.



32 2 SAINT HILAIRE DE POITIERS

arienne, les douze anathématismes d'Ancyre (358), la

formule du synode in encaeniis d'Antioche (3/ii), la

(( confession » de Philippopolis (343-344), la première

formule de Sirmium (35 1). L'opuscule est précieux au

point de vue historique ; il préparait la pacification

des esprits en leur donnant une vue plus nette des

questions en litige et de la position des partis.

L'autorité d'Hilaire s'affirmait même en Orienta

Quoique évêque latin, il fut invité à prendre place au

Synode de Séleucie en 359, ^^ i^ Y soutint contre la

la majorité semi-arienne et contre les anoméens les

conclusions de Nicée. Il s'associa également à la dépu-

tation envoyée à Constantinople pour renseigner l'em-

pereur sur ce qui s'était passé à Séleucie. Saturninus

d'Arles se trouvait au même moment à Constantinople.

Hilaire sollicita une audience de Constance. Nous pos-

sédons son placet, Vad Constantium Augusiam. Il y
rappelait, en onze chapitres, les circonstances de son

injuste exil, et suppliait l'empereur, dans l'intérêt de

la paix de l'Orient et de l'Occident, d'entendre le lan-

gage de la foi authentique, toute brouillée par les

intrigues, les subtilités, les vaines disputes. Constance

n'écouta point la prière d'Hilaire. Alors celui-ci laissa

éclater son indignation dans un pamphlet qui ne fut

publié peut-être qu'après la mort de l'empereur (3 nov.

36 1). Enumérant les attentats commis par les ariens

et couverts par Constance, Hilaire n'hésitait pas à le

comparer aux pires persécuteurs :

« Je te crierai donc, Constance, ce que j'aurais dit à Néron, ce

que Dèce et Maximin auraient entendu de ma bouche. Tu combats

contre Dieu, tu ravages l'Église, tu persécutes les saints, tu détes-

tes les prédicateurs du Christ, tu anéantis la religion, tyran non
des choses humaines, mais des choses divines. Je t'ai dit jusqu'à

présent quels crimes te sont communs avec ces persécuteurs :

apprends maintenant ceux qui ne sont qu'à toi. Tu te prétends



OPUSCULES DIVERS 323

faussement chrétien, et tu es un nouvel ennemi du Christ; précur-
seur de l'Antéchrist, tu accomplis ses œuvres ténébreuses... Tu
distribues les sièges épiscopaux à tes partisans et tu remplaces les

bons évêques par de mauvais. Tu emprisonnes les prêtres, tu mets
tes armées en campagne pour terroriser l'Église, tu asssembles
des conciles, et tu contrains à l'impiété les évêques occidentaux
enfermés à Rimini, après les avoir effrayés par tes menaces, débi-
lités par la faim^ amoindris par l'hiver, égarés par tes menson-
ges'... »

Une activité aussi intrépide parut redoutable aux

ariens orientaux. Ils firent renvoyer Hilaire en Gaule

sous prétexte qu'il était u discordiae seminariurn et per~

turbator Orientis » . Reçu avec de grandes démonstra-

tions de joie dans sa ville épiscopale, Hilaire ne songea

pas à se donner le moindre repos. Évincer de la Gaule

l'arianisme, telle fut la tâche dont il poursuivit sans

trêve l'accomplissement. Après divers synodes provin-

ciaux, le concile de Paris tenu en 36 1 anathématisa

les chefs du mouvement arien, Auxence, Ursace,

Valens, Saturnin. La doctrine nicéenne triomphait en

Gaule ; Hilaire porta la bataille en Italie. Une confé-

rence le mit aux prises à Milan avec l'évêque Auxence.

Celui-ci se tira d'affaire en usant d'équivoques, et

saint Hilaire, qui protestait, reçut l'ordre de quitter

Milan'. Il obéit, mais dénonça dans le Contra Auxen-

tiam la fourberie de son adversaire, « cet ange de

Satan, cet ennemi du Christ, ce dévastateur maudit,

ce renégat de la foi qu'il a confessée par le mensonge
et qu'il outrage par le blasphème* ».

Ses dernières années, passées dans son diocèse,

furent fécondes en œuvres exegétiques et historiques.

I. s vi-vii.

3. Sulp.-Sévère, Chron., II, xlv, 4.

3. Contra Aux., S viii.

A- S xn.



324 SAINT HILAIRE DE POITIERS

Disciple d'Origène*, il appliqua les procédés de l'in-

terprétation allégorique à l'étude des Psaumes dans ses

Traciatus super Psalmos, qui ne nous sont parvenus

qu'incomplets^ : les psaumes y sont expliqués en fonc-

tion de Veuangelica praedicatio. Les Traciatus Myste-

riorum, découverts en 1887 P^'^" tîamurrini dans le

fameux manuscrit d'Arezzo, sont conçus dans le même
esprit, et, quoique fort abîmés, livrent clairement le

dessein d'Hilaire :

« Toute l'œuvre contenue dans les volumes sacrés, y déclare

Hilaire. annonce par des paroles, exprime par des faits, corrobore

par des exemples la venue de Notre-Seigneur Jésus-Christ, envoyé

par son Père et né homme d'une Vierge, grâce à l'opération de l'Es-

prit-Saint. Depuis l'origine de ce monde, le Christ, par des préfi-

gurations authentiques et absolues ''réalisées) dans les patriarches,

engendre l'Église, la lave, la sanctifie, la choisit, la met à part ou
la rachète : par le sommeil d'Adam, par le déluge de Noé, par la

bénédiction de Melchisédech, par la justification d'Abraham, par
la naissance d'Isaac, par la servitude de Jacob... L'objet de cet

ouvrage est de montrer que, dans chaque personnage, dans cha-
que époque, dans chaque fait, se reflète comme en un miroir

l'image de sa venue, de sa prédication, de sa résurrection, et de
notre Église'. »

Et plus loin :

I. Cf. saint Jérôme, Ep. xxxiv, 3.

». Il reste les paraphrases des Ps. 1,2,9, '3> '^» Si-Gq, 91, i i8-i5o. Cer-

tains renvois indiqués par Hilaire décèlent des lacunes évidentes. Les mss
ne nous livrent donc qu'un choix. — Les commentaires sur les Ps. i5,

3 1 et 4 1 ne sont pas authentiques. Quelques fragments supplémentaires

dans R.B., t. XXVII (1910), p. 19. Le mot tractatas comporte dans la lan-

gue ecclésiastique deux acceptions principales. Il signifie 1° traité, com-
mentaire, explications, principalement sur la Bible (v.g. les confesseurs

africains, dans saint Cyprien, Ep. lxxvii, i ; les « Tractatas super Psal-

mos » de saint Hilaire de Poitiers ; saint Jérôme, de Vir. ill., ixxvii,

XLvui, xLix, etc.) ;
2° Sermon (cf. Ps. -Cyprien, de Op. et Eleem., xii [Har-

TEL, III, I, p. 383J ; saint Augustin, Ep. ccxxiv, 2 [C.V., t. LVII, p. 453,

1. 5] : « ... tractatus populares, quos Graeci homilias uocant »; Optât,

C»ntra Parmen., vu, 6 : « ... Omnis tractatus in ecclesia a nomine Dei

incipitur et eiusdem Dei nomine terminatur. »

3. $ i (C.V., LXV, p. 3, 1. 10 et s.).



OPUSCULES DIVERS 325

« Ces faits, signifiés par les divers personnages (de l'Ancien Tes-

tament), mais connus et parachevés dans le Christ seul, il conve-

nait qu'ils fussent gardés pour la postérité dans des ouvrages

écrits et rédigés. Et ainsi, les générations à venir, instruites des

actions des temps antérieurs, pourraient contempler le présent

même dans le passé, et vénérer le passé maintenant encore dans

le présent'... »

Telle est la méthode : saint Jérôme, qui, sous l'in-

fluence d'Origène, devait à son tour la pratiquer,

saura en apercevoir les difficultés, dont Hilaire ne

semble guère s'être avisé.

De ses Commentaires sur Job, il ne reste que deux

fragments. Nul doute qu'Hilaire ne s'y évertuât

comme ailleurs à dévoiler les mystiques rapports de

la typica signiftcantia.

Mais il n'oubliait pas la question arienne, ou

plutôt son esprit en demeurait obsédé. Les Fragmenta

historica font grand honneur à son zèle d'historien.

Ils méritent une attention spéciale, en raison de

leur importance comme « source » pour l'histoire

ecclésiastique, en raison aussi des problèmes qu'ils

suscitent pour la critique moderne.

Les conflits dogmatiques du IV* siècle provoquèrent,

comme on sait, la formation de plusieurs recueils

documentaires très précieux, soit en Orient, soit en

Occident. 11 fallait bien alimenter les polémiques, et

fournir à l'opinion de quoi s'éclairer. Que l'on se

rappelle les pièces insérées par saint Athanase dans

son Apologie contre les Ariens, dans son Histoire des

Ariens adressée aux moines, dans son traité sur les

Décrets du Concile de Nicée : les lettres collectionnées

1. Ibid., II, li (C.V., p. 37, 1. 5).



326 SAINT HILAIRE DE POITIERS

par Arius et par Alexandre ; la ZuvaycoYn de Sabinus

d'Héraclée ; les Gesia pargationis Caecilii et Felicis,

etc.. — Plus complet qu'aucun autre, le recueil connu

sous le titre de Fragmenta hisiorica est constitué d'a-

près un plan assez analogue : ce sont des lettres de

papes, d'évêques, d'empereurs, des actes et décrets

de divers conciles, des' professions de foi, chaque

pièce étant ordinairement reliée à la précédente par

un texte explicatif plus ou moins long.

Ces Fragmenta hisiorica furent publiés pour la pre-

mière fois en iSgS par Nicolas le Fèvre, à Paris, d'a-

près l'édition que Pierre Pitliou, mort deux ans aupa-

ravant, avait préparée et presque terminée déjà.

Pithou avait travaillé sur un manuscrit du xvi* siècle

où les fragments étaient classés en deux séries, l'une

anonyme, l'autre attribuée nommément à saint

Hilaire. Le Fèvre tint compte de cette division et aussi

de cette attribution : toutefois, pour des raisons chro-

nologiques, il inversa Tordre des séries, en faisant

passer du premier au second rang la série anonyme.

— Un siècle plus tard, le bénédictin Pierre Constant

admit que tous les documents inclus dans le manus-

crit de Pithou étaient des fragments d'un grand

ouvrage historique composé par saint Hilaire sur les

conciles de Rimini et de Séleucie* : c'est pourquoi,

dans l'édition des œuvres de saint Hilaire qu'il publia

en 1693 et qui a longtemps fait autorité, il les intitula

en bloc, après les avoir disposés selon une plus exacte

chronologie, Fragmenta ex libro sancti Hilarii Picta-

uiensis Prouinciae Aquitaniae, etc., dénomination qui,

I. Cet ouvrage est attesté par saint Jérôme dans sa notice sur Hilaire

(De l'ir. ill., § c) : « Est eius... liber aduersum Valentem et Ursacium,

historiam Ariminensis et Seleuciensis synodi continens. »



LES FRAGMENTA HISTORICA 827

abrégée diversement, a passé depuis lors dans l'usage

ordiiuiire.

Chargé par la eommission du Corpus Script, eccles.

iaUnoram de publier un certain nombre d'opuscules

d'Hilaire parmi lesquels les Fragmenta historica, un
jésuite, le P.Feder, entreprit en manière de travail pré-

paratoire ' d'étudier la tradition manuscrite, le con-

tenu historique et l'origine de cette collection, qu'il

désigna (pour ne rien préjuger) sous le titre de Collée-

ianea antiariaiia Paris'ma.

Feder établit en premier lieu que le Cod. Parisin.

Armamentarii lat. 483, du ix^ s. (= A), conservé à la

bibliothèque de l'Arsenal, et que le Fèvre et Constant

n'avaient pas connu, est l'archétype des deux manus-

crits utilisés par eux, à savoir le Cod. Pithoeanus

(= T) aujourd'hui perdu et le Cod. Paris, lat. 1700, du
xvii" siècle (==C), lequel nest au surplus qu'une copie

de T. Il dressa aussi la liste d'autres manuscrits où
plusieurs des pièces de la Coll. antiar. Par. apparais-

sent isolément, et il fournit des références complè-

tes aux recueils imprimés (surtout conciliaires) où

tels de ces documents ont été insérés.

Il s'efforça ensuite de déterminer l'origine de ces

Fragmenta historica. Dans les manuscrits, le nom d'Hi-

laire de Poitiers figure en tête de la seconde série (à

laquelle la première se rattache, en fait, très étroite-

ment). Or cette donnée se trouve confirmée par l'é-

tude intrinsèque des fragments qui composent ladite

série. C'est ainsi que la pièce par laquelle elle s'ou-

vre est, de toute évidence, une introduction à un
ouvrage historico-polémique, rédigé par un évéquc

qui a joué un rôle important au concile de Bézieis,

s. S.B.W., CLXII, U (1910); CLXVl, 5 (1911); GLXIX. 5 (1912).



328 SAINT HILAIRE DE POITIERS

qui a fait de vaines tentatives en vue d'obtenir une
audience de l'empereur, et qui veut lutter jusqu'au

bout pour Athanase et pour la foi de jNicée. Com-
ment, à ce signalement, ne pas reconnaître Hilaire ?

Aussi bien cette attribution n'est-elle guère contes-

tée. Mais le point délicat est celui-ci : ces fragments

sont ils des matériaux pour une œuvre qu'Hilaire n'a

pu conduire à son terme, ou sont-ils des extraits d'une

œuvre achevée que nous n'avons plus ? C'est à la

seconde solution que le Père Feder se rallia. Par une
série de considérations où l'analyse historique des

textes en litige et le témoignage des contemporains

s'éclairaient mutuellement, il aboutit aux hypothèses

que voici.

Dès 356, au lendemain du concile de Béziers (et

non pas, comme on le croyait depuis Coustant, pen-

dant son exil de SSg-Sôo à Constantinople), Hilaire

composa un écrit d'un caractère à la fois historique

et polémique qui n'était autre que le Liber adaersas

Valeniem et Ursacium mentionné par saint Jérôme.

De ce travail plusieurs morceaux subsistent encore, à

savoir deux et probablement trois des Fragmenta his-

iorica', auxquels il faut joindre deux autres des docu-

ments qui nous sont parvenus sous le titre inexact et

désormais périmé de ad Constantium liber primas : ia

lettre du concile de Sardique à l'empereur Constance

et le texte narratif qui y est joint.

Le P. Feder emprunta ces vues pour l'essentiel à un
remarquable article de dom A. Wilmart paru dans

Ia Bévue bénédictine de 1907 -
: mais en même temps

1. La Praefatio ad opus historicum, les Varia ex actis synodi Sardicensis^

Bans doute aussi VEpistula synodi Sardicensis OrientaUum.

2. (( L'Ad Constantium liber primas de saint Hilaire de Poitiers et les Frag-

ments historiques. »



LES FRAGMENTA HISTORICA 829

qu'il s'appropriait les idées de dom Wilmart, le P.

Feder les systématisait et les conduisait plus loin que

dom Wilmart n'avait voulu faire. Il croit qu'après

les conciles de Séleucie et de Rimini, vers décembre

359, saint Hilaire composa une suite à son ouvrage

contre Valens et Ursace. Il s'agissait pour lui cette

fois d'inciter à une rétractation les évêques « tombés »

à Rimini. A cette seconde partie appartiendrait VE~

pistula legatorum synodi Seleuciensis ad legafos synodi

Arimensis et probablement aussi sept autres des Frag-

ments historiques.

Quant aux Fragments non susceptibles d'être clas-

sés dans les deux premières parties de l'ouvrage de

saint Hilaire contre Valens et Ursace, Feder suppose

qu'ils étaient incorporés à une troisième partie parue

en 367, peu avant ou peu après la mort d'Hilaire.

La formation de la collection, telle qu'elle nous est

parvenue, s'expliquerait ainsi. Un anonyme, qui avait

peut-être l'intention de donner un nouvel exposé des

luttes ariennes, aurait extrait, pour son propre usage,

de l'ouvrage d'Hilaire les nombreux documents que

celui-ci y avait insérés, et il les aurait munis d'amples

notes marginales. Ces excerpta commodes furent

transcrits et circulèrent de bonne heure : certains

indices permettent d'affirmer que le recueil fut cons-

titué en Italie, dès la fin du iv'' siècle.

Il est évident que, dans ces combinaisons, la con-

jecture occupe une très large place : il n'en saurait

être autrement en un tel sujet. Au moins les données

capitales de l'énigme littéraire que proposent à la

curiosité des critiques les Fragmenta historica sont-

elles utilement fixées désormais. Et il est intéressant

de retrouver chez le grand évêque ce goût romain de

clarté administrative et d'ordre méthodique, qui four-



33o SAINT HILAIRE DE POITIERS

nissait aux débats oratoires l'appui des documents et

des faits.

Saint Hilaire servit aussi ses idées par la poésie. 11

est le premier qui ait composé en latin des hymnes
d'Église. Isidore d'Espagne l'affirme *, et déjà saint

Jérôme avait signalé le Liber hymnorum^. Son séjour en

Orient lui avait permis de se rendre compte de l'effi-

cace propagande qu'est susceptible d'exercer la parole

chantée. Empruntant des airs profanes, Arius n'avait-

il pas fabriqué des chansons à l'usage des matelots,

des meuniers, des voyageurs'? Le procédé était renou-

velé des gnostiques *, et Hilaire jugea bon de se l'ap-

proprier. Nous savons qu'il éprouva des difficultés

pour imposer l'usage du chant d'Église à ses compa-
triotes ^ Jusqu'en 1887, quelques hymnes étaient con-

nues sous son nom, mais sans garanties suffisantes

d'authenticité. Le manuscrit d'Arezzo en a livré trois,

qu'on peut raisonnablement lui attribuer. La pre-

mière pièce, Ante saeciila qui mânes, est écrite dans le

rythme dénommé deuxième asclépiade (= un vers

glyconique suivi d'un asclépiade mineur). Les quatre

dernières strophes manquent. Vient ensuite — après

une lacune de six feuillets dans le manuscrit — la

pièce Fefellit saeua/n, en sénaires iambiques : les cinq

premières strophes sont tombées. Ces deux pièces sont

abécédaires. La troisième hymne, Adae carnis gloriosa,

est en tétramètres trochaïques catalectiques : la fin

1. De eccl. off., 1, vi (P.L., LXXXIII, 743).

2. De Vir. ilL, c.

3. Cf. Philostorgue, H.E., H, xxvii (P.G., LXVI, 464).

4. Textes dans P. de Labriolle, La Crise montaniste, p. ôa et s.

5. Jérôme, ad Gai., 1, 11 : « Hilarius... Gallos in hymnorum carminé
indociles uocat. »



LES HYMNES d'ÉGLISE 33 1

est perdue. Ces trois morceaux (auxquels certains cri-

tiques en joignent quelques autres, avec plus ou

moins de vraisemblance) ont un caractère dogmati-

que, particulièrement accusé dans VAnte saecula qui

traite des rapports du Fils au Père. Dans la seconde

hymne, l'âme régénérée par le baptême explique com-

ment le Christ a triomphé de la mort et rendu pos-

sible la résurrection. La troisième célèbre l'Adam

céleste, le Christ, et sa première victoire sur Satan. La

versification de ces pièces comporte diverses licences,

spécialement d'assez fréquents hiatus *. C'est bien là

le genre d'hymnes, à la fois liturgiques et populaires,

qu'il fallait opposer aux ariens, pour incruster dans

les mémoires les vérités essentielles que ceux-ci mena-

çaient.

Jusque dans ses vers saint Hilaire est donc resté

homme d'action et de lutte. Une seule pensée a rem-

pli sa vie et en a fait l'unité : la lutte contre l'aria-

nisme. 11 était persuadé qu'il y allait de toute la foi,

que cette théologie rationaliste, cette exégèse d'un

littéralisme pédant, tueraient le catholicisme tradi-

tionnel. Il n'hésitait pas à appeler les évêques ariens

des « antechrists » : nominis antichristi propriefas est,

Christo esse contrariam \ Se donner l'air de prêcher

Jésus-Christ, mais en réalité le nier, puisqu'on ne

veut lui accorder que des attributs par oii il ne se

distinguerait en rien de la créature, ange ou homme ;

conduire cette tâche détestable sous le masque d'une

fausse piété ; chercher ses appuis dans le « siècle »,

les fonder sur Vambitio saecalaris, sur les sujjragia ter-

1. Par ex., dans la pièce Aate saecula, aux vers 26, Sa, 53, 72.

3. Contra Auxentiuin, § 11.



332 SAINT HILAIRE DE POITIERS

rena, alors que les Apôtres, eux, avaient su lutter con-

tre toutes les puissances coalisées : voilà ce qu'il leur

reproche, et à ces griefs coutumiers se mêle une

pitié pour le peuple chrétien, ainsi dupé par de

mauvais bergers : « Sanctiores aures plehis quam corda

sunt sacerdotum '
! »

Hilaire avait les dons d'un conducteur d'hommes,

et il s'est affirmé comme tel partout où il a passé, en

Orient aussi bien qu'en Occident. Sa réputation fut

immense ^ Il jouissait du prestige d'avoir souffert

pour ses idées. Comment lui dénier le titre qu'il

ambitionnait de « disciple de la vérité * » ? Puis la

vigueur éloquente de son langage parachevait les

effets d'un si noble exemple.

A la différence de beaucoup d'autres écrivains ecclé-

siastiques, Hilaire n'a jamais dissimulé son désir de

bien écrire. Au début de son grand travail sur la Tri-

nité, il demande à Dieu de lui accorder « uerborum

signifîcationem, intellegentiae lumen, diciorum hono-

rem^... ». Il déclare ailleurs, dans le Commentaire

sur les Psaumes % que « celui qui manie la parole de

Dieu doit faire honneur à l'Auteur de cette parole,

même par la beauté du discours, absolument comme
ceux qui composent les rescrits d'un roi doivent pro-

céder avec diligence et précaution afin d'être à la

hauteur de la dignité du prince ». Il dressait le

plan de ses ouvrages, avec un souci de composition

savante *
; et il s'excuse en tel passage de s'être laissé

1. Ibid., III- IV.

a. Nous avons sur ce point le témoignage de saint Jérôme, Ep. xxxiv,

3 : « ... ubicu raque romanum nomen est, praedicatur. »

3. Contra Const., xii.

4. I, xxxvin (P.L., X, 49).

5. xiii, 1 (P.L., IX, 395).

6. Cf. de Trin., I, xx et s. : « Nihil enim incompositum indigestumque
placuit afferre. »



LE STYLE 333

entraîner plus loin que ne le comportait son cadre,

par l'ardeur de la discussion '.

Au surplus il avait reçu une bonne formation sco-

laire. Il ne savait pas l'hébreu* ; mais il avait appris

le grec en Orienta II était frotté de philosophie*, de

sciences naturelles'. Il disposait, en un mot, de toutes

les ressources que donne une large culture à qui n'a

point reçu le don du style original et de l'expression

créée. C'est un classique formé à l'école de Quinti-

lien, dont il s'inspire à l'occasion, mais avec plus de

discrétion que ne le laisserait supposer une phrase de

saint Jérôme". Sa période est d'une ampleur tout

oratoire, avec une abondance d'images trop conscien-

cieusement développées et « poussées ' », et des chutes

rythmées habilement*.

La forte sève de la langue ne monte pas dans l'œuvre

d'Hilaire. On pourrait dire, avec Villemain, que celle-ci

est moins élevée que le génie de l'auteur, et que toute

cette théologie contentieuse et aride n'exprime Hilaire

qu'à demi. Mais une sincérité ardente y respire, qui

n'exclut par la charité. Tel fanatique, comme Lucifer

de Calaris, lui-même anti-arien passionné, attaquera

Hilaire pour les concessions de son libéralisme pra-

1. Ibid., V. xir (X, i36).

a. Cf. In Psalm. cxxxviii, 43 (P.L., IX, 775); cxlii, 1 (IX, 8o5); et saint

Jérôme, Ep. xxxiv. 3.

3. Saint Jérôme {ibid.) lui fait la part trop juste, quand il écrit :

« Graecarura quoque litterarum quandam auruiam ceperat. »

U. V. l'introduction du de Trinitate.

5. De Tria., XII, nu; In Ps. cxxxiv, 11 ; lxviii, 29; cxx, la; etc.

6. Ep. Lxx, 5 : (( Hilarius... duodecim Quintiliani libros et stilo imi-
tatus est et numéro. » Cf. Kling, De Hilario Pict. artis rhetoricae... stu-

dioso. Fr.-i.-B., 1910, p. 3i.

7. Exemple caractéristique dans le de Trin., XII, i. « Longis interdum
periodis inuoluitur », remarque malignement Jérôme, Ep. lviii, 10.

Hilaire emploie jusqu'à quinze fois de suite cum subordonnant : In Ps.
LI, 6.

8. Kling, op. cit., p. 33 et s.



334 LUCIFER DE CALARIS

tique. Il figure dignement sur la liste des « Pères de

l'Église », de ces habiles et puissants organisateurs du

christianisme victorieux, mais travaillé par les dis-

cordes intestines presque aussi douloureusement qu'il

avait été torturé naguère par les persécuteurs du

dehors.

Hilaire mourut en 867, sans doute le i" novembre'.

Toute question de talent littéraire mise à part. Luci-

fer de Calaris (= Cagliari, en Sardaigne) l'ait songer

à Tertullien, qu'il imita dans ses intransigeances et

ses resserrements progressifs. Exilé avec trois autres

évêques au lendemain du concile de Milan (355)*

pour avoir refusé de souscrire à la condamnation de

saint Athanasè, alors que la plupart des participants

avaient eu la faiblesse d'y adhérer, Lucifer séjourna, de

356 à 36 1, en divers pays. Nous le trouvons successi-

vement à Germanicia en Syrie Commagène, à Eleu-

theropolis en Palestine, puis en Thébaïde. C'est là que

vint le chercher l'édit de l'empereur Julien qui, avec

le dessein secret de ranimer les efTervescences hostiles

au sein du christianisme, rendit à leur siège les évê-

ques exilés ou internés en vertu de décisions conci-

liaires.

Les opuscules de Lucifer ont tous été composés

durant son exil et visent uniformément Constance, qui

1. Discussion sur la date dans Fedeb, S.B.W., t. CLXII, fasc. 4, p. is6.

2. Athanasè, Hist. Arian., sxxiii et s. (P. G., XXV, 782; XLI, 'jln);

Sulp.-Sévère, Chron., II, xxxix.



LUCIFER DE CALARIS 335

y est traité sans aucun ménagement. Les titres sont

déjà significatifs en leur brièveté : Pas d'accord avec

les hérétiques ! {De non comienlendo ciim haerelicisi) ;

Les rois apostats {De regibus aposlaticis) ; Saint Athanase

{de sancto Athanasio); Pas de pitié pour les ennemis

de Dieu ! {De non parcendo in Deuni delinqueniibus);

Mourons pour le Fils de Dieu ! {Moriendam esse pro Dei

Filio). Ces pamphlets, qui nous sont venus en un
manuscrit unique {Vaiic. i33, s. ix/x), ont pour objet

de stigmatiser, à grand renfort de textes empruntés

surtout à TAncien Testament, la politique de Cons-

tance, ses complaisances à Fégard des ariens, fils des

ténèbres', sa prétention à les justifier en invoquant,

comme une sorte de jugement de Dieu, sa prospérité

présente, alors que tant d'exemples démontrent les

longs délais de l'inévitable vengeance céleste". Luci-

fer y proteste aussi contre la procédure usitée au

Concile de Milan, où saint Athanase avait été con-

damné sans aAoir été entendu {de sancto Athanasio).

A rencontre de l'empereur, qui l'avait taxé darro-

gance, il invoque son devoir d'évêque de proclamer

la vérité sans considération de personne {De non par-

cendo). Le Moriendum esse, mosaïque dont TertuUien,

Lactance, les lettres de saint Cyprien ' et le de Laude

Martyrii ont fourni les morceaux, exalte l'énergique

disposition d'âme avec laquelle Lucifer se déclare prêt

à tout braver pour défendre la croyance orthodoxe

proclamée à Nicée.

Le pouAoir impérial ne manquait pas d'une certaine

longanimité, puisqu'il supportait sans sévir de telles

1. C.V., XIV, p. îo, 1. 4.

2. Ibid., p. 35, 1. 7.

3. i^pécialement les lettres vi, x, xxxvii, lv (peut-être aussi lviii). Voir

Merk, dans T.Q., igia, p. 1 et s.



336 LUCIFER DE CALA.RIS

intempérances de langage. « L'Achab chrétien Jaissait

dire le nouvel Elie*. » Peut-être jugeait-il que ces

anathèmes étaient assez fastidieux pour demeurer inof-

fensifs. Lucifer n'avait rien du lettré : il s'en vante

d'ailleurs, et affecte de ne s'être nourri que de la

Bible"-. Il substitue à l'art du développement l'abon-

dance des citations scripturaires. Ancré sur quelques

principes inébranlables, il juge superflu d'en repren-

dre la démonstration rationnelle. Ce sont surtout les

philologues, plus que les littérateurs ou même que les

théologiens, qui trouvent à glaner dans cette œuvre de

combat, soit pour le texte de la version biblique, soit

pour la langue elle-même, toute pleine d'anacoluthes,

d'ellipses, et qui sent l'orateur populaire^

Vers la fin de sa vie, ce défenseur passionné de

l'orthodoxie dessina une évolution assez analogue,

je l'ai dit, à celle qu'avait jadis opérée Tertullien.

Quand le pape Libère et l'évêque Athanase voulu-

rent user d'indulgence à l'égard des évêques qui

s'étaient laissé entraîner à signer, lors du concile de

Rimini (Bôg), une formule favorable aux ariens, Luci-

fer s'opposa de toutes ses forces à leur vœu d'apaise-

ment. Il rallia à ses vues intransigeantes le diacre

Hilaire et l'évêque Grégoire d'Eliberis, de qui nous

aurons à reparler. Hilaire allait jusqu'à soutenir qu'il

fallait rebaptiser les « faillis » de Rimini et ceux

qui les suivaient*. Une telle rigueur n'était plus de

saison et condamnait Lucifer à rester, ou peu s'en

faut, un isolé. Il passa les dernières années de sa vie

1. DUCHESNE, II, 3/40.

a. C.V., XIV, p. 256, 1. 6; p. sgi, I. îS ; p. 3o6, 1. 19 et aS.

3. L'étude de Hartel sur le latin de Lucifer dans A.L.L., III (i886),

p. I, est bien résumée dans la Rev. de Pliilol. (Beoue des Revues), 1888,

P- «97-'99-

4. Saint Jérôme, Dial. adu. Lucifer., xxi (P.L., XXIII, 175) et xivn.



LES LUCIFÉRIENS 887

dans son diocèse de Sardaigne, et il y mourut vers

870/871.

Quelques-uns de ses partisans firent parler d'eux

jusqu'aux environs de l'année 884. La Collectio Aael-

lana^ contient un Libellas precum^% sorte de placet,

adressé en 383/4 aux empereurs Valentinien II, Théo-

dose et Arcadius par les prêtres Faustinus et Marcel-

linus, pour protester contre les vexations que leur

font subir les catholiques et contre le nom odieux de

u lucifériens » dont on les affuble méchamment. Un
rescrit impérial reconnut le bien-fondé de leur requête ^

Nous avons aussi de Faustinus deux autres opuscules,

gages de la pureté de son orthodoxie : dans l'un, la

Fides Theodosio imp. ohlala, il se défend de toute com-
plaisance pour le sabellianisme, dans l'autre, le de Tri-

nitaie siue de fide contra Arianos, il met au courant

l'impératrice Flaccilla des points fondamentaux de la

controverse arienne.

Il se peut que l'activité littéraire des lucifériens ait

pris aussi une forme plus dissimulée et plus sour-

noise. On les soupçonne, avec des raisons assez frap-

pantes, d'avoir confectionné des faux, pour la plus

grande gloire de la cause trop méconnue qui leur

était chère : en particulier deux prétendues lettres de

I. Recueil de plus de deux cents pièces constitué par un érudit inconnu
qui vivait à Rome au temps du pape Vigile (537-555). Ce recueil com-
prend des lettres, édits, etc., d'empereurs, de magistrats, de papes,
d'évêques, et s'étend de 867 à 553. Ce sont les frères Ballerini qui l'ont

dénommé ainsi au xviii* siècle, parce qu'ils considéraient (à tort du
reste) un manuscrit du couvent ombrien de Santa Gruce in Fonte Auel-
lana (aujourd'hui Vaticanus 6961) comme la source principale de la

collection.

3. Ce titre n'est pas attesté par la tradition manuscrite. 11 est de l'in-

vention de J. SiRiiOND, qui publia pour la première fois l'opuscule
en iG5o.

3. P.L.,X11I, 107-108.



338 LA LITTÉRATURE ARIENNE ET ANTI-ARIENNE

saint Atlianase à Lucifer', et les huit premiers livres

du de Trinitafe de Pseudo-Athanase*.

VI

Il faut jeter aussi un coup d'œil sur la littérature

arienne et anti-arienne, où se reflètent les polémiques

ardentes de l'époque, mais qui n'offre guère d'attrait

véritable que pour les théologiens et les historiens

du dogme. L'embroussaillement de ces controverses

épineuses ne recèle que bien peu de surprises agréa-

bles.

Du côté arien, les œuvres sont peu nombreuses.

On connaît les destinées de la littérature hétérodoxe,

et à quels hasards elle a dû quelquefois d'échapper à

tant de causes d'anéantissement'.

Une simple mention suffira pour Potamius, l'évê-

que d'Olisopo (= Lisbonne), fauteur de l'arianisme

dans l'épiscopat d'Espagne. Nous avons de lui une

lettre à saint Athanase ; et aussi deux sermons, l'un

sur Lazare, l'autre sur le martyre d'Isaïe, qui se carac-

térisent par une recherche concertée de l'horrible.

L'auteur détaille avec complaisance les phases de la

décomposition du corps de Lazare dans le tombeau,

il en note les déliquescences et les odeurs putrides ;

1. Nous n'en avons que le texte latin : P. G., XXVI, ii8i et s.
;
C.V.,

XIII, 3aa et s.

a. P.L., LXII, 307-334. Les livres IX-XII forment un autre ouvrage, et

c'est à tert qu'ils sont réunis aux huit premiers dans la Patrol. lat. Voy.

L. Saltet, B.L.E, 1906,300.

3. Cf. P. DE Labriolle, Les Sources de l'Hist. du Montanisme, P., igiS,

p. IX-Xlll.



LES ARIENS 339

il fait entendre le stridor de la soie à travers le corps

d'Isaïe et en suit la hideuse progression,

La Bibliothèque Vaticane et l'Ambrosienne de Milan

se partagent un palimpseste qui renferme de curieux

fragments d'origine arienne. Ce palimpseste provient

du couvent de Bobbio. « Les moines de l'Abbaye de

Bobbio, fondée en 6i3 par saint Colomban, s'étant

donné pour tâche de lutter contre l'influence de l'aria-

nisme, perpétué en Italie par la domination gothique,

puis lombarde, furent amenés à réunir dans leur

bibliothèque tout un matériel arien '. » Ces vingt et

un frag-ments se réfèrent tous à l'arianisme, sauf les

deux derniers, qui sont formés d'extraits d'un apo-

cryphe, VAscension d'Isaïe. C'est Angelo Mai qui les

édita le premier en 1828. Ils appartiennent à diffé-

rents ouvrages, de caractère soit homélitique, soit dog-

matique, soit polémique. Il n'y a pas de difficulté

formelle à les attribuer à un même auteur, que cer-

tains indices invitent à chercher parmi les évêques

des milieux danubiens. On a songé à Maximin, à

Auxence de Durostorum, à Palladius de Ratiaria, mais

aucune raison décisive ne permet une imputation vrai-

semblable. — Un autre palimpseste de Bobbio, déchif-

fré et publié également par Mai, a livré des fragments

de commentaije sur saint Luc. A la phraséologie

édifiante, s'y mêlent des affirmations d'un arianisme

« homéen » très caractérisé *.

Le traité de saint Augustin Contra sermonem ariano-

rum a sauvé un sermon arien anonyme {Quidam sermo

Arianorum sine noniine aiicioris sui) qui y sert comme
de préface. Pareillement un commentaire arien sur

I. J. Zeilleb, Les Orig. chrél. dans les Prov. Danubiennes, etc.. P., 1918,

p. 49>-

a. Ibid., p. 499, où les principaux textes sont cités.



34o LA LITTÉRATURE ARIENiNE ET ANTIARIENNE

Job s'est glissé parmi les œuvres d'Origène. Ces opus-

cules sont d'une médiocrité fastidieuse. Il n'en va pas

de même de VOpus imperfectum in Matthaeam, recueil

(( incomplet » d'homélies sur l'Évangile de saint

Matthieu, dont saint Jean Chrysostome a été long-

temps regardé comme l'auteur, quoique la doctrine

arienne s'y trahisse par des déclarations sans aucune

ambiguïté'. Saint Thomas d'Aquin (qui lisait pro-

bablement l'ouvrage dans une édition amendée) décla-

rait qu'entre posséder Paris ou posséder ce livre, c'est

pour VOpus imperfectum qu'il opterait, si le choix lui

en était donné. L'auteur y parle en évêque, avec beau-

coup de force et d'autorité, un grand sens pratique,

et une extrême amertume d'avoir vu le triomphe de

la doctrine erronée de Nicée sur celle d'Arius. Il

avait composé également — c'est lui qui y fait allu-

sion — des Commentaires sur saint Marc et saint Luc.

Peut-on l'identifier avec Maximin ? Cette hypothèse

ne dépasse pas les limites de la simple probabilité. De

même, une tentative érudite pour démontrer que

l'œuvre aurait été originairement écrite en grec ne

semble pas avoir abouti à de solides conclusions-.

La Dissertatio Maximini contra Amtjrosium (tel est le

titre qu'a forgé Kauffmann, son premier éditeur) est

sans valeur littéraire. Mais elle a une réelle impor-

tance au point de vue de l'attitude des ariens à l'égard

de saint Ambroise, et des destinées de l'arianisme

illyrien. Cette compilation se tasse dans les marges

d'un manuscrit de Paris (Bibl. Nat. lat. 8907) qui

renferme les deux premiers livres du de Fide de saint

Ambroise et les Actes du Concile d'Aquilée. Elle com-

I. Ibid., p. h']h.

a. Cf. Stfglmayr, Z.K.T., XXXIII (1909), p. 594-697, et XXXIV (1910),

p. 1-38
; p. 473-499.



LES AHIENS 34l

prend trois parties distinctes. C'est d'abord un com-

mentaire partiel des Actes d'Aquilée : on sait que le

concile d'Aquilée, ouvert le 3 septembre 38i, et dont

saint Ambroise fut l'àme, déposa en des formes expé-

ditives Palladius de Ratiara {=z Arcer) et un autre

évoque illyrien, sans doute Secundianus de Singidu-

num (= Belgrade), convaincus l'un et l'autre d'aria-

nisme. Le commentaire, qui est de l'évêque goth

Maximin, suit pas à pas la discussion conciliaire.

Dans une seconde partie, Maximin cite divers témoi-

gnages en faveur de la doctrine arienne, parmi les-

quels une lettre oii Auxence, évêque de Durostorum

et disciple dUlfîla, raconte la vie de son maître. Une
profession de foi d'Ulfila lui-même est insérée dans

cette lettre, qui est une source de premier ordre pour

la biographie de l'apôtre arien des Goths '. Après une

lacune, que s'était sans doute réservée le copiste pour

transcrire d'autres textes finalement négligés, vient le

témoignage de Palladius, diatribe véhémente contre

le de Flde d'Ambroise. et contre les formes de son

action diplomatique. L'ensemble de cette documenta-

tion se clôt sur un bref appendice qui relate l'échec

des démarches d'Ulfila, de Palladius. de Secundianus

et de leurs partisans auprès de Théodose. Ce paragra-

phe final a dû être rajouté après coup, au Y" siècle,

et n'est pas de Maximin -.

Du côté orthodoxe, on peut citer le Liber contra

Arianos de Fœbade d'Agen, qui, pendant l'exil de

saint Hilaire, tint en Gaule un rôle de quelque relief.

C'était un esprit sans originalité dont ïadiiersus

i. Cf. Jacques Zbiller, op. cit., p. tiho et s. Cette profession de foi est

citée p. 46i.

a. Ibid., p. tiSlt-li&S.



342 LA LITTÉRATURE ARIENNE ET ANTI-ARIENNE

Praxean de TertuUien paraît avoir été l'ouvrage de

prédilection, à en juger par les coupures ou les résu-

més qu'il en a tirés pour son opuscule, qui s'adresse

aux évêques de Gaule. Il y vise spécialement la

deuxième formule de Sirmium (SSy), laquelle était

fortement teintée d'arianisme, et l'évêque Hosius de

Cordoue, qui avait eu la faiblesse d'y souscrire.

Hosius avait alors une centaine d'années : cela

même explique son erreur, à laquelle l'énergie de ses

longues sympathies nicéennes le promettait si peu, et

qu'il devait désavouer bientôt à son lit de mort. Fort

âgé déjà, il avait tenu une place importante au con-

cile de Nicée et il avait présidé le concile de Sardique,

dont les canons furent rédigés, semble-t-il, sous son

influence directe. Isidore, dans son de Vir. ilL, § v,

lui attribue deux opuscules qui ne nous sont pas par-

venus. 11 ne reste de lui qu'une lettre à saint Atha-

nase, et une autre au pape Jules.

Eusèbe, né en Sardaigne, évêque de Verceil en 345,

après avoir été quelque temps lecteur de l'Eglise de

Rome, devint le courageux coopérateur de l'œuvre de

saint Hilaire et subit l'exil en même temps que Luci-

fer de Calaris, en 355/6. Il séjourna à Skytliopolis en

Palestine, puis en Cappadoce, puis en Haute-Egypte.

L'édit de Julien le rendit à la liberté ; il mourut le

i'' août 370 ou 371. L'Église le vénère comme un
martyr. On conserve dans le trésor de la cathédrale

de Verceil un manuscrit des Evangiles, rédigé très

vraisemblablement au IV° siècle, peut-être de la main

même d'Eusèbe, et qui représente un des plus nota-

bles textes préhiéronymiens *. Eusèbe de Verceil avait

i. Cf. P.L., XII, 9-948.



LES ANT[-AHIENS 3/i3

traduit, au témoignage de saint Jérôme ', les Commen

taires d'Eusèbc de Césarée sur les Psaumes, en lais-

sant tomber les passages d'orthodoxie douteuse. Nous

n'avons plus de lui que quelques lettres. On a voulu

lui attribuer le Symbolum Athanasianum, dit Symbole

Quicumqae *.

L'écrit le plus original de ce groupe d'oeuvres anti-

ariennes, c'est VAltevcatio Heracliani laici cum Germi-

nio episcopo Sirmiensi de fide Synodi Nicaenae et Ari-

mensls Arianorum. Il est daté du 6 des Ides de janvier

366. Il y faut voir, non pas un dialogue imagi-

naire, mais le compte rendu d'une joute authentique

€ntre le laïc Heraclianus qui représente l'orthodoxie

nicéenne, et Germinius, l'évêque de Sirmium', tenant

de l'arianisme. Heraclianus, jeté en prison avec deux

autres confesseurs, soutient vigoureusement la discus

sion, qui porte autant sur la divinité du Saint-Esprit

que sur celle du Fils. Les arguments mis en œuvre

ne sont pas seulement ceux de la dialectique : à un

moment donné, sur l'ordre de l'évêque, Heraclianus

est souffleté par un lecteur et un diacre. Cependant

Oerminius refuse de le livrer à la justice impériale,

comme l'y invitent les clameurs de la foule. L'ensem-

ble de ce colloque a du mouvement et de la vie. On
remarquera que la profession de foi articulée au cours

des débats par Heraclianus est empruntée mot pour

mot à un passage de VApologeticiim de ïertuUien

{§ xxi).

Citons, encore, parmi les vestiges subsistants de la

1. De Vir. ilL, xcvi. Cf. Ep. lxi, a.

a. Cf. C.-H. TuRHER, dans J. T. S,, I (1900), p. ia6.

Z. Sur Germinius, cf. Feder, dans S.B.W., t. GLXII, fasc. 4, p. loo-io^i.



34A LA LITTÉRATURE ARIENNE ET ANTIARIENNE

littérature anti-arienne, un Tractatus contra Arianos

dont les fragments, inclus dans un papyrus de Vienne

du VI' siècle (cod. 2160, Theol. G 5o^) à la suite du de

Trinitate de saint Hilaire, ne sont pas indignes d'inté-

rêt. L'ouvrage paraît remonter à la seconde moitié du
IV* siècle.

A Grégoire d'Eliberis (= Elvire, en Bétique), saint

Jérôme attribue tout juste des tractatus écrits « medio-

cri sermone » et un (( livre élégant » de Fide '. Les

modernes ont été beaucoup plus généreux, et son

u héritage » s'est grossi de quantité d'apports dont je

n'oserais affirmer qu'ils aient réellement tous fait

partie du fonds primitif.

Grand ennemi de l'arianisme ^ impitoyable pour

toute complaisance à l'endroit des ariens, la belle

rigidité de son orthodoxie mérita d'être louée par les

rédacteurs lucifériens du Libellas Precum.

Un manuscrit (xi" s.) de l'église de Saint Vincent de

Roda, en Aragon, lui impute cinq sermons sur le Canti-

que des cantiques, édités en 1848 par Golthold Heine.

Dans le fracas de la Révolution de i848, la publication

de Heine avait passé inaperçue. Dom Wilmart la remit

en lumière en 1906 ', et s'en servit comme terme de

comparaison pour restituer à Grégoire d'autres ouvra-

ges : en premier lieu, les fameux Tractatus Origenis

publiés en 1900 par Mgr Batiffol et dom Wilmart lui-

même. Ce sont vingt homélies, dont dix-neuf sur

l'Ancien Testament, et une sur la mission du Saint-

Esprit, écrites par un allégoriste ingénieux, de talent

littéraire médiocre, et tout saturé de Minucius Félix,

1. De Vir. ill., av.

2. Saint Jérôme, Chron., ad ann. 2886 = 870 p. C.

3. B.L.E., 1906, p. 333-299.



LES ANTI-ARIENS 345

de Tertullien, de Novatien, d'Origène, d'Hippolyte et

de saint Hilairc. Les premiers éditeurs, acceptant la

donnée de la tradition manuscrite ', les attribuaient à

Origène, dont le grec avait dû être traduit, pensaient-

ils, par Victorin de Pettau. Certains indices * firent

reconnaître qu'il ne pouvait être question d'une tra-

duction, et qu'on était en présence d'un original latin.

Il fallut se mettre en quête d'un auteur de langue

latine, tentative malaisée et souvent illusoire. Nova-

tien parut l'emporter, mais un examen plus approfondi

rendit la combinaison précaire, et décela la vraisem-

blance de l'origine post-nicéenne des Traclaias. Dom
Wilmart trouve un « étroit parallélisme » entre les-

dits Traclalus et les sermons de Grégoire sur le Canti-

que des cantiques : « Mêmes procédés de style, même
appareil de citations, même tour de l'exégèse, même
direction théologique, déclare-t-il ; ou, si l'on préfère,

de part et d'autre les mêmes traits caractéristiques

reparaissent francs et nets : souplesse facile de l'ex-

position, originalité de la Bible, fraîcheur de l'allégo-

risme, naïveté doctrinale — n'excluant pas la fer-

meté ^ » Ce qui est assez singulier, c'est que les Trac-

talus dits Origenis, qui combattent des erreurs telles

que l'anthropomorphisme ou le patripassianisme, ne

soufflent pas mot de la question arienne, prépondé-

rante dans la vie de Grégoire. L'objection n'est pas

sans réplique : nous avons dit que saint Hilaire lui-

même ne s'intéressa qu'assez tard à l'arianisme. L'Oc-

cident avait d'étranges ignorances. Elle ne laisse pas

cependant de faire impression.

Depuis lors, ont été « restitués » à Grégoire un Ser-

1. Un manuscrit d'Orléans, r.° aa, s. x; un de Saint-Omer, n° i5o, s. xii.

a. V. g. p. 6, I : « ex huino homo dicitur. »

3. B.L.E., igoC, p. a/iy.



3/i6 LA LITTÉRATURE ARIENNE ET ANTIARIENNE

mon sur l'arche de Noé ', « type » de la Croix, et ce

Liber de Fide que saint Augustin attribue par erreur

à saint Grégoire de Nazianze *, et qui nous est venu

en deux éditions, dont la seconde porte la trace des

retouches de l'auteur ^ La question de Vb\xoo\i(S\oq y
est, cette fois, nettement abordée *.

VII

Saint Augustin a raconté dans ses Conjessions (VIII,

II) l'attachante histoire de C. Marins Victorinus. Il la

tenait d'un prêtre nommé Simplicianus, qui avait été

l'ami intime de Victorinus. Né dans l'Afrique procon-

sulaire vers 3oo, Victorinus exerçait à Rome le métier

de rhéteur. Il passait pour un des hommes les plus

savants et les plus éloquents de son temps. Il avait

même accepté qu'on lui élevât une statue sur le Forum
Romanum (ou peut-être sur le Forum de Trajan).

Il mettait au service du paganisme menacé sa parole

formidable — saint Augustin, pour en caractériser la

puissance, n'hésite pas à créer un mot nouveau : ore

ferricrepo. Il n'épargnait pas aux chrétiens, en dépit

d'une certaine aménité naturelle qu'il devait garder

toute sa vie, des coups de boutoir du genre de celui-

ci : « D'après l'opinion des chrétiens, voici un argu-

ment qui nest pas concluant : (( Si elle a enfanté,

c'est qu'elle a eu commerce avec un homme » ; et

I. R.Bén., XXVI (1909), p. i.

3. Ep. cxLviri, 10. — II figure dans Migne, en diverses places (XX, 3i ;

XVII. 5/19; LXII, 4^9, et P.G., XXXVI. 669).

3. DoM VViLMART, dans S.B.W., t. CLIX(i9o8), fasc. I.

li. V. g. P.L., XX, 35 ; 87-38 ; Sg ; 4o ; /ji ; 44 ; etc.



MARIUS VICTORINUS 3^7

celui-ci non plus : « S'il est né, il mourra ». Car les

chrétiens admettent l'existence d'un être qui est né

sans l'intervention de l'homme, et qui n'est pas mort. »

Augustin nous dit que son cœur était « la retraite inex-

pugnable du diable » {pectus, quod tam inexpagnabile

receptaculam diabolus oblinuerat, YIII, iv, 9) et que sa

langue, telle une flèche aiguë, avait tué bien des

âmes.

Pour mieux combattre le christianisme, il se mit à

lire assidûment « l'Écriture sainte et toute la littéra-

ture chrétienne » {ConJ. VIII, 11, /j). Conçue dans un
dessein nettement hostile, cette enquête l'achemina à

des conclusions inattendues. Il sentit naître en lui

une sympathie grandissante pour le dogme contre

lequel il cherchait des armes. Il en vint à dire un
jour dans le privé à Simplicianus : a Savez-vous bien

que je suis déjà chrétien? » A quoi Simplicianus

répondit : « Je ne vous croirai pas et je ne vous

compterai pas comme chrétien, tant que je ne vous

aurai pas vu dans l'Église du Christ. » — c Ce sont

donc les murailles qui font les chrétiens? », s'exclama

en riant Victorinus. La crainte de contrister ses amis

et de se créer des haines vivaces ralentit quelque

temps ses pas dans la route où il s'était engagé. Un
jour pourtant, rougissant de ses atermoiements, il dit

brusquement à Simplicianus : « Allons à l'Église ! Je

veux être chrétien. » Ne se tenant pas de joie {non se

capiens laetitia), Simplicianus l'y conduisit aussitôt.

\ictorinus passa par les divers degrés du catéchu-

ménat, « mirante Roma, gmidcnle ecclesia », dit saint

Augustin. Quand vint le jour où il devait, selon l'u-

sage, faire publiquement sa profession de foi, le clergé

romain, pour ménager son amour-propre, lui offrit

de la lire à huis-clos. Victorinus refusa. Il monta sur



348 LA LITTÉRATURE ARIENNE ET ANTIARIENNE

l'estrade. Son nom courut de bouche en bouche, puis

un grand silence se fît, et « il articula la formule de

vérité avec une si belle assurance que tous auraient

voulu l'enlever pour le mettre au fond de leur cœur »

{...uolebant eum omnes rapere iiitro in cor suum).

Il s'était cantonné jusqu'alors dans des ouvrages

d'érudition et de métaphysique. Il n'est pas aisé de

discerner ce qui, dans YArs Grammalica, lui appartient

en propre, et ce qui doit être attribué à un grammairien

du nom d'Aphtonius dont l'œuvre semble avoir été

compilée avec la sienne. Son commentaire sur le

Inaentione de Cicéron n'a d'autre importance que de

faire connaître la méthode d'enseignement pratiquée

au IV" siècle par les rhéteurs. Un de Définitionibus

égaré parmi les œuvres de Boèce doit lui être restitué.

Mais plus encore qu'à la philologie ou à la grammaire,

c'est à la philosophie que s'intéressait Yictorinus

((( qui philosophorum tam multa legerat et diiudicaue-

rat », remarque Augustin). Néo-platonicien convaincu,

il avait traduit VIsagogè àe Porphyre', et, semble-t-il,

divers ouvrages de Plotin K C'est par lui que saint

Augustin, dans une phase critique de sa pensée, fut

initié au néo-platonisme : et c'est aussi de son exemple

qu'il reçut une impulsion décisive. Exarsi ad imitandum,

avoue-t-il. Victorinus avait également traduit les Caté-

gories et le riepi épjariveiaq d'Aristote, exerçant ainsi

sur les logiciens du moyen-âge, par l'intermédiaire

de Boèce, une influence capitale.

Dialecticien avant tout, il appliqua à la défense de

1. Restitution de cette Isagogè latine de Porphyre par P. Monceaux dans
les Mélanges Havet, Paris, 1909, p. 296-3 10 (d'après un des commentaires
de Boèce).

2. Voy. sur ce point Alfaric, L'Evol. intell, de S. Augustin, P. 1918.

p. 375.



MARIUS VICTOUINUS 3^9

la foi chrétienne, une fois qu'il l'eut embrassée, ses

aptitudes et ses goûts. Les discussions ariennes, par

leur caractère plus métaphysique qu'historique, l'atti-

rèrent spécialement. Il y porta sa bonne grâce coutu-

mière', qui détonne en ces temps d'injurieuses polé-

miques, et sa ferme conviction de la compétence

souveraine de la raison, là même où elle prend dans

l'Écriture ses points d'appui =. Saint Jérôme a jugé les

travaux de Victorin avec quelque mauvaise humeur.

Il trouve ses ouvrages fort obscurs, et accessibles aux

seuls érudits («... ualde obscuros, qui nisi ab eruditis

non intelliguntur »)'. Ailleurs* il lui reproche son

ignorance de l'Écriture sainte (dont Victorin avait

commenté certaines parties). « On a beau être élo-

quent, remarque Jérôme, on ne peut pas discuter

avec compétence sur ce qu'on ne sait pas. » En fait,

il n'est pas douteux que Victorin ait lu la Bible

de près ; mais, venu fort tard au christianisme, tout

pénétré de néo-platonisme, il ne crut pas devoir renier,

comme tant d'autres, la philosophie qui lui avait

été chère ; bien plutôt s'efforça-t-il de signaler le

secours que l'orthodoxie même y pouvait trouver,

pour l'intelligence laborieuse des rapports du Fils au

Père (qu'il représente analogues à ceux de l'Un et du
\ovq dans la métaphysique plotinienne)% pour la

1. Dans sa discussion avec l'arien Candidus, dont un opuscule intitulé

Liber de generalione diuina (P.L., VIII, ioi3-io3o) nous a été conservé, lié

à cette réfutation, il appelle son adversaire o generose Candide, o mi dul-

cissime Candide, etc.. 11 y a aussi une lettre de Candidus à Marius Victo-

rianus (P. L., i6id., io35).

2. 11 avait senti le danger de cette prépondérance, et il dit quelque part :

« ... Ne quis blasphemiter intellegens meum dogma dixerit, omnia enim
a sancta Scriptura et dicuntur et sunt. » (Adu. Arium, I, xlvi; P.L.,

VIII, 1076 C.)

3. De Vir. ilL, ci.

li. Comm. in Gai., Praef.

5. Détails et références dans Tixerost, Ilisl. des Dogmes, II, 26G ; a68.



35o LA LITTÉRATURE ARIENNE ET ANTIARIENNE

théorie de la création*, pour l'explication du péché

originel*. Au fond, le système de Plotin garde dans la

pensée de Victorin une place primordiale. De là, si

sincèrement chrétien qu'il fût devenu, certaines affir-

mations ou certaines réserves un peu inquiétantes^

Jamais il n'aurait passé à la doctrine chrétienne, s'il

n'avait eu l'étonnement heureux d'y rencontrer tant

doccasions d' o utiliser « ses concepts favoris, aux-

quels il s'efforce en plus d'un cas de la ramener.

Son style a de la force, du mouvement et même
(par exemple dans les trois hymnes de la Trinité) une
sorte de lyrisme pieux. Victorin a formé à l'usage de

l'Occident latin une nouvelle langue philosophique

qui devait être d'un grand secours pour les logiciens

et les métaphysiciens du moyen âge. Il cherchait autant

que possible à transposer en latin les expressions grec-

ques et il s'excuse quand il ne trouve pas d'équiva-

lents*. Somme toute, sans être un grand esprit,

Victorin a agi sur de grands esprits. Il vaut dans

l'histoire des idées, plus encore par ce qu'il a trans-

mis que par ce qu'il a lui-même créé.

I. Jbid., p. 373.

a. P. 378.

3. Il admet que l'homme est soumis à l'influence des astres, tant qu'if

n'est pas chrétien et n'a pas conquis in suis actibus libertalem (ad Gai., II,

3; P.L., VIII, 1 175-6). La même idée apparaît, du reste, chez Hippolyte

de Rome et Clément d'Alexandrie. — La façon dont il s'exprime sur la

résurrection de la chair est d'un idéalisme qui peut prêter à l'équivoque

(ad Eph., II, 9; P.L., VIII, 1274 A). — Il semble attribuer à la matière

une puissance maléfique par où s'expliquerait le péché originel (Adu.

Ariam, I, xivi ; P.L., VHI, 1060 A), etc.

II. V. g. Adu. Arium, II, ix (P.L., VIII, logS A) ; ibid., II, xi (1097 A).



CHAPITRE II

SAINT AMBROISE, L EVEQUE DIPLOMATE

BIBLIOGRAPHIE

L'édition princeps des œuvres d'Ambroise parul à Venise en

1485. Aucun progrès décisif pour la constitution du texte ne fut

réalisé avant l'édition des bénédictins Du Frische et Le Nourry,

publiée en deux in-folio à Paris, de 1686 à 1690. L'édition béné-

dictine a été reproduite par Migne, P.L., t. XIV-XVII (il y a eu

en 1879 une réimpression très fautive de Migne avec pagination

nouvelle). Elle a également servi de base à l'édition de P.-A. Balle-

rini donnée à Milan, de 1875 à 1883. Ballerini s'est contenté de

collationner quelques manuscrits milanais. Son travail, luxueuse-

ment présenté, a été jugé sévèrement par la critique. Une bonne

partie des traités exégétiques d'Ambroise ont déjà trouvé place

dans le Corpus Script. Eccl. lut., par les soins de Schenkl. Voir

le Tableau n° V.
A CONSULTER : Tillemout, t. X(1705), p. 78, qui reste le guide

consciencieux et indispensable ; A. Baunard;, Histoire de saint

Ambroise, 2° éd., Paris, 1872, très habilement agencée, mais d'une

méthode plus littéraire que « scientifique » ; Th. Foerster,

Ambrosius, Bischof von Mailand, eine Darstellung seines Lebens

und Wirkens, Halle, 1884, excellente monographie; Duc de Bro-

glie. Saint Ambroise, Paris, 1899, important pour l'activité poli-

tique d'Ambroise. — Un grand nombre de morceaux ont été

traduits par P. de Labriolle, Saint Ambroise, Paris, 1908 (P.C.)>

et reliés par des analyses. — Ihm a mis au point la chronologie

des œuvres d'Ambroise, dans les Jahrbiicher fiir Klassische Philo-

logie, Sapplementband XVII (1890), p. 1 et s., d'après les résultats

déjà dégagés par les bénédictins Du Frische et Le Nourry.



352 SAINT AMBROISE

Beaucoup de discussions utiles sont incluses aussi dans l'ouvrage

de Rauschen, JahrbUclier der christlichen Kirche tinter dem Theo-

dosius dem Grossen, Fribourg-en-Brisgau, 1897.

La langue d'Ambroise n'a pas encore été étudiée à fond. On
trouvera des indications utiles dans Steier, Jahrbiïcher fur

Klassische Philologie, Supplementband, XXVIII (1903), p. 553-562;

Francesco Lora, Saggio sintatico comparativo su Girolamo, Agos-

lino, Ambrogio, Padova, 1900; Engelbrecht, Pkilologisches mis

Augustinus und Ambrosius {Zeitsch. f. die oesterr. Gi/tnnasien,

LVII. 7), C.W. (= Cari Weyman), Rh.M., 1909, p. 328; P. Gan-

nata, de Synt. Ambrosiana in libris qui inscrib. de Ofjîciis, Gatanna,

1911. — Signalons aussi, sur l'iconographie d'Ambroise, un

article de Wieiand, dans la Rômische Quartalschrift, 1909,

p. 1,32 et s.

SOMMAIRE

L'évêque au IV» siècle. Le rôle de saint Âmbroise. — II. Sa vie

jusqu'à l'Episcopat. — III. Sa formation intellectuelle. — IV.

Son action politique. L'affaire de l'autel de la Victoire. L'affaire

de Callinicum. La pénitence de Théodose. — V. Les œuvres

littéraires. Le de Officiis. — VI. Les traités sur la vie ascétique.

— VII. Les traités d'exégèse. — VÏII. Les traités dogmatiques et

les hymnes ambrosiennes. — IX. Le prestige de saint Ambroise.

I

Dans une page de ses Études historiques \ Chateau-

briand a caractérisé avec force le rôle de l'évêque au

IV" siècle : « Rien de plus complet et de mieux rem-

pli, écrit-il, que la vie des prélats du IV* et du V^ siè-

cle. Un évêque baptisait, confessait, prêchait, ordon-

I. V° Étude, Œuvres complètes, éd. Pourrat, Paris, i836, t. V, p. a68.



LE RÔLE DE SAINT AMBROISE 353

liait des pénitences privées ou publiques, lançait des

anathèmes ou levait des excommunications, visitait

les malades, assistait les mourants, enterrait les morts,

rachetait les captifs, nourrissait les pauvres, les veu-

ves, les orphelins, fondait des hospices et des mala-

dreries, administrait les biens de son clergé, pronon-

çait comme juge de paix dans des causes particuliè-

res ou arbitrait des différends entre les villes. II

publiait en même temps des traités de morale, de dis-

cipline, de théologie, écrivait contre les hérésiarques

et contre les philosophes, s'occupait de science et

d'histoire, dictait des lettres pour les personnes qui

le consultaient dans l'une et l'autre religion, corres-

pondait avec les Eglises et les évêques, les moines et

les ermites, siégeait à des conciles et à des synodes,

était a][)pelé au conseil des empereurs, chargé de

négociations, envoyé à des usurpateurs ou à des prin-

ces barbares pour les désarmer ou les contenir : les

trois pouvoirs religieux, politique et philosophique

«'étaient concentrés dans l'évêque. »

Les traits de ce tableau, c'est la vie de saint

Ambroise qui les a fournis pour la plupart à Cha-

teaubriand ; et l'on ne s'étonne pas de rencontrer,

quelques lignes plus loin, le nom de l'évêque de

Milan.

Nous avons déjà admiré en saint Cyprien et en

saint Hilaire des exemplaires achevés de ces magni-
fiques personnalités d'hommes d'Église, qui furent la

lumière et le réconfort de tant d'âmes. Mais combien
différente fut leur destinée, comparée à celle d'Am-
broise ! Proscrit et traqué par l'autorité romaine,

Cyprien ne put développer ses initiatives que dans
un cadre relativement étroit. Pour des raisons d'une

autre sorte, Hilaire sentit également le poids des ran-

23



35/| SAINT AMBROISE

cunes du pouvoir. Ambroise, lui, pendant près de

vingt ans. de 878 à 897, fut le conseiller de Gratien,

de Valentinien II et de Tliéodose, le dispensateur des

faveurs impériales, et plus d'une fois il prêta à leur

pouvoir en détresse le secours de sa diplomatie '. Assu-

rément cette faveur, si justifiée fût-elle, eut ses éclip-

ses : elle ne pouvait manquer d'exaspérer, à la cour

impériale, tous ceux qui eussent voulu l'accaparer

et en exclure Ambroise. L'évéque traversa victorieu-

sement les crises les plus périlleuses. Il s'était rendu

trop redoutable par l'étroite solidarité qui l'unissait à

son peuple, trop nécessaire aussi par la sagesse de

ses directions, pour qu'on pût aisément l'annihiler

ou se passer de lui. Responsables de l'avenir et de la

prospérité de l'Empire, comment Gratien, Valenti-

nien II et Théodose eussent-ils méconnu l'absolu

dévouement qu'inspirait à l'évéque la ferveur de son

patriotisme romain ? Les intérêts qu'ils défendaient

lui étaient aussi chers qu'à eux-mêmes ; il souffrait

comme eux des premiers attentats infligés par les bar-

bares à la majesté romaine ; son culte de la res publica

était, chez lui, étroitement solidaire de sa foi elle-

même.
Dans ce haut esprit s'était peu à peu formée l'i-

mage prestigieuse d'un Empire chrétien dont la foi

catholique serait le ciment : « clou sacré, s'écriait-

il dans l'oraison funèbre de Théodose (à propos du

clou de la Croix qu'Hélène avait envoyé à Constantin

pour l'enchâsser dans son diadème), clou qui tient

l'univers entier et qui sert d'ornement au front des^

souverains afin que deviennent des prédicateurs de la

I. Sur ses pénibles missions auprès do Maxime (383/4; 38i/5), voyez

p. DE Labriolle, op. cit., p. 95 et s.



SA VIE jusqu'à l'épiscopat 355

foi ceux qui n'en ont été longtemps que les persécu-

teurs : ut sint praedicatores . qui persecutores esse con-

sueuerunt^ ! ». Mort avant la prise de Rome par Alaric,

Ambroise ne vit point la déroute de ce rêve gran-

diose sous le choc des invasions. Qu'il ait pu le con-

cevoir, cela seul est un signe des temps, et cela mar-

que les nouvelles étapes parcourues par le christia-

nisme, dans sa voie douloureuse, puis triomphale.

II

Nous ignorons la date exacte de la naissance d'Am-

broise ^ Elle dut se placer entre 33o et 34o \ Sa

famille était chrétienne depuis assez longtemps déjà :

elle avait compté parmi ses membres une martyre, la

vierge Sotheris, mise à mort pendant la persécution

de Dioclétien. Le père d'Ambroise exerçait à Trêves

les hautes fonctions de préfet du prétoire dans les

Gaules. Quand il mourut, sa veuve conduisit à Rome
ses trois enfants, Ambroise, Satyrus et Marcellina.

jNous n'avons guère de détails sur l'adolescence d'Am-

broise : mais il est indubitable qu'il reçut la forma-

I. P.L., XVI, i/i65.

a. Trois sources principales, pour connaître le caractère et la vie

d'Ambroise : i° l'œuvre d'Ambroise, spécialement sa correspondance

(91 lettres) : un passage de VEp. xlviii, 7, laisse conjecturer qu'Ambroise

prit soin de former lui-même une sorte de collection de ses lettres ;

j" la biographie d'Ambroise rédigée par le diacre Paulin vingt-cinq ans

environ après la mort de l'évèque. Cette Vila Ambrosii fut traduite en

grec. Papadopoulos-Kerameus a publié à Saint-Pétersbourg en i8gi un
texte grec qui doit remonter au viii* ou au ix' s. Paulin vise surtout à

l'édification ;
3° les indications et témoignages des écrivains ecclésiasti-

ques contemporains : ces testimonia sont groupés dans l'édition de Balle-

RiNi, I, p. XVI et s.

3. Cf. Ep. m, 4.



356 SAINT AMBROISE

tion des jeunes gens de son monde. Il passa par l'école

du grammairien et par celle du rhéteur, et il subit,

comme tant d'autres, l'empreinte de cette discipline

intellectuelle.

L'exemple de son père ne pouvait que l'inciter à

s'engager dans le même cursus honorum. Il s'attacha

à la personne de Sextus Petronius Probus, préfet du
prétoire d'Italie, de 368 à 876, et son puissant pro-

tecteur conçut pour lui tant d'estime qu'il ne tarda

pas à lui faire confier, après un court stage sous sa

direction immédiate, le gouvernement des provinces

de Ligurie et d'Emilie, avec le titre de consulaire.

Ambroise s'installa donc à Milan, dont le siège

épiscopal était alors occupé par Auxence, qui appar-

tenait au parti arien. Quand Auxence mourut, un an

après l'arrivée d'Ambroise, le choix de son successeur

fut l'occasion de vifs débats entre les chrétiens de

Milan, dont les uns étaient partisans d'Arius, tandis

que les autres en tenaient fermement pour la foi

orthodoxe. Les factions adverses se réunissaient, pour

discuter, dans la basilique. Ambroise, craignant des

troubles, crut devoir s'y rendre de sa personne. « Il

haranguait la foule, nous raconte Paulin, son bio-

graphe (§ vi), quand une voix d'enfant s'éleva soudain :

Ambroise évêque ! Tout le peuple répéta ce cri, et,

du coup, le conflit entre ariens et catholiques fit

place à une merveilleuse et incroyable unanimité. )>

Ambroise s'attendait bien peu à un honneur pareil.

Son premier mouvement fut de s'y dérober. Mais, *

pour impromptu qu'il fût, le choix apparut à tous si

excellent qu'il dut se résigner à le subir. Les évêques

d'Italie, puis l'empereur Valentinien y donnèrent leur

approbation. Ambroise reçut le baptême (il l'avait

jusqu'alors différé, selon l'usage du temps) et, huit

jours après, le sacerdoce (7 décembre 37/i).



SA FORMATION INTELLECTUELLE SSy

III

Improvisé évêque sous le coup de l'enthousiasme

populaire, Ambroise se trouvait dans une situation

assez paradoxale. Sans culture théologique préalable,

sans formation spéciale, il lui fallait exercer d'emblée

le magistère épiscopal, et, comme il l'avoue avec sa

simplicité coutumière, « enseigner avant même d'avoir

appris ' )). Si l'on pouvait lui attribuer avec certitude

une traduction assez libre de la Guerre des Juifs de

l'historien Josèphe que divers manuscrits lui impu-

tent (tandis que d'autres donnent comme auteur un

certain Hégésippe) % il en faudrait conclure qu'avant

même son épiscopat, il s'était intéressé à l'histoire

religieuse. Mais, tout compte fait, cette attribution

reste des plus douteuses.

L'idée très élevée qu'il se formait de ses devoirs

lui faisait vivement sentir ce qui lui manquait du

côté de la spéculation proprement dite. Son premier

soin fut donc de lire assidûment l'Écriture Sainte

pour la convertir en sang et en nourriture. Il est peu

d'écrivains ecclésiastiques aussi abondants que lui en

citations bibliques. Je n'oserais affirmer que le lec-

teur moderne les trouve toujours parfaitement oppor-

1. De OJf., I, I, 4 : « ... Factura est ut prius docere incipereni quam
discere. » Cf. de Paenit., II, viii, 72.

2. Texte dans P.L., XV, 1961-2224 ; éd. spéc. de C-Fr. Weber et

J. Gaesar, Marburg, i86i. Bibliog. dans O. Scholz, die Heges.-Ambrosius

Frage, diss. Breslau, 191 3. — Le traducteur fait allusion dans son préam-

bule à une transposition en latin, sous forme de récit liistorique, qu'il

avait déjà donnée des quatre livres des Rois. Cette indication a amené
dom MoRiN {R.Bén., 191/i, p. SS-yi) à supposer que le véritable auteur

serait ce Dexter, Qls de Pacien de Barcelone, à qui sainl- Jérôme a dédié

son de Vir. illustr. L'opuscule sur les Rois se serait conservé dans une
Passion latine des Macchabées qu'on lit dans une vingtaine de manuscrits.



358 SAINT AMBROISE

tunes ou les souffre sans impatience. Mais Ambroise

n'eût guère compris qu'on le détournât de puiser le

plus largement possible à la source de toute vérité et

de toute philosophie.

11 fallait encore qu'il se mît au courant du travail

de la pensée chrétienne, soit pour l'interprétation des

Écritures, soit pour la controverse théologique. Chose

assez curieuse, malgré son tour d'esprit pratique et

réaliste qui avait dû le rapprocher des Occidentaux, il

négligea presque totalement leurs écrits. Il ignore,

semble-t-il, Tertullien et saint Gyprien. Il n'y a guère

qu'Hippolyte de Rome qui ait attiré son attention.

C'est aux Orientaux qu'allaient ses sympathies et sa

curiosité. Il avait senti leur supériorité au point de

vue de la spéculation, et qu'il trouverait chez eux

toutes prêtes les armes dont il avait besoin pour lutter

contre l'hétérodoxie contemporaine. C'était faire

court que de s'orienter tout de suite de leur côté.

Philon et Origène furent ses maîtres en fait d'exégèse.

Pour l'enseignement moral et dogmatique, il s'adressa

aux plus notoires parmi les écrivains ecclésiastiques

grecs de son temps, Athanase, Basile, Cyrille de Jéru-

salem, Didyme, Epiphane, Grégoire de Nazianze, s'em-

parant avec avidité de leurs ouvrages, même de ceux

qui n'avaient paru que de la veille. Ne le voit-on pas

utiliser dans son de Spirilu Sanclo, qui est de la pre-

mière moitié de 38 1, les discours théologiques de

Grégoire de Nazianze, prononcés à Constantinople

en 38o ?

C'est ainsi qu'il réussit, par un commerce constant

avec les Livres saints et avec les meilleurs exégètes et

théologiens grecs ou hellénisants, à se constituer le

fonds de culture ecclésiastique qui lui manquait :

culture un peu composite, un peu tumultuaire, mais



SON ACTIVITÉ POLITIQUE 869

qui décèle chez lui, à défaut d'originalité bien marquée,

une remarquable faculté d'assimilation.

L'usage constant de la parole publique l'obligea à fil-

trer, à clarifier, pour l'usage de ceux qu'il instruisait,

cette théologie adventice; et, grâce à ce travail d'adap-

tation, il la fit sienne. En même temps, son enseigne-

ment catéchétique lui fournissait la matière de presque

tous ses ouvrages. Après avoir parlé, il rédigeait, soit

d'après ses propres notes et souvenirs, soit d'après un
compte-rendu sténographique : il lui suffisait d'établir

les préparations ou les sutures nécessaires et, au prix

de quelques remaniements, le livre était fait. Méthode

évidemment dangereuse au point de vue de l'art :

comment Ambroise aurait-il évité de laisser passer

dans ses rédactions définitives un peu du décousu

qu'autorise le sermon, parfois même quelques-unes

de ces plaisanteries faciles dont s'égaie un auditoire

populaire ? Il y demeura pourtant fidèle jusqu'au bout

de sa carrière : elle lui économisait un temps précieux,

€t, du moment qu'elle ne compromettait pas l'édifica-

tion à quoi il songeait uniquement, peu lui importait

que quelques délicats eussent l'étroitesse de la trouver

répréhensible.

IV

Au surplus, le domaine proprement littéraire n'est

pas celui où Ambroise donna sa mesure et oii son

labeur fut le plus fécond. La conduite immédiate des

âmes, l'utilisation des caractères et des circonstances

au bénéfice de l'Église, voilà où il triomphait vrai-

ment. C'est donc son activité pratique qu'il convient



36o SAINT AMBROISE

d'étudier d'abord, non dans toute sa suite, mais en

choisissant quelques traits significatifs.

L'un des épisodes les plus fameux de sa vie publi-

que, l'afï'aire de l'autel de la Victoire, le. mit aux prises

avec les tenants du culte païen. Dès 38o, son ascen-

dant sur Gratien s'était fortement établi. Gratien se

plaisait à le considérer comme un père, comme un
guide, et c'est peut-être à son instigation qu'il se

décida, en 382, à reprendre la lutte contre le paga-

nisme, lutte suspendue pendant dix-huit années par la

politique tolérante de Valentinien I". Un édit priva

les collèges de prêtres et de vestales de leurs revenus.

Les allocations accordées pour l'exercice du culte

furent supprimées au bénéfice du fisc, et il en fut de

même des biens-fonds que ces collèges avaient reçus

en legs. Enfin, pour comble de vexations, Gratien

ordonna d'enlever de la salle de la Curie la fameuse

statue de la Victoire, qui, depuis Auguste, s'y dressait

au-dessus d'un autel, comme pour symboliser, devant

les sénateurs réunis, le glorieux passé romain.

Les sénateurs païens résolurent d'envoyer à Gratien

une députation afin de le prier d'annuler une mesure

aussi blessante. Mais leurs collègues chrétiens, qui

formaient déjà la majorité dans la curie, refusèrent

formellement de se solidariser avec eux, et, par l'in-

termédiaire d'Ambroise et du pape Damase, firent

connaître leur décision à l'empereur. Gratien ne reçut

,

point la députation.

L'année suivante, le 26 août 383, Gratien tombait

en Gaule, à Lyon, sous les coups des partisans de

l'usurpateur Maxime. Valentinien II assuma bien

jeune encore (il avait environ douze ans) les respon-

sabilités du pouvoir. Le parti païen songea à revenir

à la charge. Justement, en 384, Symmaque, un des



SON ACTIVITÉ POLITIQUE 36l

représentants les plus distingués de ce parti, occupait

les fonctions de préfet de Rome. Le préfet du prétoire

d'Italie, Vcttius Agorius Praetextatus, était, lui aussi,

un adepte convaincu de la religion traditionnelle.

L'occasion parut propice. Vers le milieu ou la fin de

l'été, Symmaque composa son fameux Rapport, qu'une

délégation sénatoriale remit entre les mains du jeune

empereur '.

Cette pétition , des critiques modernes l'ont trouvée

froide et sans énergie. Elle mérite une appréciation

plus favorable. Écrite en un style d'une sobre élé-

gance, elle se donnait pour mission de défendre « les

institutions des ancêtres, les droits et les destinées de

la patrie » :

« Eh quoi I s'écriait Symmaque, la religion romaine est-elle

mise en dehors du droit romain ? Les affranchis touchent les legs

qui leur sont faits : on ne conteste pas aux esclaves les avantages

légaux que les testaments leur concèdent : et de nobles vierges,

les ministres d'un culte sacré seraient exclus des biens qui leur

arrivent par succession ? Que leur sert de dévouer leur chasteté

au salut public, d'assurer à l'éternité de l'empire la protection

d'en-haut, d'attacher à vos armes, à vos aigles, des puissances

amies, de faire pour tous des vœux efTicaces, s'ils ne jouissent

même pas du droit commun ?» (§ i3).

Et, évoquant la grande image de Rome en une

sorte de prosopopée, il lui faisait prononcer des paro-

les empreintes d'une majestueuse tristesse pour

déplorer les attentats dont des traditions si vénérables

venaient d'être victimes.

Lu dans le conseil de l'empereur, le document y
produisit grand effet. Chrétiens et païens parurent un
instant d'accord pour y donner une réponse favora-

ble. Âmbroise comprit qu'il fallait agir au plus tôt. Il

I. Ed. Sebck, m. g. h., VI, I, p. 280.



362 SAINT AMBROISE

s'efforça dans une lettre {Ep. xvii) à Valentinien de lui

démontrer le mal-fondé des doléances dont Symma-
que s'était fait l'interprète :

« Ils viennent se plaindre de leurs pertes, y disait-il, eux qui

furent si peu économes de notre sang, et qui, de nos églises, ont

faits des ruines !... Ils réclament de vous des privilèges, quand,

hier encore, les lois de Julien nous refusaient le droit dévolu à

tous de parler et d'enseigner... » (S iv).

De quel droit les païens prétendaient-ils imposer à

leurs collègues chrétiens, dans la curie même, l'image

d'un culte réprouvé par eux ? Ambroise suppliait

Valentinien, au nom de son frère mort, au nom de

sa conscience d'empereur chrétien, de rejeter la péti-

tion :

« La présente cause est celle de la religion, j'interviens donc en

tant qu'évêque... Si une décision contraire est prise, nous ne

pourrons, nous évêques, nous en accommoder d'un coeur léger

ni dissimuler notre opinion. 11 vous sera loisible de vous rendre

à l'église, mais vous n'y trouverez point de prêtre, ou il ne sera

là que pour protester » (S xin).

Cet avertissement eut son plein effet. Valentinien

décida, à l'encontre de ses conseillers, de ne rien

changer à la décision prise deux ans auparavant par

Gratien. L'échec du parti païen était complet. Pour

le rendre plus désastreux encore, Ambroise rédigea

une riposte détaillée à la pétition de Symmaque, sous

la forme d'une lettre à Valentinien {Ep. xvm). Pre-

nant un à un les arguments de Symmaque, il s'atta-

cha à rompre toute solidarité entre les gloires romai-

nes et les rites sacrés de la religion officielle. Il appe-

santit son ironie sur la désolation des vestales et des

prêtres frustrés de leurs revenus, et, à ces dévouements



SON ACTIVITÉ POLITIQUE 363

rémunérés, il opposa le magnifique désintéressement

de l'Église :

« L'Église ne possède rien, si ce n'est la foi : voilà ses revenus,

voilà ses bénéfices. L'entretien des pauvres, tel est son patrimoine.

Que nos adversaires nous disent combien de captifs les temples

ont rachetés, combien de pauvres ils ont nourris, à combien
d'exilés ils ont fourni le moyen de vivre ! »

Enfin, gourmandant les doléances réactionnaires de

Symmaque et son culte superstitieux du passé, il

n'hésita pas à affirmer le caractère inévitable de l'évo-

lution par oïj l'humanité, se dégageant de formes

religieuses désormais périmées, marchait vers une

vérité de plus en plus lumineuse et complète.

La cause était entendue. En dépit de plusieurs ten-

tatives hasardées auprès de ïhéodose, de Valenti-

nien II et d'Eugène, l'élément pa'ien ne réussit jamais

à récupérer intégralement ce qu'il avait perdu. Et il

est indubitable que, de cette défaite humiliante, l'évê-

que de Milan avait été l'artisan principal.

L'affaire de Callinicum, simple incident local, ne

mérite d'être rappelée ici que parce qu'on y voit à

plein la fermeté inflexible et hautaine de l'évêque,

dès que le prestige de l'Église lui semblait menacé.

Au cours de l'année 388, Théodose apprit par un
rapport du commandant des troupes romaines en

Orient, le cornes Orientis, que des désordres fort sérieux

avaient éclaté dans la ville de Callinicum, une des

principales cités de la province d'Osroëne (= Méso-

potamie). Des moines, bousculés par les partisans d'une

secte gnostique, avaient incendié, en manière de repré-

sailles, un sanctuaire de cette secte. Fait plus fâcheux

encore, et sur quoi l'attention de l'empereur se porta



364 SAINT AMBROISE

principalement, une synagogue juive avait été brûlée

à l'instigation de l'évêque de la ville.

Soucieux comme il l'était du bon ordre public.

Théodose jugea indispensable de sévir. Il ordonna

que la synagogue serait reconstruite aux frais de l'évê-

que, considéré comme responsable.

A cette nouvelle, Ambroise, qui se trouvait à Aqui-

lée, revint en toute hâte à Milan, dans l'intention

de s'opposer formellement à la mesure prise par l'em-

pereur. S'apercevant que celui-ci ne tenait nullement

à lui donner audience, il lui adressa une lettre {Ep. xl),

pour essayer de le faire revenir sur sa décision. Il lui

reprochait de n'avoir même pas demandé à l'évêque

un rapport, de l'avoir condamné sans l'entendre. Il

évoquait le souvenir de faits semblables, où bien sou-

vent les Juifs avaient assumé les responsabilités les

plus graves sans être inquiétés sérieusement. Surtout,

il protestait contre l'injure faite aux catholiques, humi-

liés devant des Juifs, et obligés de rebâtir avec de l'ar-

gent chrétien une synagogue, repaire d'impiété : « Si

mon crédit personnel est trop faible, concluait-il,

veuillez réunir les évêques qu'il vous plaira. Qu'ils

examinent ce qu'on peut faire sans porter atteinte à

la foi. Pour les alï'aires d'argent, vous consultez vos

comtes : n'est-il pas plus équitable encore de consul-

ter, dans les choses religieuses, les ministres du Sei-

gneur? » (§ 27).

Cette argumentation si pressante n'eut pas tout

d'abord l'effet qu'Ambroise en avait espéré. L'empe-

reur n'y donna pas de réponse. Alors Ambroise réso-

lut de frapper un grand coup. Il a lui-même raconté

dans une lettre à sa sœur (Ep. xli) la mise en scène

dont il usa. En pleine église, par une série d'allusions

transparentes, il rappela à l'empereur, du haut de sa



SON ACTIVITÉ POLITIQUE 365

chaire, les responsabilités de la fonction qui était la

sienne, la dette de gratitude qu'il avait contractée

envers le ciel, et il Tinvita à « protéger le corps du
Christ » pour que le Christ lui-même protégeât son

empire. Le sermon fini, il descendit :

« C'est de moi que vous avez parlé ? me demanda l'empereur.

Je répondis : « J'ai dit ce que je croyais devoir vous être utile. »

« — Oui, reprit-il, l'ordre que j'avais donné de faire réparer par
« l'évèque la synagogue était trop dur, mais je l'ai adouci. Les
« moines se portent à bien des excès ! » Je restai debout quelque
temps, puis je dis à l'empereur : « Faites en sorte que j'offre

« pour vous le saint sacrifice en pleine sécurité. Déchargez mon
« âme. ^) L'empereur, assis, fit un signe d'assentiment, mais sans

rien promettre formellement. Je restai planté devant lui. Il me
dit qu'il corrigerait son rescrit. Je lui demandai d'arrêter immé-
diatement l'instruction de l'affaire... 11 me promit que la chose
serait faite. « J'ai votre parole ? » lui demandai-je, et j'insistai :

« J'ai votre parole ?» — « Vous l'avez. » Alors seulement je mon-
tai à l'autel, dont je ne me serais pas approché s'il ne m'avait fait

une promesse positive (S 27-38).

Telle était la fermeté avec laquelle Ambroise osait

parler à un Théodose, dès qu'il lui apparaissait que
l'empereur outrepassait ses droits.

Plus fameuse encore est la pénitence qu'il sut lui

imposer, après le massacre de Thessalonique. Rési-

dence du gouverneur de Macédoine, Thessalonique

fut en 390 le théâtre d'une sédition, née de circons-

tances futiles, où périrent un certain nombre de fonc-

tionnaires importants. Théodose en éprouva une irri-

tation profonde. Mal conseillé par son entourage, il

expédia un ordre atroce, qu'il essaya bien de révo-

quer peu après, mais quand il était déjà trop tard.

La population de Thessalonique, réunie dans le cirque

sous le prétexte d'une représentation, fut massacrée

en grande partie par les soldats qu'on lâcha sur elle.



366 SAINT AMBROISE

Quand la funeste nouvelle fut connue à Milan, plu-

sieurs évêques s'y trouvaient réunis en synode. L'opi-

nion générale fut qu'on devait exiger de l'empereur

une expiation publique. Ambroise, dont on connais-

sait les attaches avec Théodose, sentit qu'il lui appar-

tenait d'obtenir de lui qu'il s'y résignât et comprît

qu'exclus de l'Église par son crime il n'y pouvait

rentrer qu'au prix d'un sincère repentir. Il n'attendit

pas que Théodose, alors absent de Milan, fût revenu;

fort souffrant lui-même, il quitta la ville et adressa de

loin à l'empereur, à titre tout confidentiel, la lettre li.

Après quelques plaintes discrètes sur l'éloignement où

Théodose l'avait tenu à dessein, pendant le temps où

il machinait d'abominables représailles, il y indiquait

catégoriquement à l'empereur le devoir qui s'impo-

sait à lui : devoir de repentir et de pénitence dont

David et d'autres personnages bibliques lui proposaient

l'exemple. Parmi des témoignages affectueux, il glissait

une menace : il lui serait impossible, à lui évêque,

d'offrir le saint sacrifice devant un pécheur qui n'au-

rait rien fait pour récupérer la communion ecclésias-

tique.

Quelle fut l'attitude de Théodose en face de cette

sommation respectueuse? Il vint à résipiscence, la

chose est certaine ; mais sur les détails de cette péni-

tence historique la critique moderne élève de sérieuses

difficultés'. D'après l'historien grec Théodoret', quand

l'empereur voulut entrer dans l'église, Ambroise mar-

cha au devant de lui et lui interdit de mettre le pied

sur le saint parvis. Aujourd'hui même, à Milan, une

antique colonne marque l'endroit où la tradition veut

I. Cf. mon Saint Ambroise, p. 1 36- 147-

a. Hist. eccL. V, xvii (P.G., LXXXII, laSa).



SON ACTIVITÉ POLITIQUE 867

que se rencontrèrent l'évêque et l'empereur. Malheu-

reusement Tliéodoret a mêlé à son récit diverses

bévues qui le rendent suspect. Ni Rufîn, ni saint

Augustin, ni Âmbroise lui-même, ne parlent d'une

exclusion aussi émouvante. 11 y a donc là un problème

historique assez obscur'. Au surplus, la gloire d'Am-
broise ne dépend à aucun degré de l'une ou l'autre des

solutions en présence : l'épisode raconté par Théodo-

ret fût-il fiction pure, il resterait que la lettre confi-

dentielle d'Ambroise à Théodose aurait suffi pour
décider l'empereur à affronter l'humiliation d'une

pénitence publique, qu'atteste unanimement le témoi-

gnage des contemporains.

On peut dire que la politique religieuse d'Ambroise

se proposa, au total, un triple objet : d'abord proté-

ger l'Église contre toute violence ou toute indiscrétion

de l'État : « Dans les affaires de foi, ce sont les évêques

qui sont les juges des empereurs chrétiens, et non
pas les empereurs qui sont les juges des évêques ^ »

— Ensuite, obliger le pouvoir civil à respecter la loi

morale, même dans des actes dépourvus de caractère

religieux, et ce, sous peine des censures de l'Église. —
Enfin sceller une étroite union entre l'Église et l'État,

de telle sorte que, loin de mettre sur le même pied les

différents cultes, l'État marquât inlassablement sa

faveur spéciale et unique au culte catholique, et décou-

rageât tous les autres.

Il ne saurait être question d'approuver en bloc toutes

les mesures prises par Ambroise dans les affaires poli-

tico-religieuses auxquelles il fut mêlé. Son succès, lors

de l'incident de Callinicum, est-il de ceux dont il

convient de le louer à plein cœur? A coup sûr Théo-

1. II mériterait un nouvel examen.
2. Ep. XXI, k.



368 SAINT AMBROISE

dose aurait pu procéder avec plus de sang-froid et de

doigté qu'il ne se l'était proposé d'abord, attendre les

explications de l'évêque, obliger la ville, et non l'évê-

que personnellement, à payer les frais. Mais, en bonne
justice, l'impunité totale était excessive, et propre à

encourager les fauteurs de désordre.

Cette réserve une fois marquée, on ne peut mécon-
naître chez Ambroise un habituel et très noble souci

d'équité. C'est ainsi qu'il n'hésita pas à flétrir dans

les termes les plus énergiques l'inhumanité des évê-

ques qui arrachèrent au pouvoir impérial une condam-
nation capitale contre Priscillien et ses partisans, sous

prétexte de magie et d'immoralité, en fait pour motif

d'hérésie'. Il était loin de penser que l'État dût demeu-
rer indifférent entre les doctrines et les laisser libre-

ment se disputer les âmes ; mais il ne fit rien pour
contrecarrer le réel libéralisme qu'observait l'État chré-

tien à l'égard des personnes. Jamais les hauts fonction-

naires païens ne furent éliminés de l'administration,

du moment qu'ils servaient bien-, et saint Ambroise
était le premier à leur rendre service, quand il le

pouvait ^

Ce fut un bienfait qu'en dehors de toute velléité de

domination politique, se dressât en face de la toute-

puissance impériale une autre puissance, assez forte,

quoique désarmée, pour lui imposer un frein moral

et l'obliger, le cas échéant, à confesser ses torts. C'est

par Ambroise que le peuple comprit quelle médiation

clémente, quel abri tutélaire l'Église pouvait désor-

1. Ep. XXVI.

a. Le poète Prudence en a fait la remarque : Contra Symmachum, l,

6i6 et s.

3. Voy. les lettres de Symmaque à Ambroise, M. G. H., VI, i, 8o et 8»,

avec l'introduction, p. cxivin.



SON OEUVRE LITTÉRAIRE 869

mais lui offrir contre les caprices et les violences de

ses maîtres. Leçon que, pendant des siècles, il ne

désapprendra plus !

Il est temps d'aborder l'œuvre littéraire de saint

\mbroise. J"ai déjà laissé entendre qu'elle réserve

quelque déception. Ambroise n"a ni la profondeur, le

don de création verbale d'un saint Augustin, ni Ti-

magination ardente, la verve passionnée, les aptitudes

scientifiques d'un saint Jérôme. La partie de beau-

coup la plus intéressante, c'est la Correspondance : là,

l'homme d'action se peint, avec son énergie, sa sagesse

pratique, et aussi sa réelle bonté, dont ceux qui le

connurent sentirent si vivement la séduction. Ailleurs,

on souffre un peu, parfois, de le voir s'attarder à ces

gentillesses de style, à ces imitations et réminiscences,

où le goût de l'époque faisait consister le talent. La

composition, chez Ambroise, est rarement irréprocha-

ble, et l'expression elle-même manque d'originalité.

Accablé de tâches plus urgentes, il n'a jamais eu le

loisir de raffiner sur la forme ni de viser à la perfec-

tion.

Pourtant ces livres, où il est loin d'avoir mis le

principal de son activité et le meilleur de lui-même,

ne laissent pas d'offrir un intérêt considérable au point

de vue de l'histoire des idées. Ils valent, sinon comme
œuvres d'art, du moins comme documents sur les

doctrines morales du christianisme dans la seconde

moitié du IV* siècle.

On sait quelles considérations délicates et pénétrantes

le de Officiis ministrorum de saint Ambroise a inspirées

24



SyO SAINT AMBROISE

à un critique comme R. Thamin'. L'ouvrage est un
de ceux qui permettent de marquer le point, qui

fixent un jalon sur la route que suivent les générations.

Certes, le christianisme s'était constamment préoccupé

de problèmes moraux, au point de vue théorique et

pratique ; mais, à part les Institutions de Lactance, œuvre
très mêlée, d'un esprit honnête, consciencieux, sans

grande envergure, il n'avait pas encore au lY* siècle

de synthèse comparable à celles que les Grecs, et à

leur suite les Romains, avaient quelquefois tentées.

Ambroise ne prend nullement, dans son de Officiis,

le ton d'un penseur qui va donner une Somme de la

morale à laquelle il a attaché sa foi et sa vie. Loin de

proclamer pareille ambition, il cherche les formules les

plus modestes : c'est une simple conversation sur les

choses de la morale qu'il veut avoir avec ses clercs

et dont il profitera pour rectifier maintes notions

philosophiques courantes parmi les païens. 11 déclare

même qu'il se pique peu de présenter un exposé

méthodique et qu'il lui suffit de paraphraser les beaux

exemples dont les Écritures offrent une si riche

moisson-.

En fait, il y a bien du caprice, bien du décousu

dans l'ouvrage. Là comme ailleurs, Ambroise garde

l'allure très libre dont la pratique du sermon lui avait

donné l'habitude. — Puis, à qui s'adresse-t-il? Est-ce

aux clercs seulement, ou à l'ensemble des chrétiens ?

Est-ce d'une morale proprement cléricale qu'il dessine

les contours, ou d'une morale simplement chrétienne?

L'hésitation est quelquefois permise : de là un certain

manque de netteté etd'uniîé.

1. Saint Ambroise et la morale chrétienne an IV' siècle. Étude comparée

des traités « Des Devoirs » de Cicéron et de saint Ambroise, P., iSgS.

2. Cf. I, xvm, 73.



SON OEUVRE LITTÉRAIRE 87

1

Il reste qu'Ambroise a suivi Cicéron de très près,

soit pour le plan général (en dépit de quelques digres-

sions nécessaires à son point de vue particulier), soit

pour le détail des idées, et parfois pour les expressions

mêmes. J'ai déjà indiqué dans quel esprit il fit cette

sorte de transposition', et les étais nouveaux qu'il

fournit à maints préceptes traditionnels. Dans chacune

de ses exhortations, on retrouve, à l'analyse, comme
un amalgame de stoïcisme et de christianisme ; mais

c'est le christianisme qui est l'élément prépondérant

et décisif. Nulle part on ne saisit mieux à quel point

les dogmes capitaux du christianisme, croyance en la

Providence, ferme espoir en l'immortalité de l'âme et

en la rémunération d'outre-tombe, et surtout foi en

Jésus-Christ, ont déplacé maints problèmes moraux

^

VI

Les traités sur la vie ascétique offrent un aspect par-

ticulier de la morale d'Ambroise, et ils nous font

connaître l'une des formes préférées de sa propagande

parmi les fidèles.

De tous les points de l'Italie, et de l'Afrique même,
les jeunes filles venaient à Milan prendre le voile. Ces

opuscules sont sortis, partiellement tout au moins,

des sermons prononcés par Ambroise en l'honneur

de la virginité. Le premier en date, le de Virginibiis,

remonte probablement à 877. Ambroise y déclare, en

effet, qu'au moment où il écrit il est nondiim trienna-

1. Introd., p. 44.

2. Voir à ce propos les réflexions de Brochard, Etudes de philos, anc. et

de philos, moderne, p. igS.



07

a

SAINT AMBROÎSE

llssacerdos. Il est adressé à Marcellina, lasœurd'Am-

broise, qui faisait elle-même profession de virginité

et qui, associée à toutes les œuvres de son frère, était

devenue la maîtresse spirituelle de quelques jeunes

filles résolues à vivre dans le même état. Peu après,

parurent le de Virginitate, où Ambroise réfute les objec-

tions que le de Vlrglnlhus avait soulevées, et le de

Vidais, où l'évêque s'adresse exclusivement aux veuves.

Treize ou quatorze ans plus tard, en Sqi, il composa

le de Institiitione virginis, à Toccasion de la prise de

voile d'une jeune fille, Ambrosia, qui avait été confiée

à ses soins. Enfin, VExhortatio virginitaiis, publiée en

393, n'est autre chose que le sermon donné à Florence

par Ambroise à propos de la consécration des martyrs

Yitalis et Agricola.

Ambroise ne nourrit contre le mariage aucune hosti-

lité systématique. Il s'abstient même, avec son bon sens

habituel et son souci des justes nuances, de certaines

brutalités misogynes dont les écrivains ecclésiastiques

n'ont pas toujours été suffisamment économes. Il se

défend de vouloir déconseiller ou discréditer le ma-

riage. II le conçoit comme une association perma-

nente, que la loi divine défend de rompre, et où le

mari doit garder la prépondérance et demeurer le

gabernator. — Sur la question du second mariage, il

est beaucoup plus sévère. De longue date, la tradition

chrétienne tenait en suspicion les secondes noces.

Ambroise y aperçoit, lui aussi, un signe de faiblesse,

un manque de contrôle sur soi-même. Toutefois il se

refuse à les considérer comme une faute à propre-

ment parler : Neque enim prohibemus secandas miptias,

sed non suademus *. Et s'il les déconseille, c'est tout

i. De Viditis, xi, 68.



SON ŒUVRE LITTÉRAIRE 878

il la fois pour des raisons d'ascétisme, et pour des

considérations d'ordre pratique dont il n'oublie pas

de développer tout le détail. — Quant à la virginité,

elle est à ses yeux la vertu spécifiquement chrétienne.

Elle existe chez les païens, sans doute, mais alors elle

s'inspire de motifs purement temporels. Dans le chris-

tianisme seul, la virginité est pratiquée pour des

motifs surnaturels et se rehausse d'une incompa-

rable pureié morale. Il n'hésite donc pas, afin de

mieux précipiter les âmes dans le renoncement, à

signaler les tracas dont s'accompagne ordinairement

l'état de mariage et à exalter par les formules les plus

enthousiastes l'incomparable sacrifice que la vierge

consomme en sa propre personne. Il s'attache aussi à

dénouer les difficultés d'ordre moral ou même écono-

mique que l'on élevait, dans la société milanaise,

contre les maximes qu'il propageait. Au surplus, toutes

ces critiques, encore qu'il les réfute une à une, vien-

nent se briser contre un argument qui, selon Ambroise,

dispenserait au besoin d'en donner d'autres. C'est que

la virginité, en tant que vocation librement choisie,

est d'institution divine, et que la vierge Marie la

couvre de son exemple et de son patronage.

Telle est, dans ses lignes principales, la doctrine

d'Ambroise sur le mariage, les secondes noces et la

A'irginité. Ambroise a certainement contribué pour

une large part à donner à l'idéal ainsi tracé le prix

qu'il a conservé au sein du catholicisme.

YIÎ

Je l'ai dit, presque tous les ouvrages d'Ambroise

ont été parlés avant d'être écrits ; et s'ils ont été écrits,



374 SAINT AMBROISE

c'est qu'Ambroise désirait faire entendre sa prédication

au delà du cercle, trop étroit à son gré, de ses auditeurs

milanais. C'est à son éloquence pastorale qu'il dut

son influence la plus efficace sur les âmes. Nous

avons là-dessus le témoignage direct de saint Augus-

tin, auditeur assidu d'Ambroise avant même sa propre

conversion : a Je déployais un grand zèle, raconte-t-il

dans ses Confessions (V, xiii), à l'entendre disserter

au milieu du peuple, et sa parole tenait mon atten-

tion suspendue. A vrai dire, j'étais incurieux, dédai-

eneux même du fond des choses : mais la suavité de

son discours me ravissait. »

Nous savons qu'un des thèmes favoris sur lesquels

Ambroise aimait à s'exercer, c'était l'immoralité du

contraste entre l'extrême pauvreté des uns et le luxe

effréné des autres. Particulièrement significatif à ce

point de vue est le sermon sur Naboth, qui date vrai-

semblablement de ses toutes dernières années. Avec

une vigueur qui rappelle les invectives des satiriques

et des moralistes romains, il y flétrit la rapacité des

riches et l'oppression qu'ils font peser sur les misé-

rables. Il ne craint même pas de leur rappeler le

caractère tout conventionnel et arbitraire de la pro-

priété humaine. L' « économie politique » d'Ambroise,

si le mot n'est pas trop ambitieux, est toute pénétrée

de charité et d'amour.

Pour avoir une idée de ses catéchèses, c'est le de

Mysteriis qu'il faut lire. Saint Ambroise s'y adresse

aux catéchumènes qui ont déjà reçu le baptême et

l'Eucharistie, et il leur explique la signification pro-

fonde des gestes rituels qui ont été accomplis devant

eux ou sur eux. Afin de prévenir les objections ou les

doutes qui pourraient naître dans leur esprit, il s'at

tache à leur démontrer qu'il n'y avait rien d'indiffé-



SA MÉTHODE EXÉGÉTIQUE SyS

rcnt dans ce qu'ils ont vu, que tout comportait un
sens mystérieux, une etïlcacité morale, et était instru-

ment de la régénération préfigurée par tant de récits

scripturaires.

Un recours constant à l'Écriture, telle était la mé-

thode ordinaire de saint Ambroise dans le sermon.

<( La sainte Écriture, écrivait-il à l'évêque Constantius ',

est une mer qui a en soi des sens profonds et tout le

mystère des énigmes prophétiques. » C'est à déchiffrer

ces énigmes qu'il a consacré ses traités exégétiques,

qui constituent le principal de son œuvre.

On s'étonne d'abord que saint Ambroise ait trouvé

le loisir de rédiger de si abondantes paraphrases des

Écritures au milieu d'une vie qu'accaparaient tant de

soucis divers. Mais, à l'analyse, la chose s'explique

assez bien. C'est de sa tâche quotidienne de prédica-

teur qu'il faisait sortir la plupart de ces opuscules.

C'est ainsi que VExameron — pour choisir cet

exemple — est constitué par neuf sermons qui furent

prêches durant six jours de suite, au cours du Carême.

Dans le premier livre, le troisième et le cinquième,

six homélies sont entrées : deux pour chaque livre.

Les autres livres, le second, le quatrième et le sixième,

sont formés chacun d'une seule homélie. Et on peut

repérer çà et là la trace de cette origine, qu'Ambroise

n'a pas pris la peine d'effacer : finales ou reprises de

sermon ^
; allusion au jour qui baisse S à la fatigue

«des auditeurs *.

Il est indiscutable que, de son temps, Ambroise eut

I. Ep. II. 3.

a. Exam., I, vi, a4; V, xx.iv, ga.

3. V, XXIV, 84.

4. VI, I, I.



376 SAINT AMBROISE

une véritable renommée d'exégète. De toutes parts on

le consultait sur les difficultés qu'offrent l'Ancien et

le Nouveau Testament. Pourtant, au point de vue

historique, son mode d'interprétation n'offre rien de

bien nouveau. Ne visant point à composer des traités

scientifiques d'herméneutique sacrée, mais soucieux

seulement d'off"rir à ses ouailles les vérités du salut

sous la forme la plus propre à les toucher, Ambroise

usait de préférence de l'exégèse dite allégorique. Dès

les premiers temps du christianisme, saint Paul lavait

pratiquée : elle était d'ailleurs en honneur depuis

longtemps déjà parmi les Juifs, qui en devaient

eux-mêmes l'idée à la philosophie grecque. Toute une

tradition l'autorisait donc : mais c'est surtout en

Orient, avec Clément d'Alexandrie et Origène, que

l'allégorie avait été le plus délibérément érigée en

système. Dans la pensée d'Origène, l'allégorie devait

servir à exclure de l'Écriture les contradictions, les

invraisemblances, ces « scandales », ces w pièges »,

ces « mystères » qu'il avait plu à l'Esprit de Dieu de

semer « dans la foi et dans les histoires » ; et par

suite à dégager des apparences les intentions vérita-

bles des auteurs inspirés et à mettre en lumière la

substance de leur enseignement.

Il serait peu exact de dire, comme on Fa fait quel-

quefois à tort, que ce soit saint Ambroise qui ait intro-

duit le premier l'exégèse allégorique en Occident. Il

suffît, pour annuler cette affirmation, de rappeler les

noms de Tertullien, de l'auteur du de Clbis iudaicis, et

de saint Hilaire de Poitiers. Mais il lui a donné une

importance spéciale, parce qu'elle lui permettait de

multiplier à l'infini, à propos des textes, les considé-

rations édifiantes, et de combattre efficacement les

hérétiques auxquels il avait affaire. N'est-ce pas grâce



SA MÉTHODE EXÉGÉTIQUE 877

à clic qu'il conquit rintelligence d'Augustin, encore

imbu de bien des préjugés manichéens ' ? Ses maîtres

furent surtout le juif alexandrin Pliilon, et Origène.

Il ne les a nommés que rarement l'un et l'autre ; il

lui est même arrivé de les combattre. Mais, en fait,

il se servit d'eux comme de ses guides préférés pour
passer du sens littéral à ce qu'il appelle le scnsus altior

ou la. subtilior interprétation.

L'exégèse allégorique n'est plus dans le goût mo-
derne. Dabord nous connaissons la Bible beaucoup

moins bien que les premiers siècles chrétiens qui en

faisaient leur aliment de prédilection et presque leur

unique pâture. Ces allusions ou citations sempiter-

nelles nous paraissent se substituer assez inopportu-

nément en plus d'un cas aux arguments de l'expérience

et de la raison. Puis, le procédé même de l'allégorie,

cette volonté bien arrêtée de rattacher, coûte que
coûte, au texte scripturaire toutes les pensées que la

vie peut suggéi'er dans l'infinie variété de ses vicissi-

tudes, nous parait une gageure paradoxale à laquelle

la subtilité du commentateur prête seule une apparence

de réussite. De tels tours de force nous émerveillent

moins qu'ils ne nous déconcertent.

Sachons y reconnaître, cependant, le principe d'un

art qui, au moins dans l'ordre architectural, produira

des merveilles, et d'une conception profondément

idéaliste de l'univers. C'est l'interprétation allégorique

de la Bible qui a habitué la pensée chrétienne à cher-

cher partout des symboles, à poursuivre l'esprit pur

derrière les apparences, à voir en toute forme le signe

ou le vêtement d'une pensée, (^ctte conviction mys-

I. Confessions, vi, 4.

a. On trouvera une analyse très exacte de ses divers procôdcs dans
Kellner, Ambrosius als Erldurer des allen Testaments, Rcgensburg, 1891.



378 SAINT AMBROISE

tique, si différente de la démarche coutumière de la

science, imposera à des générations d'écrivains, de

liturgistes, d'artistes, le déchiffrement de l'œuvre divine

où tout est préfiguration, enseignement, mystérieuses

concordances sensibles à la piété. Le génie du moyen-

âge respire déjà dans l'œuvre exégétique de saint

Ambroise '.

C'est aussi dans cette catégorie d'ouvrages, surtout

dans VExameron, qu'Ambroise a déployé le plus de

qualités proprement littéraires, le plus de rhétorique

et d'éclat. VExameron est devenu le modèle et la

source principale de ces Miroirs de la nature où les

théologiens du moyen-âge présentaient le tableau de

l'univers dans l'ordre même de la création géné-

siaque. A Chartres, à Laon, à Auxerre, à Lyon, à

Bourges, dans beaucoup d'autres villes encore, l'œuvre

des sept jours est sculptée, en quelques images syn-

thétiques, sur la façade de nos cathédrales ^

VIII

Nous n'avons pas tous les traités dogmatiques de

saint Ambroise. Trois opuscules, au moins, se sont

perdus, le de Sacramento regenerationis sive de philoso-

phia, auquel saint Augustin fait souvent allusion ; Vad

Pansophium puerum, attesté par Paulin, son biographe

I. Voy. H. Hauvette, Dante, P. 1911, p. 281 et s.

a. Les hexamérons grecs et latins sont étudiés dans F. Egleston, The

Hexaemeral Littérature, Diss. Chicago, 1913; cf. K. Gronau, Posidonios

und die judisch-christllche Genesisexegese, L. et B., igi/i- Une étude spéciale

de VExameron de saint Ambroise, de ses sources, de la philosophie qui

y est incluse, serait une utile contribution à l'histoire de la pensée

chrétienne.



LES TRAITÉS DOGMATIQUES 879

(§ 28) ; VExposUio fidei, dont Théodoret, l'évêque de

Gyr, cite un fragment'. Parmi ceux qui nous sont par-

venus, il faut indiquer d'abord le de Fide. Les deux

premiers livres, composés en 878 à la prière expresse

de Gratien, portent la marque de la précipitation avec

laquelle Ambroise les avait rédigés. Les contours

généraux du sujet y sont dessinés plus que le sujet,

de l'aveu même de l'auteur % n'y est approfondi.

Deux ans plus tard, en 38o, Ambroise reprit ses

développements et leur donna toute l'ampleur qu'ils

lui paraissaient mériter. Il importait, en ces temps de

controverses et d'hérésies, de munir le jeune empe-
reur de notions précises sur le depositum fidei.

Ambroise rédigeait ce traité au moment même où
Gratien, informé des désastres que l'imprudence de

Valens préparait à l'Empire, se disposait à partir

pour l'Orient. C'est ce qui explique qu'à la fin du
second livre (II, xvi, i36), Ambroise interrompe un
moment son exposé doctrinal pour exprimer à l'em-

pereur, en un « chant de guerre à la fois pieux et

patriotique ' », ses vœux de victoire, et pour affirmer la

solidarité désormais établie entre la religion du Christ

et les destinées de Rome. — Les trois livres du de

Spirilu Sancto, également dédiés à Gratien, furent

élaborés en 38i. Pour traiter cette question difficile,

Ambroise s'aida des principales ressources de la théo-

logie grecque contemporaine. On retrouve dans le de

Spiritu Sancto des inspirations d'Athanase, de Cyrille

de Jérusalem, de Basile, de Didyme d'Alexandrie, de

Grégoire de Nazianze et d'Epiphane de Salamis. Saint

Jérôme, qui mesura toujours assez chichement ses

1. Eranistes, 11.

2. 111, 1, 1.

3. De Brogue, Saint Ambroise, p. a8.



38o SAINT AMBROISE

louanges à Ambroise, ne put se tenir de lui décocher

une épigramme sur l'indiscrétion de ces emprunts *.

Avant môme qu'Ambroise eût achevé son travail, la

provocation de deux chambellans ariens de la cour de

Gratien * l'amena à faire un exposé public sur le mys-
tère de l'incarnation : de cette instruction sortit le de

Incarnationis domlnicae sacramento, c[ui paraît bien

avoir été publié entre le de Flde et le de Spiritu Sancio.

— Quant au de Paenilentia, écrit entre 38o et Sgo, il

est dirigé contre les partisans de Novatien, restés

fidèles aux idées de l'hérésiarque après cent trente ans

écoulés. Dans le premier livre, Ambroise revendique

le droit absolu de l'Eglise de lier et de délier les fau-

tes, et il réfute les arguments que ces rigoristes

déduisaient de certains textes scripturaires. Le second

livre a pour objet de marquer la nécessité de la péni-

tence pour l'expiation et le pardon. Il n'entre pas, en

effet, dans la pensée d'Ambroise d'énerver en quoi

que ce soit les justes satisfactions requises pour l'effa-

cement des fautes ; mais sa mesure naturelle lui fait

vivement sentir l'imprudence de l'attitude novatienne

et le péril des exigences apparemment héroïques que

la secte ne craignait pas d'aiïîcher.

La préoccupation dogmatique n'est pas non plus

absente du de Excessii Satyri. Le premier livre n'est

que la rédaction de la touchante oraison funèbre

qu'Ambroise prononça dans la cathédrale de Milan le

jour des funérailles de son frère Satyrus. Dans le

second livre est incorporé le sermon donné sept jours

plus tard devant le tombeau. Ici plus d'effusions de

souvenirs et de regrets, mais des développements tout

1. P.L., XXIII, io3 (Préface de la trad. du de Spir. Sancto de Didyme
d'Alex.).

2. Cf. la Vie d'Ambroise, par Paulin, § 18.



SA RÉPUTATION 38 1

philosophiques sur la loi de la mort, loi universelle,

loi bienfaisante, et donl la rigueur est singulièrement

adoucie par les promesses de résurrection. — Le même
souci apparaît également dans les hymnes en dimètres

ïambiques que composa Ambroise, comme saint Hi-

laire l'avait déjà fait avant lui, en vue de servir, par

une habile propagande, les idées orthodoxes contre les

ariens. Des hymnes dites ambrosiennes, quatre sont

certainement authentiques S Ï/Eterne reriim conditor,

le Deus' Creator omnium, le lam surgit hora tertia, le

Veni, Redemptor gentium. Huit autres sont douteuses,

et les critiques diffèrent d'avis sur la légitimité de leur

attribution à Ambroise. Enfermé dans la basilique

Porcienne avec une multitude de fidèles, en 386,

Ambroise avait préféré subir un siège en règle plutôt

que de livrer l'église aux ariens, comme le lui ordon-

nait la Cour, à l'instigation de l'impératrice Justine.

Pour tenir en haleine cette foule inoccupée, il eut l'i-

dée d'introduire dans l'office le chant alterné des

psaumes et des hymnes. C'est à Antioche que cet

usage semble avoir pris naissance, et il avait passé de

là dans les communautés chrétiennes d'Orient. Grâce

à Ambroise, il se répandit bientôt dans tout l'Occi-

dent ^

IX

Il suffît de parcourir la liste des (cstimonia réunis

dans les éditions modernes pour se rendre compte

1. Voy. EuiioMi, « Ambroise (saint) Iiymnographe », dans le Dict.

d'Arch. chr. et de Lit., 1, iSiy el s.; Walpole, Notes on the text of Ihe

Hymns of S. Ambrose, dans J.T.S., 1908, p. 428-43G.
2. Paulin, Vita S. Ainbrosii, § i3. Saint Augustin, Conf., ix, 7.



382 SAINT AMBROISE

qu'Ambroise fut considéré de bonne heure, par ses

contemporains, jusqu'en Orient, comme une « colonne

de l'Eglise », comme « la perle qui brillait au doigt

de Dieu », comme u lîï fleur des écrivains latins ». De

son siège de Milan, il exerçait une sorte de primauté

morale jusque sur les églises d'IUyrie. On le vit bien

lors du concile d'Aquiiée (3 septembre 38i) : ce fut

lui qui, manifestement, imposa la procédure som-

maire grâce à laquelle, en dépit de leurs faux-fuyants,

les évêques ariens Palladius de Ratiaria et SecuAdianus

de Singidunum se virent frappés de déposition'. Il tra-

vailla de loin à la conversion d'un peuple germani-

que, les Marcomans. Son biographe raconte (§ 36) que

dans les dernières années du IV* siècle la reine Frigi-

til lui demanda de l'instruire par lettres dans la reli-

gion chrétienne. Ambroise déféra à son désir et, tou-

jours animé de son souci de servir Rome, il la pria

de travailler l'esprit de son mari pour que celui-ci

restât en paix avec l'Empire. Quelques années plus

tard, Ambroise sera compté avec Jérôme, Grégoire et

Augustin, parmi les docteurs de l'Eglise, qui furent

d'abord, on le sait, au nombre de quatre, — « tels

les quatre fleuves du paradis », remarque un moine

du moyen-âge -.

1. J. Zeiller, iLe Christianisme dans les Provim-es danubiennes, p. SaS et s.

2. loannis monachi liber de miracalis (viu'-ix' s.), éd. Hoferer, VVùrzburg,



CHAPITRE III

Les théologiens de second plan

BIBLIOGRAPxS'IE

I. — L'Ambrosiaster (c. 366-384). — P.L., XVII, 45-508. — A
CONSULTER : CumoRt, R.H.L.R., 1903, p. 417; Wiltig, dev Amb,

Hilarius (Sdraleks Kirchengesch. Abh. k, Breslau, 1906); Souter,

dans Expositor, 1914, p. 224-232.

IL — Le Donatisme.—A consulter : Monceaux, tomes IV et V.

m. — Saint Optât. — P.L., XI, 883-1082; Ziwsa, dans C.V.,

t. XXVI (1893). Un des tractatus publiés par dom Morin eu 1917

« Senno in Natale infantium qui pro Domino occisi sunt » (p. 170)

est attribué à Optât dans le Cod. Aureliensis 154, s. vii/viii. —
Traduction française, par Pierre Viel, P. 1664. — A consulter :

L. Duchesne, Le dossier du Donatisme, dans les Mél. d'Aixh. et

d'Hist. publiés par l'École franc, de Rome, X (1890), p. 589-650
;

Monceaux, V, 241-306.

IV. — Tyconius. — P.L., XVIII. 15-66; F.-C. Barkitt. dans

T. S., 3, 1 (1894). Le Commentaire sur l'Apocalypse existait encore

au W s., à Saint-Gall. Quelques fragments en ont été publiés

dans le Spicilegium Casinense, III, i (1897), p. 261 et s. Essai de

reconstruction par J. Haussleiter dans Zeitsch. f. Kirchl. Wiss. u.

Kirchl. Leben, VII (1886), p. 239-257. Cf. H.-L. Ramsay, dans

R.H.L.R., 1902, p. 433-444. — A consulter : Hahn. Tyconius-

Studien, L., 1900 {St. zur Gesck. der Theol. u. der Kirche, 6, 2);

Monceaux, V. 165-219.

V. — Pacien. — P.L., XIII, 1051-1090; Peyrot, Zwolle, 189&

(médiocre). Dom Morin attribue à Pacien, en raison d'analo-

gies de style — assez peu probantes — , le Liber ad lustimwi

souvent imputé à Victorin {R.Bén.,'6\) [1913], p. 286-293).



384 BIBLIOGRAPHIE

VI. — Pilastre de Brescia. — V.L., XII, 1111-1302; Marx,

dans C.V., l. XXXVIII (1898).

VIL — Gaudentius. — P.L., XX, 827-1006.

VIÏI. — ZENON DE VÉHONg. — P.L., XI, 253-528. Ed. critique,

de Giuliari, V^érone, 1883; 2« éd., 1900 (sans changement). — A
CONSULTER : MoDCcaux, III, p. 365-371.

IX. — Hilarianus. — P.L., XIII, 1097-1J14. Ces opuscules sont

datés du 24 et du 5 mars 397. Réédition par G. Frick, dans les

Chronica minora, I, Leipzig, 1892 (B.T.), p. 153-174. V^ aussi

Mommsen, M.G.H., XIH, 415.

X. — NiGETA DE Remesiana. — P.L., LU; A.E. Burn, iY. of Pi.,

Cambridge, 1905 : les Sermones de Vigilus (Burn, p. 55-67) sont

dans P.L., LXVIII, 365-376; les Sermones de psalmodiae bono

(Burn, p. 67-82), dans P.L., XXX, 232; le de Ratione paschae

(Barn, p. 93-111), dans P.L., LXXII, 49-52 et P.G., XXVffl, 1605-

1610; VAd lapsam virginem Ubellus (Burn, p. 112-131), dans P.L.,

XVI, 367-384. L'édition de Burn a toute l'importance d'une édi-

tion princeps. — A consulter : W.-A. Patin, N., Bischof von R.,

Miinchen, 1909. — Nombreuses observations sur la langue de

Niceta dans A.L.L., 1906, p. 481 et s. ; v. aussi Patin, chap. v.

XL — Priscillien. — Schepss, dans C.V., t. XVIII (1889). —
A CONSULTER ; E.-Cli. Babut, Pr. et le Prisclllianisme {Bibl. de

l'École des Hautes-Ét., se. bistor. et philo!., fasc. 169). A. Puech,

dans Journal des Savants, 1911, et B.A.L.A.C, 1912, p. 81 ; 161.

sommaire

l. L'Ambrosiasler. — IL Le Donalisme. Optât de Milève. Tyconius.

— III. Paclen de Barcelone. — IV. Pilastre de Brescia. Gauden-

tius. — V. Zenon de Vérone. — VI. Hilarianus. — VIL ÎN'iceta

de Remesiana, — VIII. L'afl'aire priscillianisle.

I

On désigne depuis le XVP siècle sous le nom d'Am-

brosiasler (= pseudo-Ambroise) l'auteur anonyme d'un



l'ambrosiaster 385

commentaire sur les Epîtrcs de saint Paul (à l'exclu-

sion de l'Epître aux Hébreux), qui, au moyen âge,

peut-être même dès l'époque de Gassiodore', fut

imputé inexactement à saint Ambroise. Cette para-

phrase est tout à fait remarquable ; c'est l'une des

plus intéressantes que l'antiquité chrétienne nous ait

léguées. Esprit original, rompu aux méthodes du
Droit, et de tendances très positives, avec une pointe

d'humeur satirique à l'égard des hommes d'Eglise,

l'auteur évite soigneusement de se perdre dans les

nuages de l'allégorie. Cette incuriosité de la méthode

allégorique est un cas presque unique à cette époque.

Il vise avant tout à bien comprendre son texte, et à en

tirer des leçons pratiques, à l'usage des catholiques.

Ajoutons qu'il a les yeux ouverts sur son temps : son

commentaire est une source précieuse pour la con-

naissance des mystères païens, ceux d'Anubis, de

Mithra. de Cybèle surtout, dont la vitalité était si

puissante encore dans la seconde moitié du IV* siè-

cle ; et l'on y constate la persistance des croyances

astrologiques parmi les chrétiens eux-mêmes -.

Le problème de l'identité de l'Ambrosiaster est un
problème particulièrement irritant. Nous savons qu'il

écrivait à Rome même, peu après Julien l'Apostat \

sous le pape Damase * (366-384). Or cette période nous

est assez bien connue, et il est étrange qu'une person-

nalité aussi vigoureuse que celle de l' « Ambrosiaster »

ne puisse être mise en tout son jour. D'autant plus

qu'un autre ouvrage, les Quaestiones Vcteris et IS'oai

1. Instit. dia., vni (P.L., LXX, 1120). Ambroise avait promis des homé-
lies sur saint Paul dans une de ses lettres (£/>. xxxvn, i-a).

a. Cf. GuMoiyT, R.H.L.R., VIII (igoS), p. 4i7 et s.

3. In II Thess., 11, 7 (P.L., XVII, /jBy).

4. In I Tiin., m, ik (XVII, 471).



386 LES THÉOLOGIENS DE SECOND PLAN

Testamenii ', imprimé à tort parmi les œuvres de saint

Augustin, et qui offre une série de discussions dogma-
tiques, scripturaires et polémiques presque toujours^

intéressantes, doit également lui être restituée

Les hypothèses ne manquent pas. Dom Morin a

mis, à en imaginer, une fécondité spéciale. Il avait

songé d'abord au juif Isaac', et la combinaison offrait

assez d'attraits pour que certains critiques s'y atta-

chent encore, même après que son auteur a déclaré

n'en vouloir plus. Ce juif Isaac, après s'être converti

au catholicisme, prit une part active aux compétitions

d'Ursinus avec Damase pour le siège épiscopal de

Rome ; il déposa même contre Damase une grave accu-

sation juridique, dont nous ignorons l'objet ; la plainte

tourna contre lui et lui valut d'être exilé par Gratien en

Espagne. Isaac finit par retourner à la synagogue ^ Un
manuscrit de Paris (viii^/ix* s.) nous a conservé de

lui un Liber fidei de sancta Trinitale et de Incarnalione

Domini^. Dom Morin avait pensé y relever quelques

1. Qaaestio, dans la langue ecclésiastique, signifie enquête sur des pas-

sages de l'Écriture difficiles à comprendre. Plusieurs ouvrages de saint

Augustin renferment ce mot dans leur titre : De diuersis quaestionihiis ad
Simplicianum, etc. Cf. Souter, dans T. S., VII, h, p. 8 — Ed. dans P.L.,

XXXV, 23t3-24i6, et C.V., t. L (1908), par Souter. Il y a eu trois rédac-

tions des Quaestiones : l'une comprend i5r questions; la seconde, amé-
liorée et abrégée, 127 questions; la troisième (qui s'est constituée entre

le VIII* et le xii° siècle), 11 5 questions.

a. La démonstration de Al. Souter, A Stiidy of Ainbrosiasier, dans
T. S., VII, l) (1905), p. 23-i6o, est tout à fait probante.

3. R.H.L.R., IV (1899), p. 97.

ti. Cf. Ma.nsi, Conc, III, G26, et Coll. Aaellana, n° i3. Allusion probable

à Isaac dans saint Jérôme, in Tit., m, 9 (P.L., XXVI, BgB).

5. P. G., XXXIII, i5ii-i5i6 (publié peu après 37a). — Certains critiques

récents (VVittig, Scliolz, etc.) ont attribué à Isaac divers opuscules d'ori-

gine inconnue : par ex. les Gesla inter Liberium et Feliceni episcopuin

(C.V., XXXV, i), les Fragmenta contra Arianos (S.B.W., i46 [igoS], p. n),
le de Bello iudaico d'Hégésippe (P.L., XV, 1962), le de Concordia Matthaei

(P.L., XVII, loii), un traité sur saint Matthieu (Mai, Nova Pair. Bibl.

\, i, 477), la fameuse Mosaicarum et romanarum leguin Collatio (Htamson,
Oxford, i9i3; Mommsen, Co/i. libr. iuris anleiustiniani, B. 1890.) où maintes-



l'aMP.HOSI ASTER 887

analogies de langue avec les Quesliones et le (Commen-

taire sur saint Paul. Puis l'esprit mordant de l'Am-

brosiaster, l'intérêt spécial qu'il semble attacher à une

foule de particularités se rapportant de près ou de

loin au judaïsme, tous ces traits lui avaient paru con-

venir remarquablement à l'accusateur de Damase.

L'identification comportait pourtant de sérieuses diffi-

cultés'. Aussi, quatre ans plus tard -, dom Morin pro-

posait-il un autre personnage, un homme d'État, Deci-

mus Hilarianus Hilarius % dont au surplus aucun

témoignage ne nous permet d'affirmer qu'il ait fait,

même par occasion, métier d'écrivain. Enfin, en 1914,

il se décidait à identifier l'Ambrosiaster avec Evagrius

d'Antioche *, après rapprochement entre la biogra-

phie d'Evagrius et les renseignements personnels qui

se dégagent des écrits de l'Ambrosiaster, d'une part ;

entre le latin de la traduction de la Vie de saint

Antoine, par Evagrius, et le latin de l'Ambrosiaster,

d'autre part. Il se pourrait que cette nouvelle con-

jecture, quoique présentée comme « indéniable et

certaine », ne soit pas promise à une plus longue for-

dispositions de Droit romain sont présentées comme existant déjà dans

la Bible, le fragment d'un Comm. sur saint Matthieu (Mercati, Studi e

Tesli, Rome, 1903 ; Turner, J.T.S., 1904, 218), une Expositiofidei catholicae

(K.A., p. 3o/i).

1. 1° L'auteur dit de lui-même {Quaestiocxiu; Souter, p. 3 10, 22) : «Cum
in errore degeremus in quo nunc manent Pagani... », ce qui semble

impliquer qu'il avait été, non pus Juif, mais païen. D'autres textes

moins caractérisés, dans le même sens, sont cités par Brewer, Z.K.Ï.,

igiS, p. a 1/4-2 16. — 2° Le début de la Qaaestio cxx ressemble tout à fait à

un début d"homélie sacerdotale : or il ne semble pas qu'Isaac ait fai

partie du clergé.

2. R.B., XX (igoS), p. n3.
3. Proconsul d'Afrique en 377; préfet de la Ville en 383 et en io8 ;

préfet du Prétoire d'Italie en SgG. Cf. G.I.L., VIII 1219 (inscription de

Vaga, en Afrique). L'Ambrosiaster est cité par saint Augustin sous le

nom de « sanclus Hilarius » (Contra duas Epist. Pelag. IV, iv, 7 ; cf.

Ambras, v, 12 [P.L., XVII. 92J).

k. R.B., XXXI (igii)', p. 1-34.



388 LES THÉOLOGIENS DE SECOND PLAN

tune que les précédentes ^ Le pis qui menace les

curieux de littérature chrétienne, ce sera de lire l'œu-

vre de l'Ambrosiaster, en se résignant à ignorer le

nom véritable du pénétrant et caustique exégète.

II

Nous n'avons pas à raconter ici en son détail l'his-

toire du Donatisme, qui accapara au lY" siècle pres-

que toute la vitalité de l'Église d'Afrique. Né au

lendemain de la persécution de Dioclétien, sous pré-

texte que certains évêques, « traditeurs » des Livres

saints, étaient désormais indignes de rester préposés à

la direction de leur troupeau, ce mouvement se déve-

loppa rapidement sans que ni les interventions du

pouvoir impérial, ni les conférences ménagées entre

catholiques et dissidents, réussissent à l'enrayer. Bien

des éléments étrangers aux causes initiales de cette

crise surexcitèrent les passions de part et d'autre : on

vit renaître les vieilles querelles sur la rebaptisation,

sur le devoir de inaiiilenir l'Eglise immaculée, sur le

l'obligation de courir au-devant du martyre. Le natio-

nalisme local. les questions de personnes, achevèrent

d'aigrir le conflit, où les « circoncellions ^ », pillards

1. Les expressions ac per hoc, hinc est iinde, véritables tics de style chez

l'auteur du Commentaire des Épîtres de saint Paul et des Questions, sont

absentes de la Vie de saint Antoine. — L'Ambrosiaster manifeste un cer-

tain antagonisme contre les écrivains ecclésiastiques grecs. Or Evagre

était oriental et n'était venu en Italie que vers 363//i, déjà marié. — Enfin

le silènes de saint Jérôme dans le de Vir. i'ifusZr. sur des œuvres si impor-

tantes se comprend difficilement. La notice sur Evagre (§ cxxv) ne fait

qu'une allusion assez vague à des diaersarum éuoGéoecov tractatus non
encore édités. Dom Morin indique lui-même ces objections, mais il ne

réussit pas à en diminuer l'importance.

2. La forme primitive du mot paraît avoir été circelliones (de circellas



LA LITTÉRATURE DONATISTE 889

et incendiaires, mêlèrent leurs violences anarchiques.

Comme tous les grands mouvements d'idées, le

donatisme suscita une littérature assez considérable

dont nous pouvons nous former une idée approxima-

tive, grâce aux réfutations détaillées des polémistes

orthodoxes ', et qui resta longtemps sans riposte

sérieuse du côté catholique. On remarquera qu'à la

différence de l'arianisme, le donatisme est demeuré

cantonné en Occident. Il ne semble pas qu'il y ait

eu de donatistes grecs, et il n'y a pas eu de littéra-

ture grecque donatiste.

Faut-il distinguer Donat le Grand, évêque de Car-

thage, de Donat évêque de Casae Nigrae ^ ?. la chose

est au moins douteuse, et il se peut que ce dédouble-

ment ait été imaginé après coup par les donatistes.

Quoi qu'il en soit, le chef de la secte avait composé

un grand nombre d'opuscules, ainsi qu'un liber de

Spiritu sancto, qui, d'après saint Jérôme, aurait con-

finé à l'arianisme ^ Tout cela est perdu.

Parmenianus nous est connu par le contra Epistu-

lam Parmeniani de saint Augustin et par le traité

d'Optat de Milève. Quoique Espagnol ou Gaulois, c'est

lui qui devint le chef de l'Église schismatique d'Afrique

et l'évêque de Carthage, après la mort de Donat. Il ne

= Jlbula : cf. schol. ad Juvenal., yi, 379), c'est-à-dire les « continents ».

Le sobriquet de circumcelliones, greffé sur le premier par dérision, a une
autre signification = circuni cellas uagantcs. Donat restituait le sens ori-

ginel par la désignation agonistici (Optât, III, iv) : agonisticus = miles

Chrisli : cf. saint Augustin, Ennrr. in Ps. 132. Voir Reitze>'stein, dans les

Nachrichten Gôtt., igii, i, p. 90.

I. Monceaux (V, 35 et s.) a consacré une étude spéciale aux « passions»
des martyrs donatistes.

a. Cf. Dom Chapman, dans R.B., 1909, p. 1 3 et s. ; Mo^cE.vux, IV, p. ao,

note j ; V, 99 et s.

3. De Vir. ilL, xciii.



390 LES THÉOLOGIENS DE SECOND PLAN

prit possession de son siège épiscopal qu'au lendemain

de l'abrogation, par Julien l'Apostat, de l'édit de Cons-

tant qui. depuis 34 7, tenait en exil les chefs du dona-

tisme. Il eut la lourde mission de réorganiser la secte

au milieu de la tourmente qu'avait déchaînée Julien,

à dessein peut-être, et il y réussit remarquablement.

C'était une intelligence élevée, d'une certaine modé-

ration : ses adversaires catholiques parlaient de lui

avec déférence. Dans un grand traité en cinq livres,

rédigé peut-être dès son retour en Afrique, vers 362-

363, il tentait au détriment du catholicisme une apo-

logie de l'Église donatiste '. Il réagit vivement contre

les critiques de Tyconius à l'égard de ses coreligion-

naires, dans sa Lettre à Tyconius. Son recueil de Psau-

mes fut un des ferments de la piété donatiste ^

Gaudentius de Thamugadi (== Timgad) fut, en 4ii,

un des sept avocats du donatisme à la conférence de

Carthage, tenue sous la présidence d'un délégué de

l'empereur Honorius, Marcellinus, qui donna gain de

cause aux catholiques. Quand, en I120, le tribun Dul-

citius promulgua ses édits contre les donatistes, Gau-

dentius déclara qu'il préférerait, plutôt que de resti-

tuer sa basilique, s'y brûler avec ses fidèles. C'est

alors que, sur la prière du tribun perplexe, saint

Augustin écrivit le contra Gaudentiam, I, qui lui valut

de la part de l'intéressé un pamphlet sous forme de

lettre, auquel il répliqua dans un second livre. Nous

ignorons l'issue de cette affaire \ qui dut se placer

vers [\'2o/i.

i. Restitution du plaa de ce traité par P. Monceaux, dans le Journal

des Savants, 1909, p. i58 et s. = Hist. lUt. de l'Afr. chr., v, 227 et s.

3. Cf. saint Augustin, Ep. LV, xvm, 3i.

3. Monceaux l'a racontée en détail dans Rev. de Pltllol-, XXXI (1907),

p. I I r-i33.



TYCONIUS 391

Il faut citer encore Vitellius, auquel Gennadius *

attribue un De eo quod odio sint mundo Dei serai, un
nduersus Génies, et divers ouvrages relatifs à la

(( regala ecclesiaslica » ; le grammairien Cresconius, que

réfuta aussi Augustin, en 4o6 ; le prêtre Macrobius^

qui devait être plus tard le chef occulte de la commu-
nauté donatiste à Rome, et avait écrit, encore catho-

lique, un Liber moralis ad confessores et uirgines. Le

dossier de Petilianus, l'évêque donatiste de Girta, est

devenu, grâce aux recherches de M. Monceaux, beau-

coup plus important^ ; il comprend une Epislola ad

presbyteros et diaconos donalistas adaersus catholicam ;

deux lettres à saint Augustin ; un Liber de Schismate

Maximianistaram ; une Epistala de ordine partis Donati ;

un de Unico baptismo ; différents discours prononcés à

la Gonférence de Garthage en /in- Ces titres et quel-

ques menus fragments peuvent être restitués d'après

les écrits de saint Augustin.

La personnalité la plus intéressante qui se soit

manifestée au sein du donatisme, c'est ce Tyco-

nius, dont saint Augustin faisait si grand cas. a C'é-

tait un donatiste, mais d'un genre très particulier :

un laïc, qui se mêlait de théologie et pouvait en

remontrer aux évêques; un homme d'étude, qui

observait curieusement les querelles d'Églises, et qui,

avec l'indépendance de sa pensée, prétendait garder

son franc-parler ; un philosophe, qui connaissait la

Bible comme personne, mais qui l'interprétait à sa

I. De Vir. ill., iv. Gennadius le place sous Constant (337-35o).

a. Ibid., V. On a attribué à Macrobius le de Singularilaie clericorum :

V. plus haut p. 231, et Monceaux, V, i5i et s.

3. Rev. de Philol, XXX (1906), p. ai8 et s.; XXXI (1907). j8 et s. =
Hist. lia. de l'Afr. chr., V, Sog-SaS.



392 LES THÉOLOGIENS DE SECOND PLAN

façon, sans crainte de heurter les opinions toutes fai-

tes... ; un polémiste, enfin, soucieux de la vérité, capa-

ble d'avouer que ses adversaires n'avaient pas toujours

tort, et de déclarer à ses amis qu'ils n'avaient pas

toujours raison'. » Il n'est rien de si haïssable aux

partis que ces esprits frondeurs qui se refusent à asser-

vir leur jugement aux consignes sectaires. Dans deux

ouvrages qui sont perdus, mais dont nous connaissons

approximativement le contenu grâce aux allusions de

saint Augustin, le de Bello intestino, écrit vers 870, et

les Expositiones diuersarum causarum, rédigées vers

375 °. Tyconius, sans rompre aucunement avec l'É-

glise de Donat, n'avait pas balancé à contredire les

donatistes sur un certain nombre de points. Parmenia-

nus, le chef de l'Église schismatique, le réfuta dans

cette Lettre à Tyconius que saint Augustin devait,

quelques années plus tard, rétorquer à son tour^

Finalement Tyconius fut condamné, en 38o, par un

concile donatiste.

Il avait composé aussi un Commentaire sur l'Apoca-

lypse dont divers commentaires ultérieurs sur le même
livre permettent de se former quelque idée. Mais son

œuvre la plus admirée, ce fut le Liber Regidarum,

composé vers 882, qui peut être considéré comme le

premier manuel d'herméneutique biblique paru en

Occident. L'objet de Tyconius, c'était de fixer des

règles d'interprétation qui permissent d'extraire de

l'édification de la quasi-totalité de la Bible, même des

passages les plus ingrats en apparence. Depuis les ori-

1. Monceaux, Journal des Savants, 1909, p. 162 : cf. Hist. litt. de VAJr.

chr., V, i65 et s.

s. Titres cités par Gennadius, de Vir. ilL, xviii.

3. Analyse de la Lettre à Tyconius, par Monceaux, ibid., p. i6lt et s

—

Hist. litt., V, 281 et s.



LA LITTÉRATURE ANTIDONATISTE SgS

gines du christianisme, les textes bibliques avaient

été largement employés par les exégètes, les polémis-

tes, les faiseurs de traclatus, etc. ; on en avait même
formé des répertoires, où chacun pouvait puiser selon

ses besoins. Mais il restait un résidu considérable, une

prophetiae immensa silaa, comme disait Tyconius, dont

la signification morale et religieuse n'apparaissait point

d'abord. Tyconius se flattait d'avoir découvert une

méthode g'râce à laquelle ces textes stériles et négligés

pourraient être assimilés aux textes efficaces : « Si

ratio regularum sine inuidia, ut communicamus,

accepta fuerit, clausa qaaeqae patefient et obscura dilu-

cidabuntar... » Ces regulae nous paraissent passable-

ment subtiles : ce qui est sûr, c'est que les contempo-

rains en furent ravis. Tout en recommandant de ne

lire Tyconius qu'avec précaution', saint Augustin

incorpora les sept règles exégétiques à son de Doctrlna

christiana S perpétuant ainsi l'influence de cet esprit

vigoureux, original, et, en plus d'un cas, déconcertant.

III

Le premier champion catholique contre le Dona-

tisme, et le plus remarquable avant saint Augustin

qui lui a rendu pleine justice, fut Optât, évêque de

Milève, en Numidie. En 366 ou 867, il entreprit de

répondre à Parmenianus, dont la dialectique habile

troublait beaucoup de fidèles. Les donatistes éludaient

les colloques publics^; c'est pour les atteindre en

1. De Doetr. chr., III, xxx.

a. Ibid.,xx\-xxx\u. Explication des règles dans \Jokceaux,V, 183 et s.

3. Contra Parm., I, iv.



dgll LES THÉOLOGIENS DE SECOND PLAN

•dépit de leurs dérobades qu'il écrivit ses Libri contra

Parmeniamim donatistam.

L'ouvrage comprenait originairement six livres. Au
I" livre, Optât retrace l'historique de l'affaire donatiste.

Il avait collectionné, à cet effet, une dizaine de pièces

qu'il mit en appendice, et auxquelles il renvoie à

diverses reprises le lecteur. On a contesté l'authenti-

cité des documents ainsi annexés ; on a même soup-

çonné Optât de n'être qu'un faussaire. Mgr Duchesne

a démontré victorieusement, contre Seeck, l'inanité de

ces accusations. Les conclusions à quoi il aboutit sont

les suivantes : « Il n'y a aucunement lieu de douter

de la sincérité de saint Optât de Milève ; mais on doit

reconnaître qu'il n'a pas usé de ses documents avec

la même habileté que saint Augustin. Ni les récits de

saint Optât, ni les arguments allégués par lui ne doi-

vent être rayés du nombre des sources historiques en

ce qui regarde les origines du donatisme. Il y a lieu

seulement de s'aider, pour les classer et les interpré-

ter, des autres informations dont on dispose. » D'au-

tre part, son plus récent historien, M. Monceaux, note

chez lui (( deux qualités fondamentales, la loyauté et

le goût de la précision ». La polémique d'Optat offre

aux théologiens de précieuses données
;
par exemple,

quand il oppose à la petite Église donatiste la grande

Église catholique dont Rome est le centre et le lien',

quand il détermine les « notes » de l'Église, quand
il précise le rôle du ministre dans l'administration

des sacrements (V, iv : sacramenla per se esse sancta,

non per homines). Signalons aussi qu'il esquisse au

livre III, vi-vH, une sorte de justification de l'action

du pouvoir séculier contre l'hérésie. Son style pèche

I. II, n.



L\ LITTÉRATURE ANTI-DONATISTE SgS

un peu par l'emphase, mais il est net, exact, et non

sans humour.
Lne vingtaine d'années après la publication de son

traité, Optât le reprit, semble-t-il. y fit quelques retou-

ches, puis y ajouta un septième livre, d'un ton plus

adouci ,à l'adresse des donatistes en général (Parmenia-

nus était mort en ogi), pour répondre aux contradic-

tions que ses critiques avaient provoquées. Ce septième

livre est resté inachevé, et il se peut que des mains

étrangères y aient inséré quelques interpolations, assez

maladroites. Saint Jérôme ne le connaissait pas encore

quand, en 092, il rédigeait sa notice sur Optât dans le

de Vlris illiistribus, § ex.

Pacien ne nous retiendra guère. Il fut avant tout

un théologien, peu novateur, qui vécut sur le fonds

d'idées légué par Tertullien et saint Gyprien, mais

qui sut combattre avec tact et humanité certains pré-

jugés rigoristes, lesquels n'allaient à rien de moins qu'à

exclure à perpétuité le pécheur de l'Église, sous pré-

texte de conserver à celle-ci son entière « virginité »

.

Alors qu'il était évêque de Barcelone, une recru-

descence de novatianisme le mit aux prises avec un

certain Sympronianus, à qui la sévérité qu'aflcctait

la secte avait plu. De la correspondance échangée à

ce propos, il nous reste trois lettres de Pacien. Dans

la première, l'évêque revendique pour le chrétien

orthodoxe le privilège de s'appeler catholique, en face

de la multiplicité des sectes. C'est là que figure la

phrase souvent citée : « Christianus mihi nomen est,

catholicus uero cognomen » (i, /i). Sympronianus lui

ayant écrit de nouveau et lui ayant envoyé en même
temps un opuscule sur le novatianisme, Pacien s'ex-

pliqua en une seconde lettre sur la personne même



096 LES THÉOLOGIENS DE SECOND PLAN

de Novatien. Puis, après avoir lu plus à loisir les objec-

tions de son adversaire, il les réfuta à fond dans une

troisième lettre où il en cite de nombreux extraits.

L'idée maîtresse de Sympronianus est ainsi résumée

au début même de la lettre «... quod post baptis-

mum paenitere non liceat
;
quod mortale peccatum

Ecclesia donare non possit, immo quod ipsa pereat

recipiendo peccantes. » C'est l'esprit même de Tertul-

lien montaniste dans le de Pudicitia, dont les novatia-

nistes du IV® siècle tiraient encore parti.

Pacien écrit avec goût ; son ironie ne manque pas

de finesse. C'est un lettré, qui a lu et retenu son

Cicéron, son Virgile et son Horace. Nous avons

encore de lui un Sermo de baptismo, où il indique les

effets rénovateurs du baptême sur l'âme (« ... aperiam

quid fuerit ante gentilitas, quid fides praestet. quid

baptismus indulgeat ») ; une Paraenesis, siiie exhorta-

toriiis libelliis ad poenitentiam, où il détermine les

diverses sortes de péchés, gourmande les fidèles qui,

par mauvaise honte, dissimulent leurs fautes ou qui,

les ayant confessées, éludent l'expiation requise, pro-

clame enfin les récompenses promises à ceux qui s'en

acquittent loyalement.

Il avait écrit aussi un Cerimlas, dirigé contre les

divertissements, d'une licence toute païenne, qui

marquaient le renouvellement de l'année. Nombreuses

sont, dans la littérature chrétienne, les allusions à

cette espèce de carnaval, qui s'accompagnait de beau-

coup de désordres *. Pacien en donnait une descrip-

tion si piquante qu'on l'avait accusé — c'est lui qui

rapporte ironiquement cette insinuation au début de

1. Cf. E.-K. Chambers, tke Mediaeval Stage, 2 yoL, Oxford, igoS ; voir

aussi la thèse de Boese, signalée plus loin, à propos de saint Césaire

d'Arles.



PILASTRE DE BRESCIA 897

la Paraenesis — , d'y inciter ceux-là même à qui il

avait entrepris de les faire détester. Malheureusement

iouvrage ne s'est pas conservé '.

D'après saint Jérôme, il mourut sous Théodose,

dans une extrême vieillesse, avant 892, date à laquelle

Jérôme rédigeait sur lui une courte notice dans le

de Vlris illustribas (§ cvi).

IV

L'immense littérature hétérodoxe des premiers

siècles chrétiens a presque totalement péri, telle

du moins qu'elle était en sa teneur originelle. C'est

surtout par les réfutations catholiques et les travaux

des hérésiographes que nous pouvons nous en former

quelque idée. Le catalogue qui est joint, dans un cer-

tain nombre de manuscrits, au de Praescriptione de

Tertullien -, est un des premiers spécimens de ce genre

d'enquête, dont nous rencontrons un nouvel essai

dans la médiocre compilation de Pilastre.

« Vous exprimez le vif désir que j'écrive quelque chose de court

sur toutes les hérésies qui ont pullulé contre la doctrine de Notre-

Seigneur depuis son avènement... Filastre, évèque de Brixia

[= Brescia], que j'ai vu moi-inème avec saint Ambroise de Miian,

a écrit un livre là-dessus ; il a mentionné même les hérésies qui

se sont manifestées au milieu du peuple juif avant l'avènement

du Seigneur, et il en a compté vingt-huit; quant aux hérésies

depuis l'établissement du christianisme, il en compte cent vingt-

I. Dom MoRiN attribue encore à Pacien, en se fondant sur des analo-

gies de langue : 1° le de Similitadine carnis peccati, inclus dans le Paris.

i33/!i4,s. ix(R.Bén., 1912, p. i et s.); 2° le Liber ad Juslinum Manichaeurn

(P.L., VIII, ggg-ioio), ordinairement imputé à G. Marins Victorinus

(R.Bén., 1913, 28G et s.).

a. Voir plus "haut, p. 298.



3gS LES THÉOLOGIENS DE SECOND PLAN

huit. Epiphane, évêque de Chypre... ramassant les hérésies des

temps qui ont précédé et suivi iNotre- Seigneur, n'en a trouvé que
quatre-vingts. Tous les deux ont voulu faire ce que vous me
demandez, et vous voyez comme ils diffèrent sur le nombre des

sectes : cela ne serait pas arrivé, si ce qui a paru hérésie à l'un

avait paru hérésie à l'autre. Il n'est pas à croire qu'Epiphane ait

ignoré des hérésies que Pilastre ait connues, car je trouve Epi-

phane beaucoup plus savant que Pilastre... Mais il n'est pas

douteux qu'en pareille matière, les deux auteurs n'avaient pas le

même sentiment sur ce qui était ou n'était pas hérétique ; et en

effet il est difficile de le déterminer pleinement... Voyez donc si

peut-être je ne devrais pas vous envoyer le livie de saint Epi-

phane ; je crois qu'il a parlé là-dessus avec plus de lumières que
Pilastre... »

Cette appréciation de saint Augustin clans une

lettre à Quoduultdeus* est à retenir, mais il est indis-

pensable d'en accentuer encore la nuance défavora-

ble.

De la personne même de Pilastre, nous ne savons

que peu de chose. Un sermon de Gaudentius, son

successeur, suggère l'idée d'un controversiste remuant

et voyageur -, qui, à travers le monde romain,

aurait lutté contre les païens, les juifs, les héré-

tiques, en particulier contre Auxence, l'évêque arien

de Milan, et se serait livré, à Rome même, à des

joutes oratoires privées et publiques. Quoi qu'en dise

Marx, le dernier éditeur du Liber de HaeresVous , Pilastre

était vraisemblablement latin d"origine : les caractères

de sa langue favorisent cette hypothèse '..

Quant à son étiage intellectuel, c'est assez bas qu'il

1. Ep. ccxxii.

2. Voir le Senno de vita et obita Filastrii (P.L., XX, 998 ): « ...Circum-

iens uniuersum paene ambitum Romani orbis, dominicum praedicauit

uerbum... )>

3. Bonne démonstration dans P.-C. Juret, Etude gramm. sur le latin de

saint Filastrius, thèse Fribourg-en-S., 190/I (= Roman. Forsch., xi\ [1906],

p. i3o et s.), p. 4-5.



GAUDENTIUS 899

le faut placer. C'est un esprit brouillon, incapable de

déterminer d'une façon précise, lui hérésiologue, le

concept même d'hérésie', et curieux puérilement

d'établir entre ses notices une artificielle symétrie ^

Il est tel paragraphe du Liber de Haeresibus qui défie

les efforts de Tinterprétation la plus attentive. Avec

l'assurance de la médiocrité, Filastre rejette en bloc

les sciences humaines, les incmes sentenliae philosopho-

rum^ les deliramenla poetarum, les meridacia hisiorio-

graphorum : tout ce qu'il cite des œuvres profanes

semble extrait, non point des textes originaux, mais

des sources ecclésiastiques qu'il utilise. Ces sources,^

il est malaisé de les repérer, car il entremêle ses em-

prunts d'autres emprunts et dinventions person-

nelles ^ Il ne paraît guère douteux, quoique la chose

ait été contestée, qu'il ait eu sous les yeux le Panarion

de saint Epiphane. Le Panarion a dû être achevé vers

la fin de 876 ou au cours de l'année 877. On est

arrivé par un examen approfondi des données inclu-

ses dans le Liber de Haeresibus à en localiser la rédac-

tion entre 385 et 891 . Or, à cette époque, les

ouvrages importants passaient très vite d'Orient en

Occident.

Nous savons de Gaudentius, le panégyriste de Filas-

1. Il faut dire à sa décharge que ce concept ne s'est éclairci qu'assez.

tardivement. Hérésie et sclùsme ont été longtemps à demi confondus :

voy. BuoNAïUTi, dans Atlienaeiini, IV (ugiô), p. i68-i8o; Mo:<ce.\.ij\, IV,

161-2; Bayard, Le latin de saint Cyprien, P. 1902, p. i83. Mais comment
admettre des afQrmations du genre de celle-ci (S cii; : « Alia est haeresis^

quae terrae motum non Dei iussione et indignatione Geri, sed de natura
ipsa elementorum opinatur » ?

2. Augustin indique la division choisie par Filastre (28 -\- 128). Ces
128 hérésies, nées durant l'ère clirétienne, Filastre les divise en deux
séries de 64 -|- 64, dont la première est classée xatà 8ia&oxqv, la seconde
xarà boÇav.

3. Voir pour une plus ample discussion mes Sources de Vilist. du Monta-
nisme, P. igiS, p. xxxvi et s.



400 LES THÉOLOGIENS DE SECOND PLAN

tre, qu'il était en Orient, quand lui arriva la nouvelle

de son élection comme évêque de Brixia. Il hésitait à

assumer les responsabilités de cette charge, mais saint

Ambroise et d'autres évêques lui écrivirent des lettres si

pressantes qu'il se décida à accepter. Personnage fort

considéré, il prit part à l'ambassade qui fut envoyée

à la cour impériale de Gonstanti'nople par Honorius

et le pape Innocent I", quand saint Jean Ghrysostome

eut été condamné à l'exil. Ses sermons étaient très

goûtés. Une circonstance fortuite le décida à en rédi-

ger quelques-uns. Un certain Benevolus, magister

memoriae de Valentinien II, pieux fonctionnaire, si

attaché à la foi de Nicée qu'il renonça à sa charge

plutôt que de collaborer à la loi du 23 janvier 386

portée en faveur des ariens, n'avait pu, étant malade,

entendre les dix sermons prononcés par Gaudentius

pendant la semaine de Pâques. Sur sa prière, l'évê

que consentit à les mettre par écrit ^ Il y joignit cinq

tractafus, dont quatre sur l'Evangile et un sur les

Macchabées. Six autres pièces peuvent lui être attri-

buées pour de sérieuses raisons, à savoir le de Ordina-

tione sut , le de Dedicatione hasilicae ; Vad Sermiiiium ;

Vad Paiilum diaconum ; le de Petro et Paulo ; le de Vita

et obltii b. Filas tra (indûment suspecté par Marx). Son

style est simple, correct, et décèle une formation

classique.

V

Qu'il y ait eu un Zenon, évêque de Vérone, dans

la seconde moitié du iv^ siècle, la chose n'est pas dou-

I. C'est Gaudentius lui-même qui fournit ces indications (P.L., XX,
827; 83o).



ZENON DE VÉRONE /lOI

leuse. Dans une lettre adressée à Syagrius, évêque de

cette ville, vers 386, à propos d'une religieuse injus-

tement soupçonnée, saint Ambroise s'exprime ainsi :

<( Avant tout jugement, vous vous êtes formé une

idée préconçue contre une fille à qui Zenon, de sainte

mémoire, avait accordé son estime et qa'il avait sanctifiée

de sa bénédiction ^.. » D'autre part, nous possédons un
sermon de Petronius de Bologne, prononcé à Vérone

pour l'anniversaire de Zenon, qui est demeuré le patron

de cette ville -. Il est singulier que ni saint Jérôme

ni Gennadius ne le mentionnent dans leurs catalogues

d'hommes « illustres ». Saint Jérôme paraît avoir

ignoré que son contemporain Zenon ait eu l'étofï'e

d'un écrivain. Pourtant une douzaine de manuscrits

nous ont conservé sous son nom seize sermons assez

développés et soixante-dix-sept beaucoup plus som-

maires'. Certains indices font penser que Zenon devait

être d'origine africaine. Un de ces iractatas est con-

sacré à un obscur martyr de Mauritanie, Arcadius de

Caesarea. L'auteur imite fidèlement Tertullien, saint

Gyprien, Lactance, et même Apulée : ne s'en va-t-il

pas chercher certaines de ses images dans les scènes

les plus risquées du voluptueux sophiste de Madaure * ?

I. Ep. V, I.

a. L'édition la plus récente est celle qu'a donnée dom Morin dans la

R.Bén., XlV(i897),p. 3 et s. Dom Morin a publié ibid., pour la première
l'ois d'après le Monac. i/i386, s. x, un autre sermon de Petronius « in die

ordinationis uel natale episcopi ». Le contenu de ces sermons prouve que,
contrairement à la suscription du manuscrit, Petronius n'était pas

évêque de Vérone. La notice de Gennadius [de Vir. ilL, xlii) le désigne
comme évêque de Bologne.

3. Les manuscrits donnent en réalité io4 sermons, mais il y en a ii

qui ne sont pas de Zenon. Une différence d'écriture dans le plus ancien,

manuscrit, le codex Remensis, a permis de faire la discrimination.

4. Comparez Zenon, iv, 3 (p. 39, Giuliari) : « Venerem... conneiis
manibus se légère conantem, immo aniini sui uilium et corporis demons-
trantem » ; et Apulée, Metarn., 11, xvn : « In speciem Veneris... rel'or-

a6



4o2 LES THÉOLOGIENS DE SECOND PLAN

Plusieurs de ces pièces sont dirigées contre les

ariens, les paiens, les juifs. D'autres sont des disserta-

tions dogmatiques ou des exhortations morales. Pour

l'histoire des dogmes au iv" siècle, comme aussi pour

l'histoire du culte chrétien, de la liturgie, de l'archéo-

logie chrétiennes, il y a beaucoup à glaner dans ces-

pages aux développements soignés et même fleuris.

VI

Julius Quintus Hilarianus était un évêque de t'A

frique proconsulaire. Dans son de Mandi durailone, il

entreprit de préciser, à la lumière de la Lex Dei, et

sans tenir compte du (( verbiage » de la science pro-

fane', la durée de l'univers. D'après les supputations

d'Hilarianus, vers la fin du iv* siècle il restait encore

loi ans de vie à l'humanité ^ Dans les derniers temps,

sévirait l'Antéchrist ; puis, les 6000 ans assignés au

monde une fois révolus, ce serait la résurrection des

morts, le règne de mille ans, le jugement universel,

la destruction totale de ce ciel et de cette terre, enfin la

descente de la Cité décrite dans VApocalypse, où les jus-

tes seraient heureux éternellement. — Pour compren-

dre l'importance que les premiers siècles ont attachée

à ce genre de calculs, il faut se rappeler la longue

angoisse chrétienne relative à l'époque du retour du
Christ. Pratiquement les chrétientés s'étaient rési-

gnées à s'organiser, à aménager leur vie quotidienne

mata... feminal rosea palmula potius obumbrans de industria quam
tegens uerecundia. »

I. Cf. le début.

a. S XVII.



HILARIANUS 4o3

comme si la parou.sie n'eût été qu'une incertaine

échéance. Pourtant la croyance à la fin assez pro

chaine du monde demeurait vivante, agissante ; elle

était un des ressorts de la moralité individuelle. Le

bienfait escompté d'une chronograpliie chrétienne,

c'était d'apprendre à chacun si cette sourde inquié-

tude de l'avenir devait s'apaiser en lui, ou se faire au

contraire plus anxieuse, de par la proximité de la

catastrophe finale. On eût alors jugé quelque peu

étrange le découragement des exégètes modernes en

face de la tâche malaisée de concilier les données

chronologiques de rAncien Testament, soit entre elles,

soit avec celles de l'histoire profane. De là le zèle des

interprètes anciens. Si fastidieux que soient pour nous

leurs calculs, il faut comprendre le prix qu'ils eurent

pour les contemporains. Là où nous n'apercevons

qu'une armature squeletlique d'additions quelque

peu fantaisistes, ils lisaient le secret de leur destinée

personnelle et de celle de l'univers, ils croyaient per-

cer l'énigme des lendemains mystérieux et redoutés.

Dans le de die Paschae et mensis, lîilarianus déve-

loppe et prétend résoudre trois problèmes relatifs à la

fixation de la fête de Pâques d'après le cours de la

lune, lîilarianus résume ses conclusions au § xiv, et

établit la différence entre les calculs juifs et les cal-

culs chrétiens. « Aliud est pascha nostrum, aliud

ludaeorum. » Dans toute cette chronologie, il y a

plus de fantasmagorie de chiffres que de science solide

et véridique. D'après le de Duralione, § i, les deux

opuscules formaient le dédoublement d'un ouvrage

antérieur, où ils étaient d'abord réunis.



4o4 LES THÉOLOGIENS DE SECOND PLAN

VII

Niceta de Remesiana fut l'apôtre du catholicisme

parmi les populations danubiennes. Sa cité épiscopale

de Remesiana (= Palanka) non loin de Nisch était en

Dacie Inférieure, sur la route de Naïssus à Serdica.

Mais l'activité évangélisatrice de Niceta s'étendit cer-

tainement au delà des limites de sa circonscription

ecclésiastique.

L'antiquité chrétienne n'a pas ignoré son nom.
Dans son poème xxvii, Paulin de Noie, qui reçut de

lui deux visites, exprime sa joie à la pensée de le voir

bientôt S lors du prochain anniversaire de saint Félix.

Le poème xvn est un (( Propempticon ^ », en 85 stro-

phes saphiques, adressé à Niceta revenant dans son

pays. Paulin y fait allusion à l'heureuse propagande

de Niceta au sein des peuples barbares, jusqu'aux

monts Riphées (au nord de la Scythie) *
:

« Quaque Riphaeis Boreas in oris

« Adligat densis fluuios pruinis.

« Hic gelu mentes rigidas superno
« Igné resoluis. »

Ailleurs encore, il parle du « uenerabili episcopo

atque doctissimo Nicetae, qui ex Dacia Romanis

merito admirandus aduenerat*... » La seconde visite

de Niceta à Paulin de Noie dut se placer en 4oo. D'au-

tre part, il figure parmi les destinataires de la lettre

1. Vers i48 et s.

2. Cf. F. Iager, das antike Propemptikon u. das Î7 Gedicht des Paalinus

V. N., Diss. Munich, igiS.

3. Vers aoi et s. Cf. v. aAg.

II. Ep. XXIX, \h.



MCETA DE REMESIANA M
de Germanius à ses collègues d'Illyrie, écrite en 366

ou 367 '. Les lettres XXI et xxii du pape Innocent 1*'

impliquent quil était encore vivant en 409/41 A
-. Ce

sont là les seuls éléments fixes de sa biographie.

On aurait tort de prendre pour des certitudes les

hypothèses qui tendent à imputer à Niceta divers

écrits anonymes. Paulin de Noie nous apprend que

Niceta développait autour de lui le goût des hymnes
d'Église \ Deux traités, le de Vig'ilas seraorum Dei et

le de Pscdmodiae bono. lui sont attribués dans plu-

sieurs manuscrits : le premier traité développe les

avantages de la medilatio nocturna, où l'âme se replie

mieux sur soi-même qu'au milieu des tracas du

jour *
; le second combat l'opinion de ceux qui ne

voient pas l'utilité du chant d'Église % et leur démon-

tre leur erreur soit au nom de la tradition, soit par

les évidents bienfaits qu'en retire la piétés On a été

amené ainsi à penser que Niceta pourrait bien être

Fauteur du Te Deam, qui, dès le IV" siècle, était déjà

partout répandu '. Divers manuscrits de cette prose

rythmée mentionnent le nom d'un Niceta ou d'un

Nicetius : u Ainsi, remarque Mgr Duchesne, cet hymne
célèbre que toute la chrétienté chante à ses heures

émues aurait retenti d'abord dans un coin perdu de

1. Citée dans Bcrn, p. i38.

2. Cf. BURÎi, p. LIV.

3. Carmen xvii, 90 ; 109 ; 162 ; xxvn, 3i5 ; 5oo.

It. Cf. S VIII (BuRN, p. 65).

5. s II : « Scio nonnullos, non solum in nostris, sed etiam in orienta-

libus esse partibus, qui supertluam nec minus congruentem diuinae

religioni aestiment psalmorum et hymnorum decantationem. »

6. On notera que Niceta attribue le Muqnlficat à sainte Elisabeth (S ix ;

BuRN, p. 76, 1. îi ; S XI, BuRN, p. 70, 1- -'1). Origène connaissait déjà cette

interprétation {Hom. vu m Luc; P.G., Xlll, 1897 c). Cf. Burn, éd. citée,

p. CLV.

7. Témoignage de Cyprien de Toulon, en 53o (M.G.H., Epist. III, 436)-

— Cf. Dom Morin, R.Bén.,XI (i894),p. /18-77, qui a amorcé la conjecture-



4o6 LES THÉOLOGIENS DE SECOND PLAN

l'antique Mésie'. » Le fait serait intéressant. Toutefois

les spécialistes de l'cuchologie latine sont loin de le

considérer comme définitivement établi. Pareillement

les raisons qui ont fait mettre au compte de Niceta

le de Ratione Paschae et YEpislala ad virginem lapsam

n'ont rien qui emporte l'assentiment.

La notice de Gennadius {de Vir. ilL, xxii) a permis

de reconstituer, au hasard d'une série de découvertes

crudités, les Libelli Instractionis. destinés aux candidats

au baptême. Niceta y apparaît, dans ses polémiques

contre l'arianisme ou le macédonianisme, non comme
un théolog-ien aux spéculations compliquées, mais

comme un catéchiste habile à clarifier les questions

difficiles : c'est ce don de vulgarisation limpide que

Gassiodore louera plus tard en lui ^
: » Si quis uero

de Pâtre et Filio et Spiritu Sancto aliquid siimmalim

praeoptal attingere, nec se inaauU longa leciione Jali-

gari, légat Niceti (sic) episcopi librum quem de fide

conscripsit... » Simplici et nilido sennone, avait déjà

dit Gennadius : c'est le style qui convient à des ins-

tructions pastorales où les points doctrinaux essen-

tiels ont seuls besoin d'être touchés et précisés. INiceta

sait d'ailleurs être véhément et presque pathétique,

quand il veut faire appel à la sensibilité profonde de

ceux qui l'écoutent.

Il est heureux, au total, que l'effort philologique

ait réussi à restituer une sorte de vitalité à cette phy-

sionomie d'apôtre que, depuis Baronius, on confon-

dait avec celle de Nicetas d'Aquilée ou de Nicetius de

Trêves. (( En étudiant l'ensemble de son œuvre, on

est amené à l'idée qu'il y a eu à diverses reprises en

j. Hisl. anc. de l'Égl., III, i8i.

3. Insl. dia. lUt., S xvi.



l'affaire priscillianiste 407

lllyricum, autour de Victorin de Pettau pour la pre-

mière fois, autour de Niceta à la fin du IV siècle, un
foyer d'activité théologique peu connu jusqu'ici et

auquel la situation de ce pays intermédiaire entre les

deux mondes qui y ont eu leur point de rencontre

donne une place à part'. » En tous cas, l'histoire de

Févangélisation chrétienne doit retenir le nom de

l'évêque de Remesiana. civilisateur de la barbarie,

qu'il rendait romaine en la rendant catholique.

« Orbis in muta regione per te

« Barbari discunt resonare Christam

« Corde Romano placidamque casti

« Viuere pacem ". »

VIII

L'affaire priscillianiste a toujours éveillé chez les

historiens de l'Église, orthodoxes ou non, un intérêt

particulier. Priscillien n'a-t-il pas été considéré comme
la première victime du a bras séculier », de- la force

de l'État mise au service de l'Église? Les faits sont

bien connus, et il suffira de les rappeler très briève-

ment.

Né en Espagne vers le milieu du IV" siècle, noble,

riche, de haute culture, Priscillien commença à pro-

pager ses théories doctrinales aux environs de 370-875,

surtout, semble-t-il, dans la région de Mérida-Gordoue.

Il rencontra de nombreuses adhésions parmi les gens

instruits et parmi les femmes. Deux évêques, Instan-

tius et Salvianus, se joignirent à lui. Mais sa propa-

I. J. Zgiller, Les Orig. chrét. dans les Provinces Danubiennes, p. 556.

i. Paulin de Noie. Carmen xvii, tbj et s.



4o8 LES THÉOLOGIENS DE SECOND PLAN

gande fut violemment combattue par deux autres

évêques, Hydatius de Mérida et Itacius d'Ossonoba, qui

déployèrent, pour le perdre, un zèle extraordinaire,

capable de toutes les violences et de toutes les perfi-

dies. Dès octobre 38o, un concile de Saragosse eut à

se prononcer sur « l'hérésie » priscillianiste, et com-
damna, sinon Priscillien nommément, du moins les

idées qu'on lui attribuait'. Hydacius et Itacius se

tournèrent alors vers le pouvoir impérial et obtin-

rent de Gratien un décret de bannissement contre les

« manichéens », terme assez vague qui enveloppait

dans l'usage courant les priscillianistes eux-mêmes.

Priscillien, qui venait d'être sacré évêque d'Avila par

Instantius et Salvianus, fut obligé de passer en Aqui-

taine. Là encore, il fit des prosélytes : la femme du
rhéteur Delphidius, Euchrotia, et sa fille Procula,

s'attachèrent à lui et le suivirent en Italie, où ses

plaidoyers personnels auprès du pape Damase et de

saint Ambroise ne lui procurèrent aucun avantage.

Cependant, grâce aux bons offices de Macedonius,

magister ojficiorum, et de Volventius, proconsul d'A-

frique, il obtint l'annulation de l'édit porté par Gra-

tien et put retourner dans son pays. — Sur ces entre-

faites, Maxime, proclamé empereur par les légions de

Bretagne et désireux de se ménager les sympathies du
clergé catholique, renvoya l'affaire devant un synode

réuni à Bordeaux (384). Instantius y fut privé de son

siège épiscopal. Quant à Priscillien, il refusa de recon-

naître la compétence du concile bordelais, et il com-
miit l'imprudence d'en appeler à Maxime lui-même.

Conduit à Trêves, il fut condamné à mort, sur le rap-

1. Sur ce point litigieux, cf. Cirot, dans Bull. Critique, 1897, "° '8»

Babut, Priscillien et le Priscillianisme, p. 40 ; Puech, dans Journal des

Savants, 1891, p. 343, et dans B.A.L.A.G., 1912, p. 178.



l'affaire priscillianiste 409

port (lu préfet Evodius, avec quatre de ses partisans, y
compris Euchrotia, et exécuté. Sulpice-Sévère ' nous

fait connaître les motifs de cette condamnation :

(i ...conuictumque malejicii nec difTitentem obscenis

se studuisse doctrinis, nocturnos etiam turpium femi-

narum egisse conuentus nudumque orare solitum... » :

immoralité et magie: tels avaient été les griefs invo-

qués, à l'exclusion du crime d'hérésie".

Hydatius et Itacius avaient travaillé dans les sapes

pour obtenir ce dénouement sanglant. Parmi les catho-

liques eux-mêmes, de violentes protestations s'élevèrent

contre leur attitude odieuse. Le premier dut se démet-

tre de son siège, le second fut déposé. Saint Martin de

Tours, saint Ambroise exprimèrent avec force leur

réprobation. Le scandale fut grand aussi du côté païen :

dans son panégyrique deïhéodose, en 889, le rhéteur

gaulois Latinus Pacatus Drepanius, un ami d'Ausone,

parle avec horreur des évêques bourreaux « qui assis-

taient de leur personne aux tortures et alliaient repaî-

tre leurs yeux et leurs oreilles des souffrances et des

gémissements des accusés^ ».

La curiosité du public savant fut donc très vive-

ment excitée, quand parurent en 1889, par les soins

de Schepss, dans le Corpus Script, eccles. latinorum,

t. XVIII, onze traités attribués à Priscillien. Ces traités

figurent, sans nom d'auteur, dans un manuscrit du
V« ou VP siècle de la bibliothèque de l'Université de

Wiirzburg. Ils avaient attiré l'attention du biblio-

thécaire Ruland, qui en exécuta une copie. Cette copie

I. Chron., Il, l, 8.

a. Pour le nudum orare solitum, il faut se rappeler que la nudité, par-

tielle ou complète, était une des conditions exigées dans les pratiques

magiques. Références dans Lejat, R.H.L.R., 1908, p. 317.

3. Paneg. lat. (Baehrens, p. 217).



^lO LES THÉOLOGIENS DE SECOND PLAN

passa dans les mains de riiistorien Dôllinger, qui ne

l'édita pas, lui non plus, mais suggéra que Priscillien

devait être l'auteur de ces opuscules. La conclusion

de Dôllinger fut acceptée par Schepss.

Les espoirs éveillés par cette découverte ont été

péniblement déçus. En premier lieu, le style du recueil

est bien différent de ce qu'on était en droit d'attendre

d'un écrivain que Sulpice-Sévère représente comme
facundiis. . . , disserendl ac disputandipromptissimus, etc. .

.

Des élucubrations pâteuses, obscures, entortillées, à

peine relevées çà et là de quelques morceaux d'une

dialectique assez chaleureuse, voilà tout le gain que

recueillaient les lettrés désappointés. En second lieu,

l'énigme doctrinale du priscillianisme n'était guère

éclaircie par cette publication tant attendue : les

historiens du dogme les plus qualifiés durent le cons-

tater mélancoliquement au lendemain de la publica-

tion de Schepss. De ces phrases languissantes et

mornes, on dégageait bien certaines affirmations

suspectes sur le droit d'interpréter librement les

Écritures au nom du don de prophétie dont Dieu

n'aurait point limité les prérogatives*, sur l'usage

•des apocryphes que l'auteur voudrait incorporer au

Canon scripturaire élargi ^ Mais ces indices n'allaient

pas loin.

Le résultat de cette déconvenue a été double. S'il

est si difficile d'apercevoir « l'hérésie ») sous une forme

caractérisée dans les écrits de Priscillien, ne serait-ce

pas que son orthodoxie ne méritait point les disquali-

fications dont elle a été l'objet? M. Bahut a soutenu

avec force et talent le paradoxe de la réhabilitation

1. Schepss, p. 3j.

2. Ibid., p. Itlt, 10 ; 03, ii ; 53.



l'affaire prisgillianiste /5ii

historique de Piiscillien. Compulsant le dossier du

priscillianisme, il y distingue deux groupes de docu-

ments : d'une part, ce qu'il appelle le « dossier pri-

mitif )), où il fait entrer parmi d'autres pièces les trai-

tés de Schepss : si nous en étions réduits à cette

série, u la condamnation de Priscillien ne paraîtrait

pas seulement injustifiée, elle serait inexplicable' »
;

d'autre part, les documents accusateurs qui surgissent

surtout à partir de /ioo et imputent au priscillianisme

une multiplicité d'erreurs extraordinaire. Selon la

conception de Babut, Priscillien fut surtout « un
homme d'opposition et un novateur^ » qui a chercha

sincèrement un compromis entre les libres tendances

de sa religion personnelle et les exigences de l'ortho-

doxie^ » et devint finalement la victime des « machi-

nations d'évêques mondains qu'effrayaient la rigueur

de ses préceptes et la pureté de son idéal *).

Thèse ingénieuse, qui soulève plus de difficultés

qu'elle n'en résout. Si l'idéal de Priscillien était irré-

prochable, pourquoi le concile de Saragosse l'a-t-il

condamné? Pourquoi Ambroise et Damase ont-ils

éconduit l'évêque d'Avila? Pourquoi levêque Delphi-

nus, qui avait assisté au. concile de Saragosse, lui

interdit- il l'entrée de Bordeaux ? Pourquoi Sulpice-

Sévère, qui juge inique la condamnation de Priscil-

lien, a-t-il des mots si durs pour ses erreurs? Com-
ment expliquer aussi les sévérités de saint Jérôme*?

Enfin, si Priscillien n'était point hérétique, par quel

malentendu ses disciples immédiats le devinrent-ils

indubitablement ?

1. Babut, p. i5.

i. P. 167.

3. P. ia8.

4. Ep. Lxxv, 3 ; Coinm. in Is. xvu, C/i (P.L., XXIV, 63 j); EiJ. cxxxin, 3.



4 12 LES THÉOLOGIENS DE SECOND PLAN

En dépit des généreux efforts de Babut, la revision

de l'affaire Priscillien ne s'impose pas à l'histoire.

L'examen des traités de Wûrzburg a conduit

dom Morin' aune conclusion d'un autre genre, qu'il

est beaucoup plus difficile d'éluder. De ces onze trai-

tés, il en est huit qui ne sont guère que des homélies

dénuées de valeur historique. Les trois premiers, à

savoir le Liber apologeiiciis, le Liber ad Damasiim

episcopiim, le de Fide et Apocryphis ont une tout autre

portée. On s'accorde à considérer le Liber apologeticas,

comme un plaidoyer présenté au concile de Bordeaux,

en 384. A ce prix, remarque dom Morin, il est impos-

sible d'admettre que Priscillien en soit l'auteur. Pris-

cillien, en effet, dénia la compétence des juges ecclé-

siastiques; il ne voulut pas être entendu par eux et

préféra en appeler à l'empereur ^ Un autre person-

nage plaida en cette circonstance la cause des priscil-

lianistes, et Sulpice-Sévère le désigne par son nom :

Insfantias prior iiissus caiisam dicere\..

Les traités de Wiirzbourg ne seraient donc point de

Priscillien ; c'est à Instantius qu'ils devraient être resti-

tués. Un autre indice fortifie cette conjecture. On lit

dans le Liber ad Damasum (p. 46, l. ii) la phrase sui-

vante : nos tameii non omittenies in causa fidei sanclo-

rum iadicium malle quam saeculi. Ces paroles convien-

nent à Instantius qui accepta de défendre ses idées

devant les évêques convoqués à Bordeaux. Le moyen

de les attribuer à Priscillien, puisqu'il récusa l'autorité

du tribunal ecclésiastique pour s'en remettre à un

tribunal séculier ?

1. R.Bén., igiS, p. i58 et s.

a. Cf. Sulpice-Sévère, Cliron., II, xlix.

3. « Jussus causam dicere », écrit Sulpice-Sévère. « Quod iubeli •>

est-il dit au début de l'opuscule (Schepss, p. 4, 1. a).



l'affaire priscillianiste 4i3

L'hypothèse de dom Morin parait fort judicieuse :

elle explique la médiocrité littéraire des traités de

Wiirzbourg, et le degré bénin de « pravilé » hérétique

que l'on s'étonnait d'y noter. Si elle résiste définiti-

vement à l'épreuve du temps et à la sagacité de la

critique, il ne restera plus guère à l'actif de Priscil-

lien que les Canones in Paull apostoU epistulas\ sorte

de théologie de saint Paul formée de citations et de

références, qui passa longtemps pour avoir été rédi-

gée par saint Jérôme et fut retouchée, l'erreur une

fois reconnue, par un évêque du nom de Peregrinus

afin qu'une orthodoxie parfaite y régnât. On a essayé

d'identifier (sans raisons bien sérieuses) ce Peregrinus

avec le moine espagnol Bachiarius, à qui l'on doit

aussi un Liber de Fide et un Liber ad lanaariam de

reparatione lapsi -.

Le priscillianisme garda au v* siècle une vitalité

inquiétante. La secte s'apparentait de plus en plus

aux idées manichéennes. Une littérature assez abon-

dante était née de ces polémiques : on peut citer, du
côté priscillianiste, les noms de Tiberianus', d'Asar-

bus *, de Latronianus (poète fort distingué, si l'on en

1. Cette compilation, publiée également par ScHEPSs.p. loyets., futassez

répandue pendant plusieurs siècles en Espagne et en France. Schepss en
connaît 17 manuscrits, du IX° au XV' siècle. Peut-être le recueil avait-il

été primitivement pour Priscillien un écrit de controverse destiné à

démontrer la conformité de sa théologie avec celle de saint Paul.

a. P.L., XX, 1019-1063. Tu. Stangl (B.ph.W. 1917, p. 868-888) consi-

dère cette identification comme douteuse. Dom De Bruyne (R.B., XXXI
[1914/9I, p. 38/i) la rejette expressément. J'ai analysé l'intéressante

notice de Stangl sur Bachiarius dans la Revue de Philologie (Bévue des

Revues, 1918). Dom Mouin a publié dans B.A.L.A.C., 1914, p. 117 et s.,

divers fragments inédits dont Bachiarius serait l'auteur. Ce personnage
paraît mériter une étude d'ensemble : ses opuscules ne sont nullement
insignifiants.

3. Saint Jérôme, de Vir. ill., cxxiii.

4. Priscillien, Liber Apoi, 1 (Schepss, p. 3).



4l4 LES THÉOLOGIENS DE SECOND PLAN

croit saint Jérôme'), de Dictinius-, et du côté catholi-

que, ceux d'Itacius % d'Olympius *, de Pastor S de

Syagrius ' et de Turribius d'Astorga ^ Saint Augustin

lui-même prit plus d'une fois à partie les priscillia-

nistes, dans ses lettres, dans son contra Mendacium et

dans Vad Orosium contra Priscillianlstas et Origenislas.

1. De Vir. ill., cxxii.

2. Cf. VEp. XV, i6, du pape Léon 1". On peut restituer les grandes

lignes de son opuscule intitulé Libra, d'après le Contra Mendacium, de

saint Augustin.

3. Isidore de Séville, de Vir. ill., xv.

4. Gennadius, de Vir. ill., xxui.

5. Ibid., Lxxvii.

6. Ibid., Lxvi.

7. Cf. MiGNE, LIV, 693. Sur ces divers personnages, v. Kijnstle, Anti-

priscilliana, Fr.-i.-B., igoB, et Dufourcq, Etude sur les Gesta Martyrum
romains, t. IV (Le Néo-Manichéisme et la légende chrétienne).



CHAPITRE IV

La poésie chrétienne au IV* siècle

BIBLIOGRAPHIE

I. — Les petits poèmes. — Voir le Tableau n° VI. Exposé

d'ensemble dans Manitius, Gesch. d. christlich-lat. Poésie, SuUgart,

1891 (médiocre, mais d'utiles analyses); G. Boissier, La Fin du

Paganisme, t. II, livre IV.

II. — JuvENCUs.— P.L., XIX, 53-346 ; Marold, dans B.T. (1886) ;

C.V., XXIV (1891, Huemer); quelques traductions dans F. Clé-

ment, Les Poètes chrétiem, P. 1857, p. 1-11.

III. — Paulin de Nole. — Œuvres dans Migne, t. LXI, et dans

C.V. (Hartel. 1894), t. XXIX et XXX. Hartel a réuni dans un

appendice quatre poèmes d'authenticité contestée, le Carmen ad

coniugem, le G. de nomine lesu, G. ad Deum post connersionem et

bapt. suum, G. de domesticis suis calamitatibus. — Traduction

française anonyme (de Cl. de Santeuil?), Paris, 1703; 1724.

Quelques pièces en vers et en prose sont traduites dans Anol de

Maizières, Nouveaux choix de Pères latins, P. 1853, t. IV et V; la

notice de son élève Uranius, adressée à Pacatus (xVligne, LUI,

866), l'est ibid., t. II, p. 144. Voir aussi les Ghefs-d'œuvre des Pères

de l'Eglise, t. XIV ; Félix Clément, op. cit., p. 88-161. P. de La-
briolle, la Gorresp. d'Ausone et de Paulin de Noie, P. 1910. — La
chronologie des œuvres de Paulin est souvent délicate : cl".

E.-Ch. Bahut, dans les Annales du Midi, XX (1908), p. 18-44, et

Rauschen, Jahrbiicher der christl. Kirche, 1897. — Sur l'ensemble

de son œuvre, a consulter : Lagrange, Hist. de saint Paulin de

Noie, 2 vol., P. 1882; A. Baudrillart, Saint Paulin, évêque de Noie

(coll. les Saints), P. 1905. — Beaucoup d'observations utiles dans
P. Reinelt, Studien iiber die Briefe des hl. P. v. N., Breslau, 1904,



àl& LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU iV SIÈCLE

Philipp, Zum Sprachgebrauch des P. v. iV.,Diss. Erlangen, 1904

et L. Kraus, die poetische Sprache des Paulinus Nolanus, Diss.

Augsburg, 1918.

SOMMAIRE

I. Vue d'ensemble sur la poésie latine chrétienne. — II. Les para-

phrases de la Bible. Juvencus. L'Heptateachos de Cyprien. —
III. Les poèmes didactiques. — IV. Les centons. — V. Paulin de

Noie. La conversion de Paulin. Paulin et Ausone. — VI. Les

lettres de Paulin. — VIL Ses poèmes.

I

L'historien grec Socrate raconte dans son Histoire

Ecclésiastique (III, xvi) qu'au lendemain de l'édit de

l'empereur Julien qui interdisait aux chrétiens d'expli-

quer les classiques païens, les deux Apollinaire, le

père et le fils, l'un professeur de grammaire à Laodi-

cée de Syrie, le second, évêquede Laodicée, essayèrent

de remplacer en bloc pour les chrétiens lettrés les

œuvres profanes qu'on leur défendait de commenter

publiquement. Le père composa une grammaire « en

harmonie avec la foi chrétienne », ce qui signifie

sans doute que les exemples y étaient empruntés aux

auteurs chrétiens ou forgés d'après les données de la

foi ; il traduisit les livres de Moïse en vers héroïques ;

il paraphrasa les livres historiques de l'Ancien Testa-

ment, et en tira des épopées et des tragédies. II em-

ployait à dessein le plus grand nombre possible des

formes métriques traditionnelles de la littérature belle-



LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU IV* SIÈCLE /jiy

nique afin de les populariser parmi les chrétiens.

Quant au fils, il transposa sous la forme de dialogues

platoniciens « les Évangiles et les doctrines des

Apôtres ».

Bientôt Julien mourut ; la loi qu'il avait portée

devint inopérante, et toute cette contrefaçon de litté-

rature profane « ne garda pas plus d'importance,

observe Socrate, que si elle n'avait jamais été ' ».

Il est bon de connaître la tentative des Apollinaire

pour comprendre de quel esprit s'inspirèrent la plu-

part des poètes chrétiens de langue latine que nous

allons passer en revue. Ce qui compromet quelque

peu l'intérêt de leurs œuvres, c'est que, chez eux aussi,

on sent trop le désir de faire concurrence à la litté-

rature profane ; on y démêle un dessein concerté, un
effort artificiel, plutôt que la franchise d'une inspira-

tion spontanée qui se soulage en s'exprimant. Ils veu-

lent opposer la certa fuies aux inendacia des classiques

(ce sont les termes dont se sert Juvencus), et cela

dans les formes mêmes que les classiques avaient

employées. Ils ne s'affranchissent de ces formes

consacrées que tout à fait exceptionnellement, pour

atteindre un public fort différent des cercles cultivés

qu'ils visent d'ordinaire -. La poésie latine chrétienne

ne s'est haussée à l'originalité véritable et sincère que

dans l'hymne d'Église. Cependant le IV" siècle nous

offre un nom au moins qui est à retenir, un talent

qui dépasse la médiocrité du niveau commun, celui

de Paulin de Noie.

I. Sozomène, qui donne aussi des détails sur cette improvisation (H.E.,

V, xvin), la juge d'un autre ton : « Si les mortels n'eussent attaché uni-
quement du prix à ce qui est ancien, s'ils avaient pu s'affranchir d'une
routine invétérée, les écrits des Apollinaire n'auraient pas été lus avec
moins de plaisir que les ouvrages aiixquels ils devaient se substituer. »

a. Tel fut le cas de saint Augustin dans son Psaume Abécédaire.

37



4l8 LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU IV^ SIÈCLE

II

Tout un groupe de poèmes ne sont autre chose

que des paraphrases d'épisodes plus ou moins déve-

loppés, tirés de l'Ancien Testament, ou, plus rare-

ment, du Nouveau Testament. La magnifique poésie

biblique, en particulier la cosmogonie mosaïque,

offrait une riche matière, qui fut largement exploitée.

A recueillir les confidences des versificateurs chré-

tiens, on se rend compte des préoccupations auxquelles

ils obéissaient. Il s'agissait pour eux, en premier lieu,

d'être utiles aux jeunes esprits en y faisant pénétrer

les enseignements sacrés, transposés sous une forme

attrayante, et expurgés des détails scabreux dont

certains épisodes de la Bible pouvaient alourdir les

imaginations juvéniles *. — Puis s'inspirant d'une

autre pensée, qui obsédait, comme on sait, les chré-

tiens lettrés, ils espéraient conquérir, grâce à l'agré-

ment de la poésie, l'élite intellectuelle et savante, et la

ramener à Dieu par les routes fleuries que Dieu ne

défend pas. « Peu importe, dira Sedulius, dans l'Épî-

tre dédicatoire de son Carmen Paschale, peu importe

par quelle voie chacun arrive à la foi, pourvu

qu'entré dans le chemin de la liberté, il ne retombe

plus dans les pièges de la servitude qui le retenaient

naguère ! » — Enfin, un commentaire versifié de la

Bible permettait de développer certaines interpréta-

tions dogmatiques et morales, de réfuter les doctrines

I. On remarquera que, sauf chez Dracontius, qui se permet quelques
détails un peu profanes, la création de la femme dans l'Eden ne provoque
aucune description périlleuse. Le Melrum in Genesin (v. laS) l'indique

sèchement en un hémistiche : Mulier de costa uiri fit : c'est tout.



LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU iV SIÈCLE /419

adverses sur l'origine et la formation de l'univers, de

dévoiler la signification mystique cachée sous l'écorce

des textes. L'apologétique y trouvait donc aussi son

compte.

On n'oserait affirmer que la poésie y trouve tou-

jours le sien. En tous cas, cette série de poèmes, sans

être absolument stérile en traits heureux, ne révèle

aucun talent original, — ni un Milton ni un Tasse,

ni inême un du Bartas ou un Maurice Scève. La des-

cription y sévit redoutablcment, la description, telle

que Guizot l'a définie *, « qui s'inquiète moins de

faire voir les objets que de les faire connaître
; qui

les observe et les parcourt, s'attachant à en énumérer,

à en étaler toutes les parties ; en sorte que tel être,

tel fait qui, simplement nommé ou désigné par un
seul trait, serait réel et visible pour l'imagination,

n'apparaît plus que décomposé, dépecé, disséqué,

détruit... ». Puis ces amplifications d'école sont

toutes nourries d'emprunts. L'auteur du Metriim in

Genesin^ s'attendrit sur Adam et sa postérité en des

termes qui évoquent la mélancolie de Virgile déplo-

rant le triste destin du jeune Marcellus : « homme
heureux, formé par la main même du Dieu qui

lance la foudre {siumni cai dextra tonantls
\ Est pater) ;

ô trop heureux, toi qui tires du ciel {Olympo) et ton

origine et ta forme ! Si tu ne deviens pas la ])roie

des vices funestes de la terre, si tu ne te laisses pas

séduire par l'erreur, tu seras dieu [numen eris) et,

remonté au ciel, tu admireras le royaume que, de sa

bouche véridique, le Père a promis aux hommes ver-

tueux ! » J'ai souligné certaines expressions d'un

1. Hist. de la Civilis. en France, t. II, ch. xviii, p. 60.

a. Vers i25-3o (P.L., L, 1287; C.V. 111, a83, et XXVll, 23i).



420 LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU IV" SIÈCLE

« classicisme » un peu baroque en un sujet chrétien.

Le Tartare, la vallée de Tempe, le Styx, l'Averne,

l'Elysée, tout le « matériel » mythologique se case

dans ces vers à prétentions épiques, parmi tant de

lambeaux arrachés à Ovide et à Virgile. C'est du

Claudien, avec moins de couleur, d'éclat, de richesse

d'imagination. Au moins ce respect un peu servile

des maîtres du passé, égal chez les chrétiens et les

païens, sauvait-il la poésie d'une ruine encore plus

complète, en substituant à l'inspiration défaillante

des pastiches qui n'étaient pas toujours inhabiles.

Si Commodien doit être rejeté, comme le veulent

sans doute à tort certains critiques, jusqu'au IV' ou

même au V^ siècle, le prêtre espagnol Gains Vettius

Aquilinus Juvencus aurait été le premier poète chré-

tien de langue latine.

Il faut mentionner cependant un petit poème, anté-

rieur au sien de quelques années, les Laudes Domini,

où, à propos d'un miracle survenu « au pays des

Eduens », l'auteur anonyme, lequel sait fort bien son

Virgile, entonne les louanges du Christ, qui, avec son

Père, a créé le monde, et est venu le racheter.

Juvencus est, en tous cas, le premier qui ait essayé

d'utiliser largement les données chrétiennes avec des

procédés empruntés à la technique classique tradi-

tionnelle.

« Versibus ut nostris diuinae gloria legis

« Ornamenta libens caperet terrestria linguae'. »

Saint Jérôme nous apprend qu'il éciivit ses Euange-



LA POÉSIE LATINE CHRETIENNE AU IV*^ SIECLE /|2I

Uoram libri sous Constantin, vers 329'. L'idée de tirer

des Livres saints la matière d'une épopée chrétienne

devait venii- naturellement aux lettrés du christia

nisme. La critique littéraire romaine (dont on trouve

chez Horace la plus parfaite expression) était ferme-

ment attachée à la hiérarchie des genres, et plaçait

au premier plan le poème épique ^ Quel honneur

pour la foi, s'il était prouvé qu'elle pût devenir le

principe ou le ferment d'un renouvellement de ce

genre littéraire tant estimé !

« Je veux chanter, déclare Juvencus, les hauts faits

du Christ sur la terre. » Il s'agissait donc bien, dans

sa pensée, de convertir l'Évangile en une sorte d'épo

pée, et l'invocation au Saint-Esprit remplace, dans le

Prologue, la traditionnelle invocation aux Muses. 11

prit pour base le texte de saint Matthieu, qu'il lisait

dans une ou plusieurs des versions latines préhiéro-

nymiennes, sans s'interdire d'utiliser à l'occasion saint

Luc, saint Jean, plus rarement saint Marc. Les Sigovers

du poème se divisent en quatre livres qui ne coïnci-

dent d'ailleurs pas avec le contenu de chacun des

quatre Évangiles.

Le gros obstacle qua rencontré Juvencus, — bien

d'autres poètes chrétiens devaient s"y aheurter après

lui, — c'est son respect même de la parole divine,

sa crainte d'offenser Dieu en altérant la contexlure

des Livres saints. A appliquer dans sa rigueur un tel

principe ou un tel scrupule, toute tentative poétique

fût devenue impossible. Juvencus a dû çà et là éla-

guer, transposer, développer même — surtout dans

les descriptions de la nature où son talent aisé et

I. De Vir. ilL, lxxxiv ; Chron. ad annum 23U5 ; cf. Juuencus, iv, 806

et s.

3. Cf. Horace, Sat., I, iv, 43.



42 2 LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU iV SIÈCLE

facile se reconnaît davantage le droit de percer. Mais

il est gêné, et cela se sent un peu trop. Aussi timoré

comme classique que comme chrétien, il n'a d'autre

souci que de mettre ses pas le plus fidèlement possible

dans les vestiges de ceux de Virgile, son modèle de

prédilection, ou encore de Lucrèce, de Stace et de

quelques autres '. La simplicité évangélique ne sort

pas sans dommage de ces adaptations laborieuses. Le

Transeat a me calix iste est ainsi délayé :

« Si fas est, genitor, calicis me transeat huius

« Incumbens ualido nobis uiolentia tractu,

« Sed tua iam ueniat potius quam nostra uoluntas

« Quae tibi décréta est tantis sententia rébus. »

Le iam foetet devient ceci :

<( Grediderim corpus motu fugiente caloris

« Fetorem raiseram liquefactis reddere membris. »

Les modernes sont très sensibles à ces erreurs

de goût. Certaine phrase de saint Jérôme fait penser

qu'il en avait déjà senti la maladresse {Ep. lxx, 5).

Pourtant Juvencus fondait une tradition, et son ini-

tiative a suffi à lui assurer le respect de ses successeurs

chrétiens, qui ont souvent imité cet imitateur *. Sa

gloire a traversé tout le moyen âge ^ mais elle ne l'a

guère dépassé.

L'Heptateuchos du poète Cyprien ne nous est connu

sous sa forme actuelle que depuis peu d'années. En
i56o, G. Morel avait publié, d'après un manuscrit de

I. Les particularités de sa versiQcation sont signalées dans l'édition du
C.V., p. 16;'). Il fait un usage fréquent de la rime. Il a hasardé quelques

créations verbales : auricolor (i, Bb6); Jlammiaomus (ProL, a3) ; Jlammico-

mans {iv, 301); Jîamrnipes (ii, 5/i6) ; altithronus (ProL, ai et passim); etc.

a. Cf. l'édition d'HuEMER (C.V.), p. vm.
3. Ibid., p. XIV.



LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU IV' SIÈCLE 423

la bibliothèque de l'abbaye de Saint-Victor, à Paris —
ce manuscrit est aujourd'hui à la Bibliothèque Natio-

nale, n° 14758, — un petit poème de i65 vers intitulé

Genesis. A ce fragment, les bénédictins dom Martène

et dom Durand ajoutèrent, en 1785, 1276 vers d'a-

près un ms. de l'abbaye de Saint-Germain-des-Prés

{= Bibl. Nat., n" 13407). En 1862, le cardinal Pitra

compléta cette Genesis par l'apport de 67 vers

{Spicil. Solesm., t. I). Les trois manuscrits qu'il avait

examinés, à savoir deux manuscrits de Laon (IX* s.),

et un manuscrit du collège de la Sainte-Trinité, à

Cambridge (X" s.), lui permirent de donner en 1888,

dans ses Analecta nouissima Tusculana, six autres

poèmes sur les livres qui font suite à la Genèse, à

savoir VExode, le Lévitiqae, les Nombres, le Deutéro-

nome, Josué, les Juges. L' « Heptateuque » était cons-

titué. Le nom d'un Cyprien se trouvait fourni par un
ancien catalogue du X^ siècle des manuscrits de Saint-

Nazaire de Lorsch et par un des manuscrits de Laon.

Quel était ce Cyprien? L'auteur de la Caena Cypriani,

insérée parmi les apocryphes de saint Cyprien ? le

prêtre Cyprien, auquel est adressée la Lettre gxl de

saint Jérôme ? C'est ce que l'on n'ose décider. En
tous cas, c'était un lettré, familier avec Virgile,

Ovide, Perse, Juvénal, Lucain, avec plusieurs aussi

des poètes chrétiens, et qui n'était pas dépourvu

d'une certaine habileté technique : c'est ainsi que,

pour diverses parties d'un tour plus lyrique, il subs

titue à l'hexamètre l'hendécasyllabe phalécien (v. g.

Exode, 507-542 ; Nombres, 557-567 ; Deiilér., i52-

278). Sa prosodie est d'ailleurs assez fantaisiste, et il

fait un abus désagréable du vieux procédé romain de

l'allitération.

Il est probable que l'effort poétique accompli par



424 LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU IV" SIÈCLE

Cyprien était encore plus considérable que nous n'en

pouvons actuellement juger, car on a retrouvé des vers

isolés des quatre livres des Rois, des deux livres des

Paralipomènes et de Job. On rencontre aussi, dans

d'anciens catalogues, des vestiges d'une traduction

versifiée de Judith et d'Esther. Peut-être Cyprien

avait-il essayé de mettre en vers l'Ancien Testament

tout entier, quitte à laisser en dehors de son cadre,

comme on voit qu'il le fait à diverses reprises, les

parties de son modèle qui ne se prêtaient pas à cette

transposition.

III

Une autre série de pièces se rattache au genre

didactique qui bénéficiait à Rome d'une longue popu-

larité : « On peut dire... en se rappelant Lucrèce,

Virgile et Manitius même, qu'il sollicitait les parties

les plus hautes de l'âme romaine
;
qu'il répondait à

ses aspirations les plus nobles et les plus précieuses '. »

Depuis le IIP siècle, cette vigoureuse tradition s'était

affadie en des œuvres médiocres, comme les Cynege-

iica de Némésien, le de Re rustica de Palladius, et

bien d'autres. Les écrivains chrétiens eurent le mérite

de comprendre les avantages que leur offrait, comme
moyen d'exposition ou de polémique, un genre litté-

raire qui avait de si fortes attaches avec le passé

romain.

Le de Cruce ^ (intitulé aussi de Pascha, de Ligna

uilae) mérite une mention spéciale. L' « arbre de

1. A. PuECH, Prudence, p. i6i.

2. Tableau VI, n" 3. Voy. Brandt, dans B.ph.W., igao, 434-43i (^étude

du texte : Hartel n'aurait pas suivi les meilleurs mss).



LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU IV" SIÈCLE /|25

Yic », c'est la croix j)lantée sur le Golgotha, bois

<( coupé sur un arbre stérile « et qui pourtant « éten-

dit de chaque côté ses rameaux » et « en couvrit tout

l'univers, afin que les nations pussent à jamais trou-

ver en lui leur nourriture et leur vie, afin qu'elles

apprissent que la mort aussi peut mourir ». Et ses

fruits savoureux de salut produisent un merveilleux

renouvellement chez ceux qui, avant d'y porter la

main, « ont effacé les honteuses souillures de leur

passé, et lavé leur corps dans la fontaine sainte ».

Tout ce symbolisme est présenté avec simplicité et

émotion. — Le de lernarii Niimeri excelleiilia \ attri-

bué à saint Ambroise, célèbre en i4 hexamètres la

vertu suréminente du nombre trois. La subtilité

amoureuse de raffinements, qui se joue dans l'allégo-

rie et le symbole, s'était appliquée de longue date

aux mystères des chiffres, et à leurs correspondances

secrètes avec certaines croyances : saint Augustin lui-

même ne s'y est-il pas complu ? ^ — Le de Nataris

Rerum, qu'un manuscrit d'Oxford attribue également

à saint Ambroise (à tort ou à raison, on ne sait),

célèbre la toute-puissance de Dieu dans la nature,

sous un titre presque semblable à celui que l'épicu-

rien Lucrèce avait choisie — Uad quemdam Senato-

rem * est un avertissement pressant, mais courtois, à

un sénateur, ancien consul (v. 27), qui, après avoir

embrassé le christianisme pendant quelques années

(v. 43-44), l'avait abandonné pour le culte de la

Magna Mater. L'auteur (c'est saint Cyprien qui est

désigné dans les manuscrits!) s'étonne qu'un homme

I. Ibid., n° 22.

a. Cf. Knappitsch, Augustins Zahlensymbolih, Progr. Graz, 1906.

3. Tableau VI, n" 16.

h. n° 21.



à2Q LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU IV" SIÈCLE

de sa distinction revienne à ces rites absurdes et san-

glants, et il formule le vœu qu'en vieillissant le relaps

sache s'en détacher. « Comme je n'ignore pas que

vous aimez la poésie, observe-t-il, j'ai voulu devenir

poète pour vous répondre, et je me suis hâté d'écrire

ces vers pour vous faire honte. » Le morceau est d'une

langue très claire et d'un tour très vif. — L'Invective

contre Nicomaque a été écrite au cours ou au lende-

main de la réaction païenne tentée par l'empereur

Eugène de 892 à 394. Virius Nicomachus Flavianus,

préfet du prétoire à plusieurs reprises, consul en 894,

historien d'un certain talent, s'était montré, parmi les

membres de l'aristocratie romaine, l'un des plus atta-

chés à l'ancien culte' ; il avait péri avant même qu'Eu-

gène fût frappé à son tour. L'invective célèbre la

chute de cet adversaire influent du christianisme et

en tire prétexte pour tourner en dérision avec quel-

que lourdeur les superstitions païennes, le culte d'Isis

et de la Magna Mater. Ce poème, dont le style est

maladroit et la versification peu correcte, nous a été

conservé par un seul manuscrit, le Cod. Paris. 808/j,

du VP siècle, qui renferme aussi les poèmes de Pru-

dence. — Le Carmen aduersus Marcionem ^ en cinq

livres et 1802 vers fut publié en i564 par George

Fabricius, d'après un manuscrit actuellement perdu,

qui provenait sans doute du monastère de Lorsch, et

où le poème était attribué à Tertullien. La comparai-

son avec l'authentique traité de Tertullien contre

Marcion démontre que cette attribution est inexacte.

On a songé, sans que les preuves alléguées soient

décisives, à Marins Victorinus, à Victorin de Peltau,

1. Il traduisit en latin, dans un dessein hostile, la Vie d'ApWonias de

Tyane, par Philostrate.

2. n° i4.



LA POESIE LATINE CHRETIENNE AU IV* SIECLE 427

à Commodien. L'époque de composition du Carmen,

non plus qu€ le pays où il fut écrit, ne peuvent être

précisés avec certitude'. Outre Tertullien, l'auteur

exploite quelques autres écrivains chrétiens, Théo-

phile, saint Cyprien, etc. Son exposé reste terne et

confus, en dépit d'une certaine correction prosodique,

et languit étrangement auprès de la prose de Ter-

tullien. si ardente, si caustique et si passionnée.

Fabricius a eu le tort de retoucher arbitrairement le

texte pour lui donner une couleur plus classique :

quelques restitutions du texte primitif sont possibles,

grâce à un poème intitulé Versus Victorini de legs

Domini ', qui est formé de vers empruntés au Car-

men aduersus Marcionem.

Deux manuscrits, le Codex Veronensis i63 (IX* s.)

et le Vossianas Q 33 (X« s.), saint Grégoire de Tours %

un grammairien anonyme du haut moyen-âge *, attri-

buent à Lactance le Carmen de Ane Phoenlce^. Ce

poème raconte en 85 distiques la légende du Phénix,

sa vie d'oiseau prêtre du Soleil dans un bois sacré

d'Extrême-Orient (v. i-58) ; sa mort volontaire, tous

les mille ans, sur un palmier de Phénicie où il se

construit un nid à cet effet (v. ôg-gS) ; enfin sa résur-

rection, et le transfert de sa propre dépouille en

Egypte, au temple du Soleil (99-170). — Cette légende

1. Une récente étude de Karl Holl, S.B.B., 1918, p. 5i4-559, aboutit

à cette conclusion que le poème a dû être rédigé dans le sud de la Gaule

durant le dernier quart du V° siècle. Sa démonstration s'appuie sur deux
passages, la liste des papes (m, 376 et s.), la légende du Golgotha où
Adam aurait été enseveli (11, 160 et s.). Voir mon analyse dans la lievue de

Philologie, Rev. des Bev., 1919-1920.

2. Cf. Brandes, dans Wiener Studien, XII (1890), p. 3 10. Ce poème est

inclus dans le Valicanus Reyin. 082, du ix' ou x" s.

3. De Carsa StelL, S la (M.G.H.. Scr. rcr. Merov., i, a, p. 861).

Ix. G. L., V, g. 477, i4 et s.

5. Tableau VI, n° i.



428 LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU IV" SIÈCLE

du Phénix était populaire dans l'antiquité. Hérodote '

l'avait recueillie, sans trop y croire, de 'prêtres égyp-
tiens. Plus d'un écrivain romain s^en était fait l'é-

cho, parmi lesquels le grave Tacite dans ses Annales *.

Tacite la rapporte en grands détails, à propos d'une

prétendue réapparition du Phénix en Egypte, sous le

consulat de Fahius et de Yitellius (3/i p. C). Tou-
jours défiant et partagé à l'égard du « merveilleux »,

il ajoute : « Tout cela est incertain et grossi de fables.

Au surplus, il n'est pas contestable que cet oiseau

paraisse quelquefois en Egypte. » Pline l'Ancien '

avait aussi des doutes : haad scio an fabalose. La

légende, plus ou moins développée ou retouchée,

devait garder sa vitalité jusqu'aux derniers temps de

la littérature latine : Claudien la chantera dans une
de ses idylles. — De bonne heure, les Juifs s'en étaient

emparés comme d'un symbole de la Résurrection. Les

chrétiens suivirent leur exemple. Vers la fin du
1" siècle, Clément de Rome résume le mythe du Phé-

nix dans sa Lettre aux Corinthiens*, et conclut ainsi :

« Trouverons-nous donc étrange et étonnant que le

Créateur de l'univers fasse revivre ceux qui l'ont servi

saintement et avec la confiance d'une foi parfaite,

alors qu'il nous fait voir dans un oiseau la magnifi-

cence de sa promesse? » Un grand nombre d'auteurs

chrétiens le traitèrent dans le même esprit. Au début

du VP siècle, le poète Dracontius l'allègue encore

parmi les exemples de résun-ection qu'offre la

nature ^ Cette zoologie appliquée à la doctrine chré-

1. II, LXXIII.

a. VI, XXVIII.

3. //. Nat., X, II.

U- xxv-xxvi.

5. Carmen de Deo, I, 65o-66o.



LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU IV' SIÈCLE /|29

tienne était tout à fait dans le goût des premiers

siècles.

L'auteur du Carmen de Aue Phoenice n'utilise la fable

au bénéfice du christianisme qu'avec une extrême

discrétion, à tel point qu'on a pu douter qu'il ait eu

en vue un autre objet que de développer des péripé-

ties qui lui fournissaient un thème poétique assez

brillant. Pourtant certains traits, sans être très carac-

térisés, décèlent un chrétien, et sous le tour un peu

banal des descriptions se dissimule un mysticisme

qui sait tirer du lieu commun traditionnel des ajus-

tements heureux à la foi '. 11 n'est ni démontrable

ni invraisemblable que ce soit Lactance qui l'ait ainsi

adapté.

L'idylle de Mortibus Boum-, en 33 strophes asclépia-

des, est due à un ami de Paulin de Noie ', le rhéteur

Severus Sanctus Endelechius, d'origine gauloise, qui

enseignait à Rome vers la fin du lY* siècle. TÏlgon

s'étonne de la tristesse de Buculus. Celui-ci lui apprend

qu'en deux jours la terrible contagion qui, partie de

Pannonie, s'est propagée à travers TlUyrie et la Bel-

gique, lui a enlevé tout son troupeau. Un autre bou-

vier, Tityre, a gardé le sien intact. Tityre explique

qu'une croix placée au front de ses bêtes les a proté-

gées efficacement. Buculus et /Egon décident aussitôt

de se-faire initier à la foi salvatrice. Sans égaler les

grandes descriptions classiques, celle que Buculus

donne du fléau est assez expressive et forte.

I. Par ex. v. gS : « Animam commendat ;> (cf. saint Luc, xxiir, i6) ;

V. 6i : « hune orbem, mors ubi régna tenet >>; v. a5 : « fons in medio

est, quem uiuum nomine dicunt »; v. 163-170 : éloge de la chasteté.

a. Tableau VI, n" i5.

3. Paulin, Ep. xxviii, 6.



430 LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU IV' SIÈCLE

lY

L'admiration universelle dont Virgile était l'objet

avait provoqué de bonne heure certains esprits doués

d'ingéniosité à composer des poèmes entiers avec des

hémistiches empruntés aux Bucoliques, aux Géorgiques,

à VEnéide et détournés plus ou moins habilement vers

des significations tout à fait imprévues du poète de

Mantoue : « On voit aujourd'hui, avait déjà noté Ter-

tullien S sortir de Virgile telle fable entièrement diffé-

rente où le sujet est adapté aux vers et les vers au

sujet. Hosidius Geta a complètement pompé {plenis-

sime exsuxit) sa tragédie de Médée dans Virgile. Un de

mes parents, entre autres divertissements littéraires, a

expliqué d'après le même poète le Tableau de Cébès. »

Ce « travail de chiffonnier » {more centonario) —
c'est ainsi que Tertullien le caractérise — était devenu

une mode : nous possédons d'assez nombreux spéci-

mens de la littérature de « centons- ». Une dame

chrétienne de la plus haute aristocratie, petite-fille,

fille et mère de consuls, la poétesse Proba, eut l'idée

de raconter par le même procédé les principaux épi-

sodes de l'Ancien Testament, jusqu'au déluge ^ et du

Nouveau Testament, jusqu'à l'Ascension *. Elle espé-

rait aider ainsi ses enfants à graver plus aisément

l'histoire sainte dans leur mémoire. Entreprise chimé-

rique, s'il en fut, et dont nul artifice ne pouvait sur-

monter les difficultés. Proba est obligée de substituer

1. De Praescr. haer., xxxix, 3.

a. Oa les trouve réunis dans P.L.M., IV, p. igi-aiio.

3. V. 39-332.

4. V. 333-688.



SAINT PAULIN DE NOLE 43 1

aux noms des personnages évangéliques de vagues

désignations telles que Deus, Dominas, Magister, Héros,

mater, iiales, etc. Seul le nom de Moïse, Moseus, grâce

à l'analogie de sa consonance avec celle du Miisaeiis

de Virgile, réussit à s'insérer dans ses vers. Puis,

comment exprimer avec des hémistiches profanes

la conception virginale, la fuite en Egypte, le cru-

cifiement, etc., même en changeant les cas et les per-

sonnes, comme elle se le permet quelquefois, ou en se

donnant des libertés prosodiques que Virgile n'aurait

pas admises ? On comprend l'agacement que ces con-

trefaçons bien intentionnées, dont il nous reste quel-

ques autres spécimens', causaient au bon sens de saint

Jérôme ^ Le décret attribué à Gélase range l'opuscule

de Proba parmi les « apocryphes », réservés à la lec-

ture privée ^

Ce fut une sensation profonde dans la haute société

gallo-romaine, quand vers SgS on apprit que Mero-

pius Pontius Paulinus, l'un des premiers personna-

ges de l'Empire, propriétaire d'immenses domaines

en Gaule et en Italie, sénateur, consulaire de Campa-

nie dès 21 ans, renonçait définitivement à la vie mon-

daine et songeait à se faire moine. Et cela, non pas

au déclin de la vie, à l'âge où les forces chancellent

et oïj les désillusions se multiplient, mais en pleine

1. Tableau VI, n"* s, 5, a3, 24.

3. Ep. un, 7 (C.V., LIV, h^h, 1. i).

3. P.L., LIX, 1C3. Cf. Isidore, de Vir. M. xxii.



Zi32 LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU iV SIÈCLE

maturité intellectuelle et physique, à quarante ans '.

Depuis quelques années déjà ses amis sentaient bien

que son âme changeait, qu'il se détachait progressi-

vement de tout, et ils soupçonnaient que l'influence

de ïherasia, sa femme, une pieuse Espagnole, favo-

risait puissamment ce travail secret ^ Mais pouvait-on

s'attendre à une rupture aussi complète, à l'aliénation

de ses magnifiques propriétés foncières, régna Paulini\

qu'il liquidait pour en distribuer l'argent aux pauvres ?

Qu'allait devenir l'empire, menacé par les barbares,

si les plus vaillants de ses défenseurs faisaient ainsi

défection ? Etait-il juste aussi qu'en un temps où les

honneurs publics constituaient une si lourde charge,

les plus riches s'y dérobassent en en laissant peser

tout le poids sur d'autres épaules ? Le patriotisme

inquiet, les intérêts lésés, enfin l'esprit de jouissance

humilié par l'esprit de sacrifice, tous ces sentiments

de qualité inégale collaborèrent à rendre le scandale

plus éclatant. Paulin sentit la désaffection dont

il était l'objet. 11 en souflrit sans doute, mais il

était résolu à opérer les coupures nécessaires. Sa

femme, d'ailleurs, partageait, en une complète har-

monie d'âme, tous ses renoncements.

Il n'en était pas venu là d'un seul coup. Né d'une

famille chrétienne, la préoccupation religieuse s'était

éveillée chez lui d'assez bonne heure. Encore tout

jeune homme, il avait été vivement frappé des mira-

cles qu'il vit s'accomplir à la basilique de Saint-Félix,

à Noie, qui appartenait à sa famille *. Puis il était

entré dans la carrière des honneurs et avait mené

1. Il était né à Bordeaux en 353 ou 35/i.

2. Cf. Ausone, Ep. xxviii, 3i (Peiper, p. aSi).

3. M., Ep. XXVII, ii6.

i. Carin. xxi, 867 et s. (Hartel, II, p. 170).



SAINT PAULIN DE NOLE 433

pendant quelques années, à Bordeaux, une vie paisi-

blement mondaine. Dans une prière en 19 hexamètres

qu'il adressait alors au Créateur, il ne formulait

d'autres vœux que de bénéficier en pleine sécurité

des joies licites de la vie'.

Un événement assez mystérieux, un grave péril

auquel il pensa n'avoir pu échapper que grâce à la

protection de saint Félix, paraît avoir beaucoup con-

tribué à le détacher de la vie séculière : « Ta bonté,

ô mon père et mon gardien — [c'est au saint qu'il

s'adresse] — ne s'est jamais démentie. A la suite du

meurtre de mon frère, je me trouvais en danger; du

procès de mon frère était sortie contre moi une

accusation pareille ; déjà l'agent public était venu

voir mes biens pour les allotir. C'est toi qui sus

soustraire mon cou au glaive, mon patrimoine au

fisc, et réserver ainsi au Seigneur Christ mes biens et

ma personnel » Sans doute avait-il failli succomber

à quelque assassinat juridique combiné par l'usurpa-

teur Maxime à seule fin de confisquer ses richesses.

Ce qui est sûr, c'est que, dès Sgo, son désir de

« conversion » (on voit dans quel sens il faut enten-

dre ce mot) devint de plus en plus sensible. Il reçut

le baptême, jusqu'alors ajourné ; il s'enfonça en

Espagne avec Therasia et y resta au moins quatre

années. C'est là que, vers SgS/A, les deux époux se

décidèrent à pratiquer une vie de continence et de

pauvreté.

On peut dire que nul ne fut plus douloureusement

étonné que le vieux rhéteur Ausone d'un éclat si

choquant. Ausone avait eu Paulin pour élève à

I. Carm. iv.

j. Carm. xxi, hi!\ et s. (Hartel, II, p. 171).

28



434 LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU IV^ SIÈCLE

l'Université de Bordeaux. Il avait mis en lui ses

meilleures complaisances, ses meilleurs espoirs, et il

était resté lié à lui par un affectueux commerce de

lettres, de vers et de présents. Il appréciait fort le

talent poétique de Paulin. Un abrégé en vers des trois

livres de Suétone sur les Rois, entrepris par Paulin,

lavait spécialement ravi '. 11 reconnaissait là l'heureux

fruit de la discipline inculquée ; il se mirait dans son

disciple. — Et voilà que ce Paulin si cher démission-

nait de la vie mondaine, abandonnait l'Aquitaine pour
s'ensevelir en Espagne, vendait ses biens... Mais

alors ? et l'abrégé de Suétone, et la poésie, et la cul-

ture latine, reniait-il aussi tout cela? Ausone ne put

supporter une telle perplexité qu'aggTa\ait le long-

silence de Paulin. Il lui écrivit successivement quatre

lettres en vers pour le supplier de parler, de s'expli-

quer, de revenir ; et dans ces hexamètres où le senti-

ment est d'ailleurs si cordial et si sincère, il multi-

pliait les ornements mythologiques, les amples lieux

communs, comme pour mieux rappeler à son ancien

élève les belles choses qu'il paraissait oublier.

Paulin répondit enfin, et il répondit en vers, lui

aussi : une certaine coquetterie littéraire sera tou-

jours l'unique vanité à quoi il ne refusera pas sa

complaisance. Tout en prodiguant à son vieux maître

les noms les plus affectueux, il lui faisait entendre

catégoriquement que les jeux auxquels il l'avait solli-

cité lui apparaissaient désormais trop frivoles ; et

qu'une autre discipline, s'emparant de sa pensée, de

son cœur, de son être tout entier, le dégoûtait

de celle où il avait usé sa jeunesse ^

I. Ausone, Ep. xxiii (Peiper, p. 267).

a. J'ai traduit et commenté cette Correspondance, Paris (Bloud), igio»



SAINT PAULIN DE NOLE /i35

En dépit de toutes les protestations de respect et de

tendresse, rien ne pouvait être plus mortifiant pour

Ausone, ni lui faire mieux mesurer d'un seul coup

d'oeil l'abîme qui s'était creusé entre leurs deux

esprits, autrefois si cordialement pareils.

De plus en plus, en regardant autour de lui, Ausone

s'apercevait que pour quelques-uns les belles phrases

ne sont pas une raison suffisante de vivre, et cette

constatation le plongeait dans une sorte de stupeur.

Il voyait des patriciens, des patriciennes entreprendre

de lointains pèlerinages en Terre-Sainte. Il voyait un
avocat illustre comme Sulpice-Sévère imiter les abdi-

cations de Paulin ; et vers le même temps, les saint

Martin, les Romain de Blaye, prodigieux pêcheurs

d'âmes, déterminaient dans les masses les plus éton-

nantes conversions. En cette fin du IV'' siècle un vent

d'ascétisme souffle sur tout l'Occident. La piété, la

confiance, la foi, soulèvent les fidèles du christianisme

pour la conquête et pour la lutte. Dans l'entourage

même d'Ausone, son petit-fils Paulin (de Pella),

encore tout enfant, manifestait des velléités de se

consacrer au service du Christ, et ses parents ne s'y

opposaient pas tout d'abord. Le vieillard pouvait,

par une expérience quotidienne, observer la prodi-

gieuse différence qui séparait son christianisme tout

extérieur et formel d'un christianisme véritablement

senti et profond '.

Dans les classes populaires, par contre, le prestige

des sacrifices librement consommés par Paulin et

Therasia fut extraordinaire. Le jour de Noël Sg^ (ou

Sgô) le peuple de Barcelone contraignit pour ainsi dire

1. Sur le christianisme d'Ausone, voiri6ùi., p. 53-63. L'œuvre d'Ausone
a été édité par Peiper (B.T., 1886) et Schenkl, M. G. H. ,5, 2 (i883j. Trad.
franc, de Corpet, dans la coll. Panckoucre et la coll. Nisard.



436 LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU IV" SIÈCLE

Paulin, dans une sédition d'enthousiasme, à recevoir

la prêtrise des mains de l'évêque Lampius, encore

qu'il ne se trouvât point dans des conditions cano-

niques régulières'. Peu après, Paulin décida de se

retirer à Noie, auprès du tombeau de saint Félix. Il

s'embarqua avec Therasia à Narbonne, fut accueilli

de la façon la plus chaleureuse par saint Ambroise,

qui voulut l'inscrire, au moins nominalement, dans

son clergé^; beaucoup plus froidement par le pape

Sirice, dont Paulin ne précise pas les griefs'. Les

trente-cinq dernières années de sa vie, c'est à Noie

qu'il les passa, dans des exercices de mortification et

de prière. Il consacra ce qui lui restait encore de son

patrimoine à construire pour saint Félix une basilique

nouvelle, qui fut inaugurée en 4o3. Il recueillit en 409

la dignité épiscopale, à la mort de l'évêque Paulus. S'il

avait eu l'esprit assez médiocre pour souhaiter une

revanche sur les détracteurs de sa vie, il l'aurait eue

éclatante lorsqu'en 4 10 il vit arriver à Noie, miséra-

bles et glacés d'effroi, les fuyards pourchassés par les

hordes d'Alaric. Le flot des barbares avait passé sur

ces riches domaines, sur ces claires villas, sur tous

ces biens par où la vie gallo-romaine était si plaisante

et si douce que de s'en désister avait paru folie. La

civilisation latine, dont on avait opposé naguère les

séductions et les exigences à son vœu d'ascétisme, se

résolvait en poussière.

Il mourut le 22 juin 43i, vers 76 ou 77 ans. Son

corps fut enseveli dans la basilique de Saint-Félix : il

I. Paulin, Ep. i, lo; m, 4.

a. Ep. III, 4.

3. Ep. IV, i3-i4- Qu'on l'ait soupçonné de priscillianisme (voy. B\but,

R.H.L.R., igio, p. 109 et s.), c'est là un paradoxe que la subtilité la plus

déliée n'a pas réussi à rendre vraisemblable.



SAINT PAULIN DE NOLE ASy

devait être transporté plus tard à Rome, dans l'église

Saint-Barthélémy.

VI

Un volume de prose, un volume de vers, telle est

la division de son œuvre dans le Corpus Scriptoram

ecclesiasticorum latinoram.

Les écrits en prose sont tous des lettres. Un pané-

gyrique de Théodose, composé par Paulin en Sg/i/S à

l'occasion de la victoire de l'empereur sur Maxime et

Eugène, n'est pas venu jusqu'à nous. Hartel donne

dans son édition 5i lettres'. Il faut mettre à part

VEp. XXXIV. qui est un sermon sur la bienfaisance. De
VEp. XLViii nous n'avons qu'un fragment. L'authenti-

cité des Ep. xLvi et xlvii, adressées à Rufin, sans être

improbable, n'est point certaine-. Ces lettres s'éche-

lonnent entre 894 et 4i3 : une seule, la ôi", doit être

placée entre 423 et 426 : la chronologie en est d'ail-

leurs assez délicate, car elles ne sont pas disposées

dans les manuscrits selon l'ordre du temps.

Il n'est pas douteux que Paulin n'ait été considéré

par ses contemporains comme un épistolier des plus

remarquables. Saint Augustin % saint Jérôme *, parlent

de ses lettres avec un enthousiasme qui paraît sincère
;

Jérôme va jusqu'à le comparer à Cicéron : a In episto-

lari studio prope Tullium représentas », lui écrit-iL Nous

1. Il en est i/j ou i5 au moins qui se sont perdues, d'après les allu-

sions y incluses : cf. Reinelt, p. 54 et s.

s. Arguments en sens contraire dans Reinelt, p. 45, Philipp, p. 67.

3. Ep. XXVII, s ; CLxxxvi, 4o.

4. Ep. Lvm, II, et Lxxxv, I.



438 LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU IV' SIÈCLE

y prenons moins de plaisir que ces correspondants

éminents. Voici pourquoi.

En premier lieu, l'abondance excessive des citations

scripturaires a quelque chose d'accablant. « Il multi-

plie plus qu'aucun autre écrivain catholique du temps,

remarque fort bien E.-Gh. Babut\ les réminiscences

de l'Ecriture. Ce sont tantôt des phrases, ou, comme
nous disons, des versets entiers, plus souvent des bri-

bes de deux ou trois mots ou de simples allusions...

Les citations ou quasi citations ne sont que rarement

détachées du texte par un mot d'annonce tel que scri-

ptum est ou dicente apostolo. Elles sont d'ordinaire

incorporées aux phrases. Paulin enchevêtre les mots

de son cru et les mots empruntés. Il exprime sans

cesse sa propre pensée par des expressions tirées de

l'Écriture, ou plutôt sa pensée semble faite d'un afflux

continu de souvenirs bibliques. Il y a là un genre lit-

téraire spécial, destiné à une élite studieuse, et dont

la saveur nous échappe... » — Ajoutons que Paulin,

sous son cilice en poils de chameau, présent de son

ami Sulpice Sévère, est resté un lettré selon le goût de

l'époque et de son ancien professeur Ausone. Il s'ex-

cuse bien çà et là quand une réminiscence profane

lui vient à l'esprit S mais ce sont de fugitifs repentirs.

En fait, sa prose se pare de toutes les fleurs de la rhéto-

rique et ne répugne nullement aux larges développe-

ments soignés, et même fignolés^ Il oublie seule-

ment qu'il est une mesure, même dans le joli, et que

la discrétion est une des vertus de l'écrivain. — Enfin

ses lettres en prose se réfèrent toutes à la période oii

les formes de sa pensée et de sa vie étaient arrêtées

I. R.H.L.R., igjo, p. 139. Cf. Philipp, p. 77.

a. V. Phiupp, p. 58 et s.

3. Ex. : Ep. xxni, 10 et s. (Hartel, I, p. 167).



SAINT PAULIN DE NOLE ^Sq

-définitivement. Il ne nous y fait nulle confidence sur

les étapes par où il a passé, lui, patricien richissime,

pour en arriver à ce point d'humilité et de détache-

ment : de là quelque déception pour notre curiosité.

Cette partie de son œuvre offre cependant quelque

intérêt. Beaucoup des noms illustres de l'époque y
apparaissent. La correspondance avec Sulpice-Sévère

est particulièrement attachante. Lié avec Sulpice d'une

étroite amitié, Paulin l'avait précédé dans la voie de

l'ascétisme, et Sulpice voulait voir en lui son guide

spirituel, bien que la modestie de Paulin s'en défendît.

Ils avaient été victimes des mêmes dénigrements, des

mêmes « aboiements », lors de leur rupture avec le

monde. Ils se sentaient si pleinement unis de cœur
que Paulin se plaisait à considérer leur affection

comme prédestinée ^ C'est surtout dans leurs lettres

que se manifeste la qualité du sentiment religieux

chez les âmes d'élite de ce temps-là. — La lettre à

Jovius^ indique assez bien la position que prenait Pau-

lin dans le débat sans cesse renaissant de l'utilisation

de la culture antique. Chrétien lettré, Jovius faisait

ses délices de Platon, de Xénophon, de Démosthène,

de Caton, de Varron et de Cicéron, et il se laissait

pénétrer de certaines idées sur le hasard et la fortune,

assez peu compatibles avec le sentiment catholique.

Tout en louant abondamment ses qualités d'esprit, sa

Jacundia et sa doctrina, Paulin le supplie de ne pas se

laisser capter ainsi par la m douceur pernicieuse » de

la littérature païenne. Qu'il lui emprunte les qualités

qu'elle peut donner, linguae copiam et oris ornalum,

mais comme on s'empare d'armes hostiles pour en

I. Ep. ixiii, i5.

a. Ep. XVI (Hartel, I, 120).



hko LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU IV* SIÈCLE

faire un meilleur usage, et qu'il les mette au service de

la vraie sagesse. C'est à peu près la théorie de saint

Jérôme ; l'accord était fait dès lors sur cette question

entre les esprits de quelque envergure. — Les querel-

les dogmatiques ne sont point absentes non plus de

ces lettres. Mais Paulin n'avait pas le tempérament
belliqueux : c'était un doux, un modeste, d'une humi-
lité, d'une charité profondes, et qui ne se croyait nul-

lement obligé d'épouser les colères des grands jouteurs

de l'orthodoxie, alors même qu'il leur donnait raison

sur le fond des choses.

VII

On accorde en général une préférence marquée à

son œuvre en vers. Paulin connaissait à fond la

technique poétique ; il avait été à bonne école. Comme
Ausone, il use d'une grande diversité de mètres. Il

passe, dans la même pièce, de l'hexamètre au trimètre

ïambique, puis au distique élégiaque, pour revenir

finalement à la forme du début K Comme Ausone
encore, il a à son service tout le lexique des poètes con-

sacrés, Virgile, Horace, Ovide, Stace ; à Ausone lui-

même, il fait de flatteurs emprunts ^ Sa mémoire est

tellement chargée de souvenirs, que lui, si scrupu-

leux sur tout ce qui touche à la foi, il lui arrive d'ap-

pliquer aux croyances qui sont les siennes des tours

et des expressions qui lui viennent en droite ligne

des poètes du paganisme. Il appelle saint Jean

1. Carm. xxi : cf. x, xi, xxxiii.

a. Voy. Philipp, p. 19-67.



SAINT PAULIN DK NOLE 441

Baptiste « semideiimqiie uiriim ' » ; il peint ainsi le

Christ trônant au haut des Cieux : (( Inridebat cos

caelesti Chrislus ah arce^ ». Du petit Celse, mort à

huit ans et dont l'intelligence paraissait pleine de

promesses, il dit que ses parents redoutaient la

revanche d'une sorte de Némésis jalouse : « Gaade-

hcint trepido praesagi corde parentes
|
dam mefannt

tanti maneris inaidiam^ ». Le procédé est d'ailleurs

courant chez presque tous les poètes chrétiens des

premiers siècles et ne paraît avoir provoqué que de

très rares réclamations.

Le classement des poèmes n'offre pas de difficulté.

J'ai déjà signalé la correspondance avec Ausone*.

Paulin n'y apparaît pas tellement différent d'Ausone

au point de vue intellectuel. Mais son christianisme

la éveillé à des délicatesses nouvelles. Quand il

décrit la transformation morale qui s'est opérée en

lui, son abandon à la volonté divine, son angoisse de

l'au-delà, c'est une âme qui parle à la nôtre, en dépit

de menues gentillesses de style auxquelles il s'attarde

encore ^ — Le cycle des poèmes en l'honneur de

saint Félix ne comprend pas moins de i/j pièces, d'é-

tendue variable *. Chaque année, Paulin en composait

une à l'occasion du i4 janvier, anniversaire de la

mort du saint et de sa « naissance » à la vie éter-

nelle". Le thème risquait de paraître monotone. Sans

I. Carm. vi, î5î.

a. Carm. xvi, laa.

3. Carm. xxxi, 39.

4. Carm. x ; xi. Sur les péripéties de cette corresp., cf. P. de Labriolle,

op. cit., p. 5i.

5. Cf. X, tg et s.

6. Carm. xii à xvi ; xviii à xxi ; xxiii ; xxvi à xxix. Le Carmen xii a

39 vers, le Carmen xxi en compte 858. Ces pièces s'encadrent entre SgS

et 407.

7 Carm. xiv, a : « Qua corpore terris
|

occidit et Christo superis est

natus in astris ». — D'où le titre Natalicia (Cf. Ep. xxvni, 6).



442 LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU IV" SIÈCLE

éviter complètement la difficulté, Paulin a assez

habilement diversifié sa matière, en racontant soit les

épisodes de la vie du saint, soit les miracles accom-

plis par son intercession. Ces poèmes fournissent une

foule de traits originaux pour l'histoire des dévotions

populaires *. La description de la nouvelle Basilique

de saint Félix mérite d'attirer l'attention des curieux

de l'art chrétien \ On peut recueillir aussi quelques

Indications précieuses sur l'évolution intime de Pau-

lin \ moins discret ici que dans sa prose, et sur les

luttes religieuses de l'époque qu'il vise plus d'une

fois sans pourtant glisser au ton d'un polémiste*.

Il chercha une autre source d'inspiration dans la

Bible, dont il signalait à Jovius l'inépuisable fécon-

dité pour un poète en quête d'une manière digne

d'une plume chrétienne ^ C'est Paulin qui ouvre la

nombreuse lignée des poètes imitateurs des Psaiimes\

Renouvelant la tentative de Juvencus, il paraphrasa

aussi l'Evangile en 33o hexamètres pour célébrer saint

Jean-Baptiste '. On lui a reproché d'édulcorer à l'ex-

cès la poésie hébraïque : soucieuse avant tout d'édi-

fier, son âme tendre et modérée choisissait d'instinct

les traits propres à toucher, en émoussant de son

mieux ceux cjui auraient pu blesser les profanes.

Il n'était pas jusqu'à certains genres favoris du

paganisme dont il ne s'emparât pour y infuser un

1. G. BoissiER en a habilement mis en œuvre quelques-uns (Fin du

Pagan., Il, 94 et s.).

a. Carm. xxvii-xxvui.

3. Carm. xxi.

4. Carm. xxvu. R. Pichon a montré que Paulin, sans nommer Vigi-

lantius, réfute quelques-uns des arguments de l'hérésiarque (R.E.A., XI

(1909). P- î37-a4a).

5. Carm. xxii, 149 et s.

6. Carm.. vu, viii, ix (Ps. i, s, i36).

7. Carm. vi.



SAINT PAULIN DE NOLE 443

esprit nouveau. Tel VEpithalame qu'il composa pour le

mariage de Julien (le futur Julien d'Eclane, l'adver-

saire de saint Augustin) et de Titia '
: son spiritua-

lisme chrétien en élimine toute évocation voluptueuse

dans le goût des Catulle et des Claudien ; le Pro-

pempticon adressé à Niceta, l'apôtre des Daces, l'évê-

que de Remesiana -
; la Consolation où, à propos du

deuil de Pneumatius et de Fidelis frustrés de leur fils

Celse, il évoque avec attendrissement le souvenir de

son unique enfant, mort naguère en Espagne peu

après sa naissance ^ D'autres pièces imitent l'allure

familière d'une épître d'Horace *, ou prennent la gra-

vité d'inscriptions destinées à commenter pour le peu-

ple les peintures murales des églises ^

On voit de quelle variété eut souci ce talent facile,

aisé, limpide, et combien son effort dut contribuer à

la christianisation de la poésie latine. Paulin n'avait

point de génie, mais il avait des dons tempérés, d'une

délicatesse parfois charmante, et une heureuse disposi-

tion à la poésie intime et personnelle, a La source qui

s'épanche, si abondante et si claire chez Grégoire

de Nazianze, si tumultueuse chez Augustin, on en voit

sourdre quelques gouttes chez lui ; le filet est mince,

mais l'eau est bien la même ". » C'est en grande par-

tie grâce à lui que Noie devint « une des villes sain-

tes de l'Occident' ». Paulin lui-même fut admiré

I. Carm. xxv.

a. Carm. xvii. Lucilius, Corn. Gallus, Properce, TibuUe, Horace, Stace,

avaient déjà exploité le même « genre ». Voir plus liaut, p. 4o4.

3. Carm. xxxi.

U- Carm. xxii ; xxxii.

5. Comp. le Dittochaeon de Prudence. Si le de Obitu Baebiani (Carm-

xxxiii) est de Paulin, cela prouverait qu'il avait composé des « épi-

grammes » du même genre pour un usage privé et domeitique.
6. A. PuECH, Le poète Prudence, p. ib'j.

7. H. Delehaye, Les Orig. du Culte des Martyrs, Brux., 191a, p. S!ij.



hkk LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU iV SIÈCLE

moins encore pour la qualité de sa poésie que pour

la qualité de son âme, pour le magnifique exemple de

déliement des tiens terrestres qu'il avait donné.

Praestantissimum praesentiumtemporiim exemplam, dit

de lui Sulpice-Sévère '.

I . Vita Martini, xxv.



CHAPITRE V

Saint Jérôme et son temps

BIBLIOGRAPHIE

I. — Saint Jérôme. — Voir le Tableau n" VII. L'ouvrage

fondamental sur saint Jérôme est celui de Grutzmacher, Hiero-

nymus, 3 vol., L. et B. 1901-1908 : cf. P. de Labriolie. dans

B.A.L.A.G., 1914, p. 235-240, 304-306, où la « littérature » récente

est passée en revue. Il y aurait place pour une biographie de

Jérôme, conçue à la française, et qui, aux qualités solides dont

Grutzmacher a marqué son œuvre, unirait un effort plus constant

vers l'impartialité. — Sur la langue de saint Jérôme, cf. H. Goel-

zer, Etude lexic. et gramm. de la latinité de S. Jérôme, P. 1884;

A. Ottolini, La rettorica nelle Epist. di Girolamo da Stridone,

Grémone 1905; G. Kunst, de S. Hier, studiis Ciceronianis (Diss.

philol. Vindob., vol. XII. p. 2 [1918]) ; Reiter, dans B.ph.W., 1919,

p. 642, 666, 690 ; L. Laurand, dans R.S.R. 1919, p. 371-2.

II. — RuFiN. — L'œuvre de Rutin est très dispersée et n'a pas

encore été réunie en un Corpus. — A) Traductions. Les lns~

tituta monachorum, de saint Basile, ont été publiés par Holste-

nius. Codex regularum monasiicarum et canonicarum, Augsbourg

(1759), I, 67-108 ; les neuf discours de saint Grégoire de Nazianze

figurent dans G.V.. XLVI (1910) : Migne, P.G.. XXXVI. 735,

n'en donne que le prologue. Le de Principiis d'Origène se trouve

dans P.G., XI, 111-414. et dans C.B. (1913, par Koetschau);

l'Histoire Ecclésiastique d'Eusèbe de Gésarée, dans P. G.. XX,

45-906. et G.B. (1903/1909, par Schwartz et Mommsen) : les deux

derniers livres, qui se rapportent à 324-395, sont de Rufin lui-

même, et ont trouvé place aussi dans P.L., XXI, 461-540;



446 BIBLIOGRAPHIE

O.-F. Fritzsche a donné, à Zurich, en 1873, VEpistuln ClcmentÂs

ad lacobum ; les Sentences de Sextus sont dans Gilderneister, Bonn

1873, et A.. Elter, Gnomica, L. 1892 ; le de recta in Deum fide,

dans C.B. (1901, par Van de Sande Bakhuyzen). Les autres tra-

ductions sont insérées aux tomes I, XII, XIII, XIV, XVII, XXXI,

XXXII, de la Pair. Grecque; VHisioria monacho7-uni est dans

P.L., XXI, 623-688. — B) Ouvrages personnels. P.L., XXI, 295-

688. — C) Ouvrages inauthentiques. Ibid. Le Commentarius in

prophelas minores très Osée, Joël et Amos serait de Julien d'Eclane,

d'après dom Morin, R.Bén., XXX (1913). 1-24. Dom Wilmart,

B.Bén., XXXI (1914), 258-276, restitue le Commentarius in lxxv

Dauidis psalmos à Litbert, abbé de Saint-Ruf (xii' s.).

III. — Les Pèlerinages en Terre-Sainte. — Itiner. Burdigalense

(a. 333), P.L., Vm, 783-796; Geyer, dans C.V., XXXIX, 1-33;

Peregrinatio Aetheriae (c. 395), C.V., ibid., 35-101; W. Heraeus,

Heidelberg 1908 (Samm/. vulgârlat. Texte, 7); Eucherii quae fertur

de situ Hieros. urbis (V s.), C. V., p. 123-134 ; Breviarius de Hieros.

(v-vi« s.), C.V., p. 151-155. Voir Geyer pour les autres récits plus

tardifs. — A consulter : F. Cabrol, Étude sur la Peregrinatio

Silviae, les églises de Jérusalem, la discipline et la liturgie au

/P siècle, Paris et Poitiers 1895; J. Anglade, De latinitate libelli

qui inscriptus est Peregrinatio ad loca sancta, P. 1905 ; E. Lôfstedt,

Philol. Kommentar zur Per. Aetheriae, Upsala 1911. Trad. anglaise

de la Peregr. Aetheriae, par J.-H. Bernard, Lo. 1891.

IV. — Sulpice-Sévère. — P.L.,XX, 95-248; Halm, dans C.V.,

1. 1 (1866) ; texte et trad. française de la Chronique par Lavertujon,

2 vol., P. 1896-1899; éd. de la Vita Martini, par Diibner-Lejay,

P. 1890- A consulter : H. Goelzer, Gramin. in Sulpitium Severum

obseruationes, P. 1883. — Trad. française de l'œuvre de Sulpice-

Sévère par Herbert et Riton, dans la Biblioth. Panckoucke,

P. 1848-9, 2 vol.

SOMMAIRE

L La destinée de saint Jérôme. — II. Les années de formation. —
in. Les biographies de moines. — IV. La Chronique. — V. Les

traductions d'Origène. — VL Saint Jérôme à Rome. Le conseille



LA DESTINÉE DE SAINT JÉRÔiME 447

des patriciennes. Le satirique. — VIT. La Discussion entre un

Luciférien et un Orthodoxe. Uadv. Helvidium. — VIIL Saint Jérôme

traducteur des Livres Saints. La première phase. — IX. Le

départ pour l'Orient. La seconde phase. — X. Saint Jérôme et

l'hebraica ueritas. Les réserves de saint Augustin. — XI. Les

Commentaires de la Bible. — XII. Le de Viris illustribus. L'ado.

Jovinianum. Le contra Vigilantium. Les Dialogues contre les

Pélagiens. — XIII. La querelle origéniste. Rufln d'Aquilée. —
XIV. La personnalité de saint Jérôme. — XV. Les pèlerinages

en Terre-Sainte. La Peregrinaiio Aetheriae. — XVI. Sulpice-

Sévère.

I

Saint Jérôme a eu, parmi les principaux représen-

tants de la pensée chrétienne au IV^ siècle, une desti-

née particulière.

En un temps où déjà les dignités ecclésiastiques

assuraient par elles-mêmes une influence et un pres-

tige, il ne fut ni évêque, comme saint Hilaire, saint

Augustin ou saint Ambroise, ni archevêque, comme
saint Basile, ni patriarche, comme saint Jean Chry-

sostome. 11 aurait peut-être été pape, il est vrai, sans

les animosités qu'il déchaîna. Lui-même nous apprend

que lors de son séjour à Rome, de 382 à 385, l'étroite

intimité qui le liait au pape Damase l'avait désigné à

presque tous les regards comme son successeur éven-

tuel. «... Totias in me Urbis studia consonabant. Omnium
paene iiidicio digniis summo sacerdotio decernebar *. »

Une cabale l'écarta du pontificat, et nous pouvons

croire qu'il s'en consola sans peine, puisqu'il conser-

vait sa chère liberté. Il avait accepté le sacerdoce,

I. Ep. XLV, 3.



448 SAINT JÉRÔME

mais à une condition expresse, c'est qu'il pourrait

rester moine et dégagé de tout lien avec la vie du
siècle*. On aperçoit chez lui une volonté bien nette

d'éliminer de sa vie tout ce qui en aurait entamé,

infructueusement à son gré, la complète indépen-

dance.

Il n'eut pas non plus, comme les grands pasteurs

dont j'ai rappelé les noms, de vastes auditoires pour

y éprouver la force de sa parole. Nous avons des

homélies de saint Jérôme. On en a retrouvé près

d'une centaine en ces dernières années ^ Mais ce sont

des allocutions toutes familières, « chuchotées, dit-il

lui-même, dans un coin de monastère^ », qu'il adres-

sait à ses moines de Bethléem. Elles n'ont pas atteint

le public chrétien, à proprement parler.

En sorte que cet homme, qui fut, pendant près de

quarante ans, une des lumières de la chrétienté et

qui modela tant d'âmes selon son propre idéal, a dû

toute son influence à ses qualités d'homme de science

et, plus encore, à ses initiatives d'homme d'action.

Privée d'adjuvants extérieurs, chez lui la personnalité

a tout fait. Essayons de la décrire dans sa formation

et dans l'œuvre de sa maturité.

I. Contra Joh. lerosolym., c. xli.

a. Dom MoRiN a mis au jour en 1897 cinquante-neuf homélies d«

Jérôme sur les Psaumes, dix sur l'Evangile de Marc, dix encore sur divers

textes bibliques (A. M., III, a, p. 873). Pour l'histoire de sa découverte,

voir R.H.L.R., I (1896), p. 393-434, jReuue d'Hist. eccl., I (1900), p. 76 et

78, et R.B., XIX (igoï). P- 113-144. En 1908 dom Morin a encore publié

quatorze homélies sur les Psaumes, et deux homélies sur Isaïe, connues

déjà, mais dont l'authenticité était contestée (A. M., III, 3).

3. Ep. cxii, aa : (( Mihi sufïicit cum auditore uel lectore pauperculo in

angulo monasterii susurrare. »



LES ANNÉES DE FORMATION 4^9

II

La date exacte de la naissance de Jérôme {Easebius

Hieronymus) est inconnue. Des calculs plausibles la

placent entre 34o et 35o'. Il nous apprend, dans son

de Viris illasfribus -, qu'il naquit à Stridon, et que

cette ville, avant sa destruction par les Goths, se

trouvait aux confins de la Dalmatie et de la Pannonie.

Une inscription publiée en 1882 ' a permis de loca-

liser Stridon dans le voisinage de la ville moderne

de Grahovo. Stridon appartenait à la province romaine

de Dalmatie.

Ses parents étaient chrétiens. « Dès le berceau, a-t-il

écrit, j'ai été nourri du lait de la foi catholique*. » Il

ne devait pourtant recevoir le baptême que beaucoup

plus tard, selon un usage alors fort répandu, que déjà

combattaient des théologiens comme Grégoire de

Nazianze, Grégoire de Nysse et saint Jean Chrysostome.

Sa famille était aisée : elle possédait des biens fonciers

dont, même après le passage des barbares, il subsis-

tera encore quelques uilliilae plus ou moins déla-

brées ^ Adolescent, Jérôme s'en alla à Rome pour

achever son éducation commencée dans sa ville

natale. 11 y eut pour professeur de grammaire le

I. Cf. Grutzmacher, t. I, p. i5 et s.

3. § i35.

3. Corpus Insc. lat., III, 4, 9860. Cette inscription était gravée sur
une borne destinée à délimiter les territoires de Stridon et de Salviae.

Mgr BuLic a montré que les doutes élevés sur son authenticité n'ont pas

de fondements sérieux {Fesisclirifl fiir Otto Benndorf, Vienne, 1898,

p. 27G-280).

4. Ep. LXX.X.H, a.

5. Ep. Lxvi, i!i. Jérôme fut obligé de les vendre vers 897 pour soutenir

ses fondations de Bethléem.

29



A5o SAINT JÉRÔME

fameux Donat, le commentateur de Térence et de

Virgile, l'auteur de ces manuels, VArs maior et VArs

minor, sur lesquels devait s'exercer dès la fm du IV*

siècle et jusque par delà le IX" siècle l'interprétation des

grammairiens. Sauf peut-être saint Augustin, aucun

auteur chrétien n'aura été plus fortement nourri que

Jérôme de la moelle des classiques.

Sa vie d'étudiant ne fut pas sans reproche. Comme
il arrive souvent à ceux qui, après une période de

dissipation, se résolvent à une vie plus stricte, Jérôme

gardera dans son cœur tout à la fois l'aiguillon et le

remords de son passé de jeune homme. Il en avait

emporté cette conviction que les dangers qu'offre la

vie sont tels que fatalement les âmes fragiles, c'est-à-

dire à peu près toutes les âmes, doivent y succomber,

si elles ne mettent entre les tentations et elles une

barrière presque infranchissable. Telle est la source

principale de son ascétisme ; et voilà pourquoi, sans

faire de la vie religieuse une obligation absolue, il l'a

constamment préconisée comme la meilleure, comme
celle qui offre le plus de sécurité morale.

C'est à Rome, pourtant, qu'il fut enfin baptisé. Une
fois ses études terminées, il voyagea en Gaule avec

son ami Bonosus. Il passa par Trêves, et là, semble-

t-il, il se résolut à embrasser une vie mortifiée*.

Nous le trouvons peu après à Aquilée, en lUyrie. II

fait partie d'un cercle adonné à la pratique de l'ascé-

tisme, dont Chromatius, le futur évêque d'Aquilée,

était l'âme. Puis, par une décision brusque, il partit

pour l'Orient, après avoir pris congé des siens à Stri-

don.

Un groupe de pèlerins s'acheminait avec lui vers

1. Ep. III, 5; Comm. in Gai, Préface du I. II.



LES ANNÉES DE FORMATION 45 1

Jérusalem. Mais il vit ses compagnons s'égrener sur

la route : Innocent et l'esclave Hylas moururent, le

sous-diacre Niceas revint dans sa patrie. Jérôme lui-

même tomba malade à Antioche. Rétabli, il s'attarda

quelque temps dans cette ville pour y suivre les leçons

d'Apollinaire de Laodicée. Sa vocation de grand intel-

lectuel se dessinait déjà. Il n'avait pas voulu se sépa-

rer des livres achetés naguère à Rome, et qu'il empor-

tera bientôt jusque dans la solitude. Il venait aussi de

se mettre à la langue grecque, instrument indispen-

sable de ses tâches à venir.

Cependant il sentait fléchir ses velléités de vie

monastique. La nouvelle que ses amis Bonosus et

Rufin avaient déjà consommé leur sacrifice, et s'étaient

établis, l'un sur la côte dalmate, l'autre en Nitrie, le

fit rougir de telles vacillations. 11 s'enfonça dans le

désert de Chalcis, sur la frontière de la Syrie, à une
cinquantaine de milles d'Antioche. Il y devait rester

trois ans, de S']b à 378.

Il accepta courageusement la dure vie coutumière

parmi les moines du désert. Il se dépeint lui-même,

les membres couverts d'un sac hideux, tout noir de

sueur et de poussière, dans ces vastes solitudes brû-

lées de soleil, couchant sur la dure, buvant de l'eau

et se nourrissant de crudités. Cette misère physique

ne le garantissait pas des pires tentations :

« Moi, ovii, moi, qui par crainte de la géhenne, m'étais con-
damné à une telle prison, habitée seulement par les scorpions et

bêtes sauvages, souvent je me croyais transporté au milieu de
danses virginales. J'étais pâle déjeunes, et mon imagination bouil-

lonnait de désirs dans un corps glacé, où faisait rage l'incendie

des passions *. »

1. Ep. xxn, 7.



452 SAINT JÉRÔME

Après des journées, des nuits entières, passées dans

les cris et les angoisses, redoutant sa cellule comme
complice de ses pensées ', il fuyait n'importe où, en

des lieux encore plus abrupts, et parfois une sorte

d'extase venait l'inOnder d'allégresse parmi ses prières

et ses larmes.

Heureusement le travail intellectuel lui apporta son

bienfait, douloureux parfois, toujours efficace. Ce fut

dans le désert de Chalcis qu'il apprit la langue hébraï-

que, sous la direction d'un Juif lettré qui lui rendit

les plus doctes services ^ Cette initiation fut pour lui

une pénitence sévère :

« Laissant là, raconte-t-il % les traits ingénieux de Quintilien,

les flots d'éloquence qu'épanche Cicéron, la gravité de Fronton

et la douceur de Pline, je me mis à apprendre l'alphabet hébreu

et à étudier une langue aux mots gutturaux et haletants *. Ce
que j'ai dépensé d'efforts, ce que j'ai souffert de difficultés, com-
bien de fois, désespéré, j'ai interrompu une étude que le désir

obstiné de savoir me faisait ensuite reprendre, seul, je puis l'at-

tester, moi qui ai tant peiné, et avec moi ceux qui partageaient

alors ma vie. Et je rends grâces à Dieu de ce que, d'une semence
si amère, je recueille maintenant les doux fruits. »

Au surplus, sauf durant les périodes où son âme
troublée quêtait l'isolement, il n'était pas si loin du
monde civilisé qu'il ne pût demeurer lié à ses amis

par un commerce de lettres. Il se faisait envoyer par

eux des livres', et il leur proposait en échange des

bibles copiées sous ses yeux par des alumni dressés à

cet effet. Il eut même le bonheur de recevoir la visite

1. « Ipsam quoque cellulam meam, quasi cogitationum mearum coas-

ciatn, pertimescebam. » (Ibid.)

2. Ep. XVIII A, 10.

3. Ep. cxxv, 12.

U- Stridentia anhelaniiaque uerba.

5. Voy. l'Ep. V, 2.



LES ANNÉES DE FORMATION 453

de son ami Evagre '. Un essai de commentaire (perdu)

sur le prophète Obadja remonte à cette époque ; de

même la Vie de Paul de Thèbes, dont je parlerai plus

loin.

Le désert aurait eu pour lui des séductions réelles,

s'il lui avait été permis d'y vivre en paix. Mais les

intérêts et les soucis que Jérôme avait cru fuir l'y

vinrent relancer bientôt. Antioche, métropole de la

Syrie, était en proie depuis de longues années déjà à

des luttes dogmatiques qui allaient s'exaspérant. et

dont les échos arrivaient jusqu'au désert de Chalcis.

Trois partis, celui de Mélèce, celui de Paulin et celui

de Yitalis, affirmaient avec une égale âpreté leur

orthodoxie trinitaire ; tous trois se prévalaient de sym-

pathies dignes de respect et se prétendaient en plein

accord avec la cathedra Pétri ^. Les formules sur les-

quelles on se disputait n'étaient point très familières à

l'intelligence occidentale de Jérôme, qui y redoutait

quelque piège K Presque chaque jour, pourtant, les

fanatiques des divers clans venaient lui extorquer sa

profession de foi, et le traitaient d'hérétique quand

elle ne cadrait pas avec la leur*. Dans son incerti-

tude, Jérôme songea à solliciter les conseils du pape

Damase. Il écrivit à Damase une première lettre oii il

célébrait le prestige unique du Siège de Rome et se

déclarait prêt à se ranger à l'avis de Damase, quel

qu'il fût'. Cette lettre ne reçut pas de réponse. Il en

écrivit une seconde ^ à laquelle Damase ne paraît pas

1. Ep. VII, I.

2. Ep. XVI, a, ad Damasum : « Meletius, Vitalis atqiie Paulinus tibi

haerere se dicunt. »

3. Ep. XV, 3-i.

U- Ep. x-vn, 2-3.

5. Ep. XV.

6. Ep. XVI.



454 SAINT JÉRÔME

non plus avoir répondu. Jérôme se sentait las des

continuelles sommations dont il était l'objet de la

part des moines, ses frères du désert'. Leur préten-

tion à régenter les consciences lui devenait insuppor-

table. (( J'ai honte de le dire, écrivait-il : du fond de

nos cellules nous condamnons l'univers
; pelotonnés

sous le sac et la cendre, nous prononçons sur les évê-

ques: Que vient faire sous l'habit de pénitent cet

orgueil royal? Les chaînes, la crasse, les cheveux longs,

ce sont là les signes d'un remords qui gémit, et non
des emblèmes de domination ^

I » Beaucoup de soli-

taires, excédés de ces indiscrétions, abandonnaient le

désert, ou s'y enfonçaient plus avant, « aimant mieux,

disaient-ils, vivre au milieu des bêtes féroces qu'avec

des chrétiens comme ceux-là^ ». Dès que la saison le

permit, Jérôme se dirigea sur Antioche.

Rome venait de reconnaître Paulin comme évêque

orthodoxe *. Celui-ci conféra, ou, pour mieux dire,

imposa la prêtrise à Jérôme ^ Il était entendu que

Jérôme demeurerait afïranchi de toute obligation pas-

torale ou liturgique. En dépit des fâcheuses expérien-

ces du désert de Chalcis, il demeurait profondément

attaché à son idéal monastique, et à ce double vœu
de science et d'ascèse sur lequel il avait déjà com-

mencé de régler sa vie.

A Constantinople, où il passa bientôt, il connut

Grégoire de Nazianze et sut profiter de ses leçons exé-

gétiques % en même temps qu'il puisait dans ses

1. Ep. XVI, a.

3. Ep. xvn, 3.

3. Ibid.

h. Saint Ambroise, Ep. xn.

5. Contra Joh. Hierosolym., xli.

6. Comm. in Is., vi, i (Migne, xxiv, gS) ; Ep. l, I; lu, 8, etc.. Il nom
mait volontiers Grégoire praeceplor meus.



LES BIOGRAPHIES DE MOINES, 455

entretiens une admiration pour Origène qu'il se

repentira plus tard d'avoir trop vivement exprimée.

Il y séjournait encore quand commença en mai 38i

le second concile œcuménique. Mais un autre concile

allait s'ouvrir à Rome. Il se décida à y accompagner

Paulin d'Antioche et Epiphane de Salamis *. Peut-être

le pape Damase, à qui ses talents étaient connus, lui

avait-il adressé une invitation personnelle à venir l'y

retrouver.

III

Il s'y installa en 882.

Sa réputation d'écrivain l'y avait précédé. Jetons

un coup d'oeil sur les travaux antérieurs à son séjour

romain (382-385).

Il avait déjà inauguré par la Vie de Paul la série de

ses biographies de moines, qui se continuera un peu

plus tard par la Vie de Malchus et la Vie d'Hilarion

(publiées entre 386 et 391) ^ Déjà les légendes de ces

pieux personnages étaient populaires, tout au moins

dans les contrées oii ils avaient vécu. Jérôme se con-

tenta de les reprendre, en leur prêtant le charme d'un

style très simple à dessein et en recomposant fort habi-

lement l'atmosphère de merveilleux dont l'imagina-

tion des foules enveloppait les anachorètes. Il fit ainsi

de véritables petits romans historiques, amusants

1. Ep. cviii, 6; cxxvii, 7.

a. n'avait formé le projet d'écrire une sorte d'histoire de l'Église en
une série de monographies du même genre (Cf. Vita Malchi, I). Il n'a pas

poursuivi ce plan davantage, pas plus qu'il n'a réalisé cette histoire des

règnes de Gratien et de Théodose à laquelle il songeait vers 38 1 {Chro-

nique, éd. Helm, p. 7).



456 SAINT JÉRÔME

comme des contes de fées, mais tout autrement profi-

tables à la conscience par les leçons morales qui s'en

dégageaient. Cela commençait effectivement comme
un conte de Perrault : « Il y avait une fois un vieil-

lard nommé Malchus... » Et l'on voyait alors les

aventures extraordinaires de jeunes hommes qui,

dégoûtés du monde, ou chassés par la persécution,

s'étaient réfugiés dans le désert. Le cadre habituel de

la scène, Jérôme l'esquisse en quelques traits, toujours

les mêmes : une grotte qui sert de cellule à l'ermite,

une source où il étanche sa soif, un palmier dont les

feuilles entrelacées lui fournissent un vêtement som-

maire. Il montre les solitaires se livrant aux macéra-

tions les plus dures pour mortifier leur chair et déga-

ger leur âme des suggestions viles. C'est ainsi que, de

21 à 27 ans, Hilarion, le fondateur du monachisme

en Palestine, ne mangea, les trois premières années,

qu'un demi-setier de lentilles détrempées dans de

l'eau froide, et les trois années suivantes, du pain

tout sec, avec de l'eau et du sel ; de 27 à 3o ans, il

se sustenta avec des herbes sauvages et les racines

crues de certains arbustes. De 3i à 35 ans, il prit

pour nourriture six onces de pain d'orge et quelques

herbes peu cuites et sans huile. Mais la maladie le

contraignit à ajouter tout de même un peu d'huile à

son frugal régime, qu'il prolongea tel quel jusqu'à

63 ans. Puis, sentant ses forces décliner, il pensa qu'un

vieillard a moins de besoins qu'un jeune homme. De

64 à 80 ans, il se retrancha donc le pain. Son boire

et son manger pesaient alors cinq onces à peine. Il

passa de la sorte le reste de sa vie. Ces pratiques

d'abstinence lui valaient une grande renommée et

aussi un pouvoir spécial sur les êtres de la création.

En tuant en lui toutes les convoitises matérielles, il



LES BIOGRAPHIES DE MOINES kb'J

s'était rendu maître de la matière et il l'asservissait à

sa loi. Non seulement il exorcisait les possédés et gué-

rissait les malades, mais les animaux, les éléments

même lui étaient soumis. A son ordre, le démon sor-

tit du corps d'un chameau qui en était tout écumant

et tout furieux. Il contraignit un boa à monter sur

un bûcher et à s'y laisser brûler. Et, en trois signes

de croix, il fit rentrer dans son lit la mer qu'un cata-

clysme avait projetée hors de ses limites.

L'Histoire de Paul et d'Antoine comporte le même
mélange de données probablement exactes, d'ailleurs

assez difficiles à démêler, et de poétisation plus ou

moins fantastique. Point n'est besoin d'ajouter que,

dans la pensée de Jérôme, ces légendes n'avaient pas

pour fin unique de divertir. Elles se coordonnaient,

quoique avec un peu plus de liberté capricieuse, à

son apostolat. Jérôme n'ignorait pas que dans toutes

les grandes choses il entre un peu de rêve et de chi-

mère. Pourquoi l'étrangeté même de ces lointaines

histoires, en remuant les imaginations, ne serait-elle

pas le prélude de quelque vocation généreuse ? En tous

cas, l'intention édifiante y était fortement marquée çà

et là. C'est ainsi que la Vie de P«a/ aboutit à un paral-

lèle entre le mensonge des joies mondaines et la féli-

cité tout autrement féconde de la vie érémitique ou
monastique. Les moines eux-mêmes recueillaient d'u-

tiles leçons dans la vie de ce Malchus, qui s'était retiré

du monde, puis en avait eu la nostalgie, avait voulu

y rentrer et s'était exposé ainsi à des mésaventures

tragiques dont Jérôme détaille les péripéties.

On peut dire que par ces vies de solitaires, dont le

succès fut considérable, Jérôme a renouvelé la littéra-

ture hagiographique. Bien longtemps les actes des

martyrs, l'héroïsme des « témoins » de la foi, en avaient



/Î58 SAINT JÉRÔME

constitué le fond. Mais l'ère sanglante était close.

C'était maintenant le combat, non moins âpre, de

l'homme contre lui-même, dont il fallait proposer

l'exemple à la piété des fidèles. Désormais la vie des

saints, leurs travaux, leurs gestes, seront l'aliment

des âmes religieuses, le roman honnête dont elles

auront le droit de se ravir, puisqu'en même temps

elles s'y épureront.

IV

C'est en 879/380, sans doute pendant son séjour à

Constantinople, que Jérôme rédigea la Chronique,

dédiée à un certain Gallianus, et à ce Vincentius qui

sera le destinataire d'un autre encore de ses ouvrages,

la traduction des Homélies d'Origène.

Les xpovvxoi xavovec; d'Eusèbe de Césarée lui servi-

rent de modèle. Nous n'avons plus le travail original

d'Eusèbe, mais on peut le reconstituer partiellement,

grâce à une version arménienne, publiée pour la pre-

mière fois en 1818 ', grâce aussi à un grand nombre
d'excerpta transcrits par d'autres chronographes. Dans

une première partie (xpovoypacpia), Eusèbe exposait

les systèmes chronologiques des Chaldéens (d'après

Alexandre Polyhistor, Abydenos ' et Josèphe), des

Assyriens (d'après Abydenos, Castor, Diodore, Cépha-

lion), des Hébreux (d'après l'Ancien Testament, Josè-

1. En arménien, par J.-B. Aucher, à Venise; en latin, par J. Zohrab
et A. Mai, à Milan. Une traduction allemande de la Chronique armé-
nienne a été donnée par J. Karst, en 191 1, dans C.B., Eusebius, t. V.

2. Auteur d'une histoire de Chaldée, rédigée à l'époque d'Antonin

{Fragm. hist. gr., iv, 379-285).



LA CHRONIQUE 459

phe, Clément d'Alexandrie), des Egyptiens (d'après

Diodore, Manethon et Porphyre), des Grecs (d'après

Castor, Porphyre, Diodore), et xlcs Romains (d'après

Denys d'IIalicarnasse, Diodore et Castor). La seconde

partie, de beaucoup la plus importante, était consti-

tuée par une série de tableaux synchroniques (xpovixoi

xavôvec;), où figuraient, avec références à divers

computs (années d'Abraham, olympiades, années de

Rome, dates des dynasties), les principaux faits de

l'histoire universelle, spécialement de l'histoire sainte.

L'objet que se proposait Eusèbe était de démontrer la

haute antiquité de Moïse '
; en outre, il voulait, pour

les temps postérieurs à la venue du Christ, constituer

l'armature chronologique de VHistoire ecclésiastique

qu'il méditait d'écrire. Il prenait pour point de départ

l'année de la naissance d'Abraham (2016/6 avant

J.-C.) et déterminait cinq sections : a) d'Abraham à

la prise de Troie ; 6) de la prise de Troie à la première

Olympiade ; c) de la première Olympiade à la deuxième

année du règne de Darius ; d) de la deuxième année

du règne de Darius à la mort du Christ ; e) de la

mort du Christ à la vingtième année du règne de

Constantin.

Telle est l'œuvre que Jérôme entreprit de faire con-

naître à l'Occident par une traduction latine. Il se

contenta de traduire purement et simplement la pre-

mière section. Dans les sections suivantes, il crut

devoir, puisque son travail était destiné à l'Occident,

insérer un grand nombre de faits intéressant l'his-

toire générale, et spécialement l'histoire ou même la

littérature romaines. Enfin il continua, sans guide

I. ScHOENE, n, p. 5 (cf. Helm, p. 9, 1. f) ot S.) : « Nam Moyses... omni-
bus... quos Graeci antiquissimos putant senior deprehenditur, llomero
scilicet et Hesiodo troianoque bello », etc..



460 SAINT JÉRÔME

cette fois, la Chronique d'Eusèbe, depuis la vingtième

année de Constantin jusqu'à 878, date de la mort de

Valens.

Une traduction, un remaniement, une œuvre ori-

ginale, voilà donc le triple aspect sous lequel s'oiïre

cet opus tamultuariam, comme l'appelle Jérôme lui-

même, qui avoue l'avoir dicté uelocissime *. Il en

avait pourtant senti les difficultés techniques : il les

indique dans sa préface ^ en s'excusant d'avance des

négligences des scribes K II s'y était préparé avec

conscience. On a repéré ses sources personnelles * :

elles sont abondantes : Eutrope, Suétone, Rufîus Fes-

tus, Ammien-Marcellin, Aurelius Victor, etc. Mais on

peut soupçonner que le isediiim operis l'a engourdi en

plus d'un endroit. II y a des erreurs de traduction,

un choix souvent arbitraire et bizarre pour les évé-

nements qu'il inscrit comme mémorables. Ainsi, en

356 p. C, le meurtre d'un moine par les Sarrasins ; à

l'année 874 figure le mémento que voici : « Aqailelen-

ses clerici quasi chorus beatorum haheniur » : il ne

peut faire abstraction de lui-même, ni d'un souvenir

qui lui est cher. Non plus que de ses inimitiés, ou de

celles de ses amis : il avait noté, à cette même année, le

départ de Mélanie l'ancienne pour Jérusalem, et rap-

pelait à ce propos qu'elle y avait mérité par ses ver-

tus, spécialement par son humilité, le nom de The-

cla*; il biffa cette mention flatteuse, quand il se fut

brouillé avec elle, à propos de l'origénisme ^

I. Helm, p. 2, 1. 13.

a. Ibid., p. 4-5.

3. Ihid., p. 6, 1. 4.

4. MoMMSEN, Gesamm. Schriften, VII, p. 606; Bauer, S.B.W., t. CLXII

(1909) 3 Abt. p. 4a, I.

5. Helm, p. 347.

9. Rufin, Contra Hier., II, xxv. Mais c'est à tort qu'on l'a accusé d'à-



LES TRADUCTIONS d'ORIGÈNE 46 1

L'œuvre, au surplus, a rendu de grands services. Il

suffit, pour s'en rendre compte, de compulser une his-

toire moderne de l'Eglise, ou même une histoire de la

littérature romaine. Au regard du moyen-âge, l'his-

toire des empires était là, a comme l'histoire des

papes était dans les notices du Liber Pontijîcalis ' »

.

La Chronique a été un des livres fondamentaux où
ont pris leur appui toutes les recherches sur le passé

de l'humanité -.

On connaît la singulière fortune d'Origène. Cet

esprit éminent, cette puissante intelligence, honneur
du christianisme du IIP siècle, devait être pour une

longue série de générations un ferment de disputes et

un brandon de discordes. Familier avec tous les

systèmes de la philosophie grecque, avec les spécula-

tions gnostiques, mais en même temps profondément

attaché à la règle de foi, Origène avait conçu l'idée

dune vaste synthèse où il incorporerait les principes

fondamentaux de la doctrine chrétienne sur Dieu,

l'Homme, l'Univers, et sur l'Écriture, source de toute

vérité. Cette « somme » de théologie, le livre Des

Principes (Llepi 'Apxcov), Origène le composa à Alexan-

voir substitué au nom de Rufin celui de Florentinus : cf. Cavallera,
dans B.L.E., 1918, p. 3i8.

I. DucHEs>'E, Liber Pontif., Préface du t. I.

a. L'intelligence des diverses listes de la Chronique demande une cer-
taine initiation préalable. On fera bien de consulter la Paléographie latine

de Steffexs-Coulox, Paris, 1910, p. 17. D'utiles tables de concordance
entre les différents computs sont données par Schùrer, Gesch. der jadis

-

chen Volkes, 3° éd., I, p. 778, et par Ginzel, Handbuch der malhem. Chro-
nologie, à la fin du tome IL



A62 SAINT JÉRÔME

drie, peu après 220, en utilisant sans doute les

conférences qu'il donnait depuis une vingtaine

d'années à l'École catéchétique, où se pressait une

alïluence de chrétiens cultivés et de païens à demi
convertis ou tout au moins curieux des choses du
christianisme. — En dépit du respect que valait à Ori-

gène l'admirable candeur de son génie, sa méthode

n'était pas sans avoir éveillé des inquiétudes autour

de lui. Ces défiances ne firent que croître plus tard

en certains milieux. L'orthodoxie d'Origène fut atta-

quée furieusement, et passionnément défendue. Ces

querelles durèrent des siècles, se rallumant toujours

après de longues phases d'apaisement. Aux conciles

de 543 et de 553, à Constantinople, les (c erreurs »

d'Origène seront explicitement condamnées.

Que Jérôme ait été d'abord l'admirateur d'Origène

et son fidèle disciple, c'est là une évidence que ses

adversaires surent un jour exploiter contre lui et que

lui-même ne réussira pas à obscurcir. L'immense

érudition du docteur alexandrin l'avait littéralement

subjugué, et il ne trouvait nulle expression trop forte

pour exprimer son enthousiasme à l'égard d'un tel

modèle. Nous dirons quels désagréments il se prépa-

rait ainsi.

Dès 379-381 saint Jérôme mit en latin quatorze

homélies d'Origène sur Jérémie, autant sur Ezéchiel

et neuf sur Isaïe'. Il devait continuer ces transpositions

dans les années subséquentes. Il avait nettement

conçu le caractère de sa tâche de traducteur, et il

s'en explique en plus d'un passage ^ Il voulait que

l'interprète traduisît latine (c'est-à-dire en bon latin) et

1. Pour la traduction manuscrite, voy. B.A.L.A.G. 1914, 809.

2. Prélace des Homélies d'Origène sur Jérémie et Ezéchiel; Ep. lvii à

Pammachius; Ep. cyi, 3.



LE SÉJOUR A ROME (382-385) 463

non pas seulement in latinam linguam. Un mot-à-mot

servile lui paraissait un assujettissement absurde : il

se réclamait de l'exemple de ïérence, de Plaute, de

Cécilius, de Cicéron lui-même, traducteur de Platon,

de Xénophon, d'Eschine et de Démosthène. Mais il

indiquait aussi qu'une traduction des Écritures exige-

rait un littéralisme beaucoup plus scrupuleux que

celle d'un texte non canonique, l'ordre même des

mots ayant dans la Bible une valeur symbolique. Là

oii nous pouvons comparer son latin au grec d'Ori-

gène, nous voyons combien était éveillé en lui ce

goût d'humanisme et de bien-dire qui est une des

marques les plus certaines de son talent K

VI

La mémoire de Jérôme est liée indissolublement à

celle des patriciennes romaines dont il fut le conseiller

et l'ami. Albina, Marcella, Asella, Fabiola, Principia,

et, plus encore peut-être, Paula, ses filles, sa petite-

fille (car Jérôme connut les deux générations dont

Paula fut l'aïeule -), voilà de quels noms la corres-

pondance de Jérôme nous apporte l'écho, voilà dans

1. Cf. KLOSTERMA?iN, dans T.U., N.F. I (1897), p. a et 33.

2. Paula

Rufina Paulina Blésilla Eustochium Toxotius
(épouse Leta)

Paula

[pour qui un plan d'éduca-
tion fut tracé par Jérôme
dans la lettre 107.]



464 SAINT JÉRÔME

quelles âmes il put contempler le reflet le plus fidèle

de l'idéal qu'il portait dans son propre cœur.

Antérieurement à la venue de Jérôme à Rome, un
certain nombre de dames romaines appartenant à la

plus haute noblesse avaient accoutumé de se réunir

chez l'une d'entre elles, Marcella, qui avait établi

une sorte de conventicule dans son palais du mont
Aventin. Elles voulaient se créer, au milieu de la

ville encore à demi païenne et où les chrétiens eux-

mêmes ne donnaient pas toujours l'exemple, une

petite thébaïde, où elles pussent librement s'entretenir

des choses saintes, lire les Écritures, chanter les

Psaumes. Tout ce cénacle féminin était persuadé des

mérites suréminents de la vie religieuse, dont il s'at-

tachait, au milieu des tracas du monde, à imiter les

austérités.

Quand Jérôme arriva à Rome, en 382, son activité

épistolaire ' l'avait déjà fait connaître comme un

hébraïsant de première force. On sut bientôt qu'il

était fort goûté du pape Damase et que, sur les ques-

tions d'ordre philologique, celui-ci le consultait

volontiers. Enfin, ses lettres révélaient son prosélytisme

pour la vie érémitique qu'il, avait lui-même menée

dans le désert de Chalcis et qu'il pouvait recomman-

der en connaissance de cause. L'une d'elles, en parti-

culier, adressée à son ami Héliodore % qui avait

d'abord songé à suivre Jérôme dans le désert, puis

s'était ravisé, avait vivement frappé les esprits par

son éloquence, très artificielle à notre gré, mais tout

à fait dans le goût du temps \

1. Dix-huit lettres de notre recueil sont antérieures à 382. Cf. la liste

dressée par Grûtzmacher, op. cit., I, p. 99.

a. Ep. XIV,

3. Jérôme lui-même a reconnu plus tard que cette lettre déclamatoire



LE SÉJOUR A ROME (382-385) 465

Aussi Jérôme fut il accueilli avec enthousiasme

<lans le cercle dont j'ai décrit les aspirations. Il devint,

pendant les trois années qu'il passa à Rome, le centre

et l'oracle des réunions de l'Aventin. — Entre les

âmes qu'il était ainsi appelé à diriger et ses propres

goûts, il y avait une sorte d'harmonie préétablie. Ces

femmes, d'une culture tout à fait supérieure, s'intéres-

saient passionnément aux études bibliques. Plusieurs

d'entre elles, Marcella, Paula, Blésilla, Eustochium,

savaient déjà l'hébreu ou l'apprirent pour étudier les

Ecritures et chanter les psaumes dans la langue même
où ils avaient été écrits. Elles furent pour Jérôme non
pas seulement des élèves, mais des collaboratrices.

Marcella, surtout, au témoignage de Jérôme, posait

des questions si intelligentes qu'à elles seules, elles

devenaient instructives '
; et Jérôme publia un volume

de lettres écrites en réponse aux difficultés qu'elle lui

soumettait. On s'y rend compte que, dans ce com-
merce intellectuel, la science gardait toute sa sévérité.

Jérôme n'avait nul besoin de la vulgariser ni de

l'affadir. L'influence de cette curiosité féminine, qui

prenait ici une forme si noble, se retrouve, on peut

le dire, dans toute l'œuvre de saint Jérôme. Combien
de fois ne se décida-t-il à se mettre au travail, pour
traduire tel commentaire d'Origène, pour élucider

telle partie des Écritures, que parce que Marcella,

Paula ou Eustochium l'y avaient sollicité -
! En leur

était, au moins pour la formée, un jeu d'esprit où s'était complu son
extrême jeunesse. Cf. Ep. lu, 2.

1. Ep. LIS, II : Magis nos provocas quaestionibus, et torpens otio ingenium,
dam interrogas, doces. Cf. Ep. cxxvii, 7.

2. Cf. pour les homélies d'Origène, P.L., XXIV, jig; pour les com-
mentaires d'Ezéchiel et d'isaïe, P.L., XXV, 76; XXIV, 17; pour le com-
mentaire de l'Ecclésiaste, P.L., XXIII, io6i ; pour les Épîtres de Paul
P.L., XXVI, l^l^o.

3q



466 SAINT JÉRÔME

dédiant un certain nombre de ses œuvres les plus

arides ', Jérôme put s'attirer la raillerie des sots : : il

ne faisait en réalité qu'acquitter une dette de gratitude

envers celles qui en avaient été les inspiratrices.

Mais les entretiens de saint Jérôme ne se bornaient

pas, auprès de ces femmes remarquables, aux sujets

de science et d'exégèse. Véritablement il les dirigeait :

c'est-à-dire que, traçant pour elles un certain type de

vie, jugé le plus parfait, il les aidait à s'en rapprocher

à travers les misères et les faiblesses de l'au jour le jour.

A ce titre, il est le premier dans la lignée des Fran-

çois de Sales, des Bossuet et des Fénelon, « Comme
eux, il eut le privilège d être le confident des âmes les

plus aristocratiques de son temps et de travailler sur

une matière morale de haute qualités » Mais il leur

conseille des sacrifices, des abdications bien plus rudes

que n'en réclama jamais Fénelon de la comtesse de

Montberon ou Bossuet de Mme de Luynes. La vraie vie

religieuse, telle que la conçoit Jérôme, c'est le renon-

cement à toutes les joies, ce sont les jeûnes, les macé-

rations, les larmes; c'est surtout le célibat, à la préser-

vation duquel coopèrent tous les autres exercices

ascétiques. On dirait par moment que l'esprit de Ter-

tullien, violemment hostile à la nature et joyeux des

retranchements qu'il lui impose, revit en Jérôme,

tant il met de netteté énergique et de crudité sans

périphrase à prêcher les vertus qu'il aime.

Au surplus, celles à qui il adressait ces rigoureux

conseils ne devaient pas les trouver si inexorables.

1. Les commentaires sur Sophonia (P.L., XXV, iSSy). sur Isaïe (XXIV,

17), sur Ezéchiel (XXV, i5) sont adressés à Paula et à Eustochium.

2. Cf. Praef. in Sophon. ; Rufin, ApoL, n, 7 (P.L., XXI, 689) : Puellis

quoqne et inulierculis scribens...

3. ïhamin. Saint Ambroise et la morale chrétienne au IV° siècle, Paris.

1895, p. 386.



LE SÉJOUR A ROME (382-385) ^67

Déjà elles avaient abdiqué toutes les vanités dont il

s'appliquait à leur montrer le néant. 11 les conlirmait

dans une disposition acquise, plus qu'il ne leur impo-

sait un changement de vie. Mais, dépassant en cent

occasions ce cercle gagné d'avance, ses efforts pour

répandre la vie ascétique rencontrèrent à Rome même
la plus violente opposition, et cela non pas seulement

parmi les laïcs.

On ne lui épargna ni les insinuations équivoques

ni les attaques directes. « Pourquoi s'occupait-il tou-

jours des femmes, jamais des hommes? — « Si

les hommes m'interrogeaient sur l'Écriture, répon-

dait-il, je ne parlerais pas aux femmes. » Ce qui provo-

quait le plus dexaspération, c'étaient les traits piquants

qu'il décochait à la société romaine. 11 y avait en

Jérôme l'étofïe d'un Juvénal : lui-même se comparait

volontiers à Lucilius. Ses lettres sont pleines de portraits

satiriques d'une verve extraordinaire. Un jour, c'étaient

les mondaines qu'il dénonçait, u ces femmes qui

barbouillent de vermillon et de je ne sais quels autres

fards leurs joues et leurs yeux; dont les faces de plâ-

tre, défigurées par trop de blanc, font penser à des

idoles
; qui ne laissent pas échapper une larme invo-

lontaire sans qu'elle se creuse un sillon; ... qui se

construisent une tête avec les cheveux des autres et se

fourbissent une tardive jeunesse par-dessus leurs rides

séniles' ». Une autre fois, c'étaient les fausses dévotes

qui pâtissaient : (( Une robe d'un brun sale, une cein-

ture grossière, des mains et des pieds malpropres,...

mais l'estomac, qu'on ne voit pas, est gorgé de vian-

des ^ » Le clergé môme n'était pas épargné. A certains

I. Ep. xx.vviii, 3.

a. Ep. XXII, 37.



468 SAINT JÉRÔME

ecclésiastiques coquets, frisés, parfumés, voltigeant,

papillonnant, prototypes des abbés galants duXVIIP siè-

cle, Jérôme réservait ses plus mordantes railleries.

Une pareille humeur, dont ses amies cherchaient avec

un demi-sourire à tempérer l'âcreté', devait fatale-

ment dresser contie lui la coalition de tous ceux qu'il

avait étrillés. Quand Blésilla, la fille de Paula, mou-

rut, on accusa Jérôme de l'avoir tuée de jeûnes. La

populace voulait l'assommer, et tous les moines avec

lui par la même occasion ^ On devine aussi si les lan-

gues dardèrent leurs propos les plus vipérins contre

l'école d'ascétisme {caslitatis chorus) dont Jérôme était

le pédagogue spirituel. Aucune de ces nobles femmes

de l'Aventin ne fut épargnée '. Tant que le pape Damase

vécut, Jérôme tint tête à l'orage. Mais, après la mort

de son protecteur, tout appui lui fut retiré et il n'eut

plus d'autre ressource que quitter la « Babylone »* où

il n'était pas permis d'être saint impunément.

YII

Durant ces trois années de vie romaine, oii il con-

tractait les fortes amitiés et les haines tenaces qui

devaient l'accompagner jusqu'au bout, Jérôme ne

composa pas d'œuvrc très importante. Vingt-six lettres

(fîp XIX à xLiv) se rapportent à cette période. Il n'est

pas sûr que la Discussion entre un Lucijérien et un

I. Ep. xicvn, a.

3. Ep. XXXIX, 5.

3. Ep. XLV, i.

d. Ibid., 6.



l'ADVERSUS HELVIDIUM f\Qg

Orthodoxe n'ait pas été écrite un peu plus tôt, vers

879 ou 38o : sur un ton d'une modération qu'il ne

pratiquera plus guère, Jérôme y expose les exigences

raisonnables de l'Église» à l'égard des ariens qui vou-

laient rentrer dans son giron, et il oblige un adver-

saire fictif, disciple de Lucifer de Calaris, à reconnaî-

tre l'énormité des sanctions que celui-ci réclamait

contre ces repentis. Amorcé par un engagement assez

vif entre les deux interlocuteurs, le débat est censé se

dérouler sous un portique, tandis que des sténogra-

phes recueillent les arguments des protagonistes.

UaduersLis Helaidiiim est d'un accent autrement pi-

quant. Parmi tant dautres résistances, la propagande

ascétique de Jérôme à Rome avait suscité un écrit

de polémique où un laïc, nommé Helvidius, ne crut

pouvoir mieux faire pour ruiner la thèse de Jérôme

sur la supériorité du célibat, que de s'attaquer à la

doctrine de la perpétuelle virginité de Marie. Nous ne

savons ce qu'était au juste cet Helvidius. Gennadius

le donne pour un élève d'Auxence, l'évêque arien de

Milan'. Au dire de Jérôme, il était de talent littéraire

médiocre '. Jérôme jugea pourtant utile de lui ripos-

ter, en un court opuscule de vingt-deux chapitres.

L'attaque principale d'Helvidius portait sur la

croyance à la virginité immaculée de Marie post partum.

Il faisait état de certains textes de l'Évangile, tels que

Matth., I, 18-20 ; I, 25 ; Luc, 11, 7 ; vin, 20. Il invoquait

aussi l'autorité de Tertullien {de Mon., viii ; de Virg.

uel. VI ; de Carne Christl. vn) et celle de Victorin de

1. De air. ilL, xxxn (P.L., LVIII, 1077).

2. s I : « ... Hominem rusticuin et uix primis quoque imbutum litte-

ris ; ... ut discal aliquando reticcre, qui nunquam didicit loqui. » § xvi :

« Praetermitto uitia sermonis, (piibus omnis liber (iius scatet. Taceo
ridiculum exordiuin : O tempoia ! <J mores l^lc... »



^70 SAINT JÉRÔME

Pettau. — Jérôme récuse l'autorité de Tertullien : (( De

TertuUiano quidem nihil amplius dico, quam Ecclesiae

hominem non Jiiisse ». Il affirme qu'Helvidius inter-

prète mal la pensée de Victorin *. Mais surtout il

reprend les passages évangéliques dont Helvidius s'é-

tait prévalu. Il les discute avec force et précision, et

la plupart des solutions qu'il préconise, par exemple

dans la question des (( frères » de Jésus, sont deve-

nues traditionnelles au sein de l'Église catholique.

h'adaersus Hehildium est le premier traité spéciale-

ment consacré par un latin à la « Mariologie », et

cette partie de la science ecclésiastique est grande-

ment redevable à Jérôme*.

Les deux derniers chapitres opposent aux tracas du
mariage les avantages moraux et religieux du célibat.

Après tant de menues discussions de détail, Jérôme

y libère avec allégresse sa rhétorique. Lui même en

fait l'aveu : rheloricati sunms, et in morem declamoAo-

riim paululum lusimus. Helvidius sortait de cette joute,

tout percé de traits ^
:

(( O toi, le plus ignorant des iiommes, s'écriait Jérôme, sans

prendre la peine de consulter l'Écriture tu as sali la Vierge de ta

bave. La légende parle d'un fou qui, pour faire parler de lui, ne

trouva rien, de mieux que d'incendier le temple de Diane... A
l'exemple de ce monstre, toi aussi tu as incendié le temple du
corps du Seigneur, tu as sali le sanctuaire du Saint-Esprit, en

prétendant en faire sortir tout une charretée de frères et de

sœurs... Te voilà arrivé à ton but : ton forfait t'a rendu célèbre ! »

1. $ XVII (P.L., XXIII, 2ii).

2. Cf. J. NiEssEN, die Mariologie des lil. Uleroiiymus, Munster i W., 1918.

(et B.A.L.A.G., 1914, p. 3o4).

3. s XVI (trad. Turmel, p. 174).



LA PREMIÈHE REVISION DES LIVRES SAINTS [\']l

VIII

C'est à Rome aussi que saint Jérôme amorça la

tâche qui devait remplir une vingtaine d'années de

sa vie, celle de la revision et de la traduction des

Livres Saints.

Vers la fin du IV^ siècle, beaucoup d'esprits clair-

voyants sentaient le besoin d'une refonte générale des

traductions latines de la Bible. Le pape Damase eut

le bon esprit de comprendre qu'il avait sous la main
l'homme qu'il fallait pour mener à bien pareille tâche.

Il connaissait Jérôme pour un technicien à qui la

langue grecque était familière, et qui saurait se

débrouiller dans les délicates questions de la critique

textuelle. Il le pria donc d'entreprendre, non pas une

traduction nouvelle du Nouveau Testament, initiative

qui, d'emblée, eût paru trop audacieuse, mais une

simple revision des traductions latines.

« Vous voulez, lui écrivait Jérôme, que d'une œuvre ancienne

j'en tire une nouvelle. Des exemplaires de l'Écriture dispersés à

travers le monde entier, il faut que je devienne l'arbitre, et, vu
leurs différences, que je décide où est la leçon conforme à la vérité

grecque. Labeur pieux, sans doute, mais quel péril dans cette

présomption de juger les autres, pour être jugé par l'opinion à

son tour, de changer le langage des vieillards et de ramener le

xnonde déjà blanchissant aux débuts de l'enfance *
! »

En dépit de ses craintes, qui n'étaient point chimé-

riques, Jérôme se mit à l'œuvre. Sa méthode fut ha

suivante. Il prit d'une part un certain nombre de ver-

sions latines, d'autre part les plus anciens manus-

I. Praef. in qnattuor Euang. (P.L., XXIX, BaB).



k']2 SAINT JÉRÔME

crits grecs qu'il put se procurer '
; là où le grec déce-

lait dans le latin d'évidents contresens, il corrigeait
;

quand les versions offraient des formules assez diffé-

rentes, il choisissait celle qui lui paraissait la plus

voisine du grec.

Ses retouches, au surplus, ne furent pas également

zélées dans les diverses parties des Évangiles. 11 était

très pénétré du souci de déranger le moins possible

les habitudes de la chrétienté occidentale, et procé

dait, selon son humeur, avec plus ou moins de dis-

crétion-. Revisa-t-il également le reste du Nouveau
Testament? La chose n'est pas certaine, et depuis

Erasme et Lefèvre d'Étaples, elle a été souvent contes-

tée : elle paraît au moins très vraisemblable '.

En tous cas, la revision du Psautier, d'où est sorti

le Psallerium dit romanum, remonte à cette même
époque *. Jérôme en améliora le texte d'après le grec

des Septante.

Dans l'ensemble, le travail de Jérôme marquait un
progrès auquel les gens compétents furent sensibles.

1. Il semble avoir compulsé les versions du type italo-romain, à l'ex-

clusion de celles du type africain. Un des manuscrits que nous possédons,

le Codex Briœianus, fournit un texte assez voisin de celui qu'a utilisé

Jérôme. Cf. Harnack, Beitr. zur Einl. in das Neue Test., VII (191 6), p. 6.

Ses manuscrits grecs se rapprochaient de ceux que représentent pour
nous le Siiiaiticus et le Vaticanus. Au total, Harnack estime que les criti-

ques n'ont pas attaché assez de prix jusqu'ici à la revision hiéronymienne

et que pas un de nos manuscrits grecs n'est aussi près du texte primitif

que la traduction latine de Jérôme (S.B.B., 1916, n° xxxvi/xxxvir, p. 069).

2. L'ajustement à la graeca ueritas est sensible surtout au début de
Matth. et dans la seconde partie de Jean; il l'est moins chez Marc, et

très peu chez Luc.

3. Voy. Durand, dans R.S.R., 1916, p. 53i et s. ; Harnack, Beitr. zur

Einleitung in das Neue Test., Vil (191 6), p. 11. Les textes qui font pencher

pour l'affirmative sont Ep. lxxi, 5 (Hilberg, dans C.V., LV, p. 6, 1. 10);

Ep. cxu, 30 (ibid., p. Sgi, 1. 3) et de Vir. ilL, cxxxv. Cf. cependant

Lagrange, dans R.B., 1917, p. Uh^-hh'], et 1918, p. 254-207 : le P. Laghangé

ne croit pas que Jérôme ait revisé les Epîtres de saint Paul.

4. Jérôme le dit formellement (P.L., XXIX, 117).



l'installation a BETHLÉEM ll']^

Saint Augustin, dont nous dirons les réserves expres-

ses sur certaines des entreprises ultérieures de Jérôme,

applaudit à celle-ci. Pourtant les critiques déjà ne

manquèrent pas. Dans sa lettre xxvii à Marcella,

Jérôme s'en prend à certains homuncali, qu'il traite

d'ânes bipèdes, et qui protestaient contre ses correc-

tions au nom de la tradition, et de l'inspiration évan-

gélique. Ce n'était là que le prélude des orages à

venir. Cette première phase s'était en somme accom-

plie sans trop d'encombre. D'ailleurs la protection de

Damase s'étendait sur Jérôme.

IX

Du jour oii elle lui manqua, il comprit qu'il fallait

céder la place. Il partit pour l'Orient. Bientôt ses

amies de prédilection, Paula et sa fille Eustochium,

se décidèrent à l'y suivre. Jérôme a raconté leur

voyage (Ep. cviii). Elles s'embarquèrent malgré les

supplications de leur famille, emmenant quelques

jeunes filles destinées, dans leur pensée, à former le

noyau d'un monastère. Elles visitèrent longuement la

Palestine, l'Egypte, contemplèrent les lieux avec les-

quels l'Écriture les avait familiarisées d'avance. En

386, elles se fixèrent enfin à Bethléem. Paula employa

ce qu'elle avait gardé de ses biens à construire plu-

sieurs couvents : l'un, pour hommes, dont Jérôme

prit la direction ; trois autres pour femmes, qu'elle

administra elle-même *. Des hôtelleries à l'usage des

1. Jusqu'à sa mort, en liOlx. Eustochium lui succéda.



47

4

SAINT JÉRÔME

pèlerins furent également bâties. Alors commença la

période la plus heureuse de la vie de Jérôme et de

ses compagnes. Peu de temps après leur arrivée,

celles-ci écrivaient à Marcella une lettre pleine de

mysticisme et de tendresse où se peint leur ravisse-

ment'. Tout en veillant à la bonne économie du cou-

vent, elles prenaient plaisir à s'abaisser aux plus

humbles besognes, faisant les lampes, balayant les

chambres, allumant les feux ^ — Jérôme voyait sou-

vent ses amies ; il commentait pour elles les Écritures

et les chargeait de menues besognes c[ui l'aidaient

dans ses travaux. C'est à Bethléem, dans cette cellule

qu'il appelait son paradis, qu'il écrivit la plus grande

partie de ses ouvrages. De plus, il avait ouvert une

école de jeunes garçons auxquels il enseignait la

grammaire et commentait les auteurs classiques '.

Mais le meilleur de son temps était absorbé par le

monastère : il apprenait à ses moines à copier les

manuscrits, donnant ainsi le modèle de ces commu-
nautés laborieuses qui ont sauvé au moyen-âge tant

de débris de la civilisation antique.

Il avait déjà appris l'hébreu dans le désert de Chal-

cis. Il s'y remit avec une nouvelle ardeur sous la

direction d'un Juif nommé Bar Anina qui lui vendait

ses leçons, — de nuit pour éviter l'animosité de ses

coreligionnaires*. Gaston Paris a remarqué, non sans

étonnement, qu' a aucun des Pères de l'Église latine,

jusqu'à saint Jérôme, ne semble avoir su l'hébreu ni

1. Ep. XLvi. Elles suppliaient Marcella de venir les rejoindre. Marcella

ne vint pas. 11 y avait chez elle beaucoup plus d'indépendance et de sang-

froid que che? ses amies. Celles-ci ne vivaient que par le sentiment :

Marcella était avant tout une « intellectuelle ».

2. Ep. LWI, i3.

3. Cf. RuFiN, Apol II, 8 (P.L., XXI, Bga).

4. Ep. Lxixiv, 3 (HiLBERG, daus G.V,, LV, p. laS, 1. 8).



LA SECONDE RÉVISION DES LIVRES SAINTS k']^

sètrc soucié de l'apprendre* ». Les Septante avaient

suffi à établir l'autorité de l'Ancien Testament dans

un monde où prédominait la langue grecque. Mais

Jérôme disposait d'une formation critique qui le pous-

sait à remonter jusqu'aux sources ; car il savait com-

bien de déformations subit inévitablement un texte,

quand il est transposé en un autre idiome.

Les Hexaples d'Origène, qu'il compulsa à la biblio-

thèque de Gésarée -, fortifièrent en lui cette conviction.

L'objet d'Origène, dans ce vaste ouvrage, avait été,

non pas tant de donner une édition correcte de la

Bible grecque, que d'établir, pour dirimer tant de

querelles entre Juifs et chrétiens qui se traitaient réci-

proquement de faussaires, l'état respectif de la Bible

juive et de la Bible chrétienne. Disposés sur six

colonnes, les Hexaples (dont le manuscrit original

comprenait 5o grands rouleaux) présentaient synopti-

quement le texte hébreu de l'Ancien Testament en

caractères hébraïques, le texte hébreu en caractères

grecs, la traduction grecque du juif Aquila, contem-

porain d'Hadrien, la traduction grecque du juif Sym-
maque, contemporain de Septime-Sévcrc, la traduction

grecque des Septante, celle enfin du juif Théodotion

(vers i8o p. G.). Pour certains livres, il y avait même
encore trois colonnes supplémentaires on étaient insé-

rées des versions grecques anonymes'. En outre, le

texte des Septante était affecté de certains sigles (tra-

ditionnels depuis la critique alexandrine) * destinés à

1. Journal des Savants, i883, p. 887. Cf. l'article Hebrew learning among
the Fathers, du Rev. C.-J. Elliot, dans D.C.B., II, 831-873.

2. '< 'E^aTiXoèç Origenis in Gaesariensi bibliotlieca relegens semel tan-
tum scriptum repperi. » (CominenUirioli in Ps., éd. Morin, p. 5.)

3. Description des Hexaples par Jérôme dans le Comm. in Titum, m,
9 (P.L., XXVI, 595).

h. L'origine en remonte à Aristophane de Byzance (environ 267-180 avant



/iyô SAINT JÉRÔME

marquer le rapport de ce texte au texte hébreu. L'o-

bèle • signalait les mots ou les passages ajoutés dans

le grec ; l'astérisque décelait les lacunes constatées

dans le grec ; la fin des additions et des omissions

était indiquée par deux points.

Cette disposition si méthodique décida Jérôme dès

l'automne de 386 à quelques nouvelles entreprises. Il

revisa une seconde fois le Psaulier, d'après les Hexaples,

en utilisant les signes critiques employés par Ori-

gène -
: c'est de ce remaniement que sortit le Psalte-

rium qu'on appelle Galllcanum, parce qu'il trouva en

Gaule sa première difi'usion. Il traduisit également sur

le grec des Hexaples, et avec le même apparat criti-

que, le livre de Job \ et aussi les Proverbes \ VEcclé-

siaste% le Cantique des Cantiques^, les Paralipomènes ~

.

Il se peut qu'il ait poussé un peu plus avant ce tra-

vail, dont au surplus un vol le frustra presque com-

plètement ^ Nous n'en avons plus en entier que le

Psautier et le livre de Job \

J.-C.) ou même à Zénodote (m' s.). Voir J.-E. Sandts, A Ilistory of clas-

sical Scholarship, V, Cambridge, 1906, p. 127.

1. Du grec ô(3eXô<;, broche. La forme était celle-ci -r- ou — Sur ces

signes critiques, cf. saint Epiphane, de Mens, et Fonder., viii et xvii (P.

G., XLIll, 2Û3-24i et 2fi5); Isidore de Séville, Orig., I, xx. Serruts a

montré qu'Anastase le Sinaïte en a donné une interprétation plus claire

et plus satisfaisante que celle d'Epiphane, qui en dérive, mais avec des

méprises (Mél. de l'Ecole de Rome, XXII [1902], p. 189 et s.).

2. Cf. P.L., XXIX, 117.

3. Saint Augustin, Ep. giv, 3, dans Hilberg, C.V., LV, p. 289, 1. 21.

U. Praef. in libr. Salomonis, P.L., XXIX, 4o3.

5. Ibid.

6. Ibid.

7. XXIX, 4oi.

8. Ep. cxxxiv, 2(P.L., XXII, 1162).

9. 11 y faut joindre des extraits des trois livres de Salomon dans le ma-
nuscrit Il de Saint-Gall (cf. C.-P. Caspari, das Biich Job, 1898, p. 0-7;

S. Berger, Quelques textes latins inédits de l'Ancien Testament \Nolices et

exlr. des mss., t. XXXIV, 2] ; des citations des Proverbes dans un écrit péla-

gien de ^3o et dans Cassien (cf. P. Vaccari, Un tesio dommatico e una ver-

sione hiblica, dans Civilla Catlolica, t. IV [1913], p. 196). Dom de Brutne a



L'HEBRAICA VERITAS [{']']

X

Mais de plus en plus une évidence s'imposait à son

esprit. Toute recherche critique relative à l'Ancien

Testament ne devait reposer ni sur les textes latins,

souvent fautifs, ni sur le grec des Septante, trop infi-

dèle, mais sur le texte primitif où Dieu même avait

parlé, sur Vhebraica uerltas. L'unique solution ration-

nelle, c'était donc de négliger les intermédiaires, et

de traduire directement d'après l'hébreu. Tâche consi-

dérable devant laquelle, une fois décidée sa conscience

de savant, saint Jérôme ne recula pas, soutenu qu'il

était par la pensée qu'il allait enfin déposséder les

Juifs du privilège dont ils se targuaient de lire seuls

_

la parole divine en sa teneur authentique. C'est entre

390 et /to4 qu'il la mena à bonne fin. A mesure qu'il

terminait un livre ou un groupe de livres, il l'adres-

sait à quelqu'un ou quelqu'une de ses disciples, avec

un avant-propos qui nous fournit plus d'un rensei-

gnement utile. Il ne laissa de côté que les livres qu'il

considérait comme non canoniques ou douteux, la

Sagesse, VEcctésiastique, Baruch avec la Lettre de Jéré-

mie, le premier et le second livre des Macchabées, le

troisième et le quatrième livre iVEsdras, les additions

au livre à'Esther. Des considérations étrangères à la

canonicité proprement dite le décidèrent à traduire

aussi les additions au livre de Daniel (mais en les

signalé dans R.Bén., juillet 191/1, p. aag-aSG, un débris de préface au livre

d'Esther, qu'il veut, contrairement à l'opinion de Martianay, rattacher à
la version hexaplaire de saint Jérôme. 11 en résulterait donc que Jérôme
aurait revisé aussi le livre d'Esther.



478 SAINT JÉrtÔME

marquant de l'obèle), les livres de Tobie et de Judith.

Pour les parties écrites en clialdaïque, il s'aidait, au

moins au début, d'un juif interprète qui lui traduisait

de vive voix le clialdaïque en hébreu, et Jérôme trans-

posait à mesure en latin '.

Cette entreprise, si honorable pour la science catho-

lique, comment fut-elle accueillie par les contempo-

rains de saint Jérôme ? En dehors du groupe de ses

fidèles amis, avec beaucoup de méfiance ou même
d'hostilité. Elle n'allait à rien de moins quà reléguer

au second plan la traduction des Septante. C'était là

le point délicat : « Qu'on songe à l'attachement des

pi-emiers chrétiens pour la lettre des Écritures, à l'au-

torité des Septante, universellement commentés par

tous les Pères, reçus et lus dans les Églises, et tenus

pour inspirés par l'opinion unanime des docteurs. Il

ne s'agissait plus de les compléter par l'hébreu, mais

d'une refonte totale. Des milliers de phrases allaient

disparaître, d'autres allaient être ajoutées, la disposi-

tion de plusieurs livres devait être changée, on se

heurterait à chaque pas à des sens différents. 11 s'a-

gissait de réduire au silence des prophéties messiani-

ques, d'abandonner le texte dont les Apôtres s'étaient

servis, qu'ils avaient par conséquent consacré de leur

autorité infaillible : en d'autres termes, disaient les

conservateurs, Jérôme entendait ' abaisser l'Église

catholique devant la prétendue science des Juifs K »

Ce fut un déchaînement contre ce faisarias et sacrile-

gus ^ qui osait porter la main sur le texte vénérable

1. Prol. in Tob. (P.L., XXIX, a3 et s.).

a. Lagrawge, dans B.L.E., 1899, p. 4i.

3. Prol. in Euang., P.L., XXIX, 558; Apol. II, xxiv (P.L., XXIII, i68) ;

in Ezech. (P.L., XXV, 837). Et encore P.L., XXVIIl, 179, 5o5, 1187, "i'»

i3o8, etc..



l'HEBRAICA VERITAS 4 79

des Septante, authentiqué par toute une tradition. En
dépit de sa modération naturelle, saint Augustin lui-

même s'émut. Il avait approuvé pleinement la pre-

mière revision opérée par Jérôme d'après le grec.

Mais l'idée dune traduction nouvelle sur l'hébreu lui

répugnait invinciblement. Il ne put s'empêcher de le

laisser entendre à Jérôme. Et d'abord, lui demandait-

il, pouvez-vous espérer sérieusement faire mieux que

nont fait les précédents traducteurs du texte hébra'i-

que '?

« C'est pour moi une stupeur qu'il y ait encore dans l'iiébreu

quelque chose qui ait échappé à tant d'interprètes consommés
dans la connaissance de cette langue. Je ne pai-le pas ici des Sep-

tante: je neveux formuler aucune opinion précise sur leur con-

formité de dessein ou d'inspiration, plus sensible chez eux que
s'ils n'avaient été qu'un seul et même auteur, — encore qu'un tel

pr.ivilège doive, à mon avis, leur valoir sans conteste une autorité

prééminente. Mais ce qui me frappe surtout, c'est que ceux qui

ont travaillé après eux à traduire l'Écriture et qui passent pour
s'être attachés à rendre au plus juste le génie des expressions et

des tours hébraïques, non seulement ne soient point d'accord

entre eux, mais encore aient négligé tant de difficultés cju'il

faut maintenant exhumer et mettre en leur jour. Car enfin, ces

passages-là sont ou clairs ou obscurs. S'ils sont obscurs, il est à

croire que vous avez pu vous y tromper aussi bien qu'eux. S'ils

sont clairs, le moyen de supposer qu'ils s'y soient trompés?' »

La riposte de Jérôme à ce dilemme est un argument

ad hominem et trahit un peu d'énervement :

« Je vous emprunte, écrivait-il à Augustin, votre propre raison-

nement. Ce que les anciens écrivains qui nous ont précédés dans
le Seigneur ont expliqué dans leurs commentaires sur l'Écriture

sainte est ou obscur ou clair. Si cela est obscur, comment avez-

vous osé discuter après eux sur des matières qu'ils n'ont pas su
élucider? Et si cela est clair, c'était une entreprise bien vainc que
de chercher des explications qui n'avaient pu leur échapper-. »

1. Ep. Lvi, 2, ap. saint Jérôme (Hilberg, C.V., LIV, p. Ag;, 1. i).

2. Ep. cxii, ao (Hilberg, C.V., t. LV, p. 389, I. aâ).



48o . SAINT JÉRÔME

Mais Augustin avait d'autres objections, d'autres

scrupules, et après avoir lu la traduction de Job d'a-

près l'hébreu, il les exposait à Jérôme avec sa douce

fermeté d'évêque soucieux avant tout du bien deo

âmes. Que l'Occident adopte la version nouvelle et la

lise publiquement, il y aura donc désaccord entre les

Églises latines et les Églises grecques, fermement atta-

chées Siux Septante^? Qu'une controverse s'élève sur

quelque passage scripturaire, le recours au grec est

aisé, mais imagine-ton un recours à l'hébreu, que per-

sonne ne connaît^? Puis, la traduction de Jérôme

était-elle toujours aussi sûre qu'il le croyait?

« Il est arrivé qu'un évêque de nos confrères ayant ordonné
qu'on lût votre traduction dans l'église à laquelle il est préposé,

on s'émut que vous eussiez rendu un passage du prophète Jonas

d'une manière fort différente de celle qui était invétérée dans tou-

tes les mémoires et que tant de générations avaient répétée. Tout
le peuple fut en rumeur ; les Grecs surtout vous accusaient avec

passion d'avoir falsifié le texte; à tel point que l'évèque (la scène

se passait à Œa) fut obligé de consulter les Juifs. Soit ignorance,

soit malice, ceux-ci affirmèrent que la teneur de l'hébreu était

conforme à celle des exemplaires grecs et latins. Notre évêque se

vit forcé de rectifier le passage comme erroné, afin de retenir son

peuple qui avait été sur le point de l'abandonner. Il me semble

donc que vous avez pu, vous aussi, vous méprendre en quelques

endroits, et vous devinez à quelles conséquences cela peut aller,

dans un texte qu'il est impossible de corriger d'après l'original,

dont la langue n'est pas en usage'. »

Somme toute, Augustin ne voyait pas de raison

sérieuse de bouleverser tant d'intérêts et de traditions

vénérables. Et il conseillait vivement à Jérôme de se

borner à donner une bonne traduction des Septante,

I. Ep. ctv, 4 (dans Jérôme; Hilberg, C.V., LV, p. 2/10, 1. i5).

a. Ibid., p. 2^0, 1. rg.

3. Ibid., 5 (p. 24i).



LA '« VULGATE » 48 1

partout répandus et dont les Apôtres eux-mêmes s'é-

taient servis'.

On devine combien Jérôme souffrit de voir ainsi mé-

connaître le bienfait de son initiative. « Si mon travail

déplaît, observait-il mélancoliquement, personne n'est

forcé de le lire. Je laisse les gens se délecter à boire

le vin vieux et mépriser mon vin nouveau ^ » Aux
raisons de l'ordre pratique, il opposait les raisons de

l'ordre scientifique : le prix d'une traduction faite sur

l'original, ut scirent noslri quid Hebraea uevilas conti-

neret ^
; son propre souci d'exactitude, en dépit d'anec-

doctes comme celle de l'évêque d'Œa, dont il conteste

formellement le bien-fondé* ; l'illusion de croire que

la Bible grecque offrît aucune unité ou n'eût subi

aucune altération'*; l'indépendance occasionnelle du
Christ et des Apôtres à l'égard des Septante, dans leurs

citations de l'Ancien Testament «.

Il se sentait soutenu par sa conviction profonde

que l'avenir trancherait en sa faveur le débat. Eh cela

il ne se trompait pas. La version hiéronymienne s'in-

troduisit peu à peu dans l'usage pratique des Eglises.

Saint Augustin lui-même y eut recours en certains

cas'. Nous n'avons pas à décrire ici l'histoire de la

(( Vulgate )) au moyen-âge^ ni les péripéties qui ont

abouti à la déclaration du Concile de Trente ordon-

nant (( ut hacc ipsa uelus et uulgata edltio, quae longo

1. Ibid., 4 et 6.

a. Ep. cxii, ao (Hilberg, dans C.V., LV, p. Sgo, 1. a4).

3. Ibid., 30.

Ix. Ibid., 31. Voir aussi P.L., XXVIII, 6oil, ii85, 1894 ; 1478; XXIX, 426.

5. Ep. cxii, 19; et P.L., XXVIII, 1889 et s.

•6. Apol. II, XXXIV (P.L., XXIII. 477), etc.

7. Cf. de Doct. christ., IV, vu.

8. Voir l'ouvrage fondamental de Samuel Berger, Hist. de la Vulgate

pendant les premiers siècles du moyen-âge. — On notera que saint Jérôme
employait le mot uulgata pour désigner la traduction des Septante {In Is.^

3i



482 SAINT JÉRÔME

tôt saecalorum usa in ipsa ecclesia probata est... pro

authentica habeatur ^ ».*

XI

Saint Jérôme ne s'est pas contenté de traduire l'É-

criture sainte ; il s'est efforcé aussi d'en faciliter l'in-

telligence dans une suite de commentaires. C'est à

Bethléem que ces travaux exégétiques furent parache-

vés. J'ai dit avec quelle ardeur les femmes admirables

qui vivaient auprès de lui réclamaient sans cesse de

nouveaux éclaircissements.

Là comme ailleurs, la méthode de travail de Jérôme

n'était pas irréprochable. Son impulsivité naturelle

lui rendait pénible la lenteur minutieuse du travail

critique : il cédait à une précipitation qu'il confesse

avec humilité pour qu'on l'en excuse, mais sans tou-

jours réussir à se la faire pardonner. Le Commentaire

sur Abdias fut dicté en deux nuits, le Commentaire sur

saint Matthieu en deux semaines; il déblaya VÉpître

de saint Paul aux Ephésiens à raison de mille ligne»

Lxv, ao; in Osiiam, vir, i3) : c'est la traduction du grec xoivt\. Au moyen-

âge, la dénomination aalgata editio était encore quelquefois employée

pour désigner les Septante. Ce n'est guère qu'à partir du Concile de

Trente qu'elle a été très ordinairement appliquée à la traduction de

saint Jérôme. — Dans son état actuel, la Vulgate comprend i° l'ancienne

traduction latine, non revue par Jérôme (pour certains livres non cano-

niques de l'A. T.) ;
2° l'ancienne traduction latine revue sur le grec (pour

les Évangiles; peut-être pour le reste du N.T.; et pour le Psautier [gal-

lican]) ;
3° la traduction laite par Jérôme d'après l'iiébreu (pour l'Ancien

Testament, certains apocryphes exceptés). — Sur les projets actuels de

revision de la Vulgate, cf. Jacquier, Le A. T. dans l'Église chrétienne,

Paris 1913, II, 195 ; J. Denk, der neue Sabatier, L. 191/1.

I. Denzinger-Bannvstart, Enchir. Symbol, et Definitionum^" , 1908, n" 786»

— La principale édition moderne de la Vulgate est celle de J. Words-
woRTH et WuiTE, Oxford, 1889 et s.



LES COMMENTAIRES SUR LA BIBLE /j83

par jour'. De là une prolixité qui confine au bavar-

dage : de là aussi une tendance lâcheuse à accumuler

les opinions antérieuremeiit émises sur telle difficulté

scripturaire. au lieu de faire et de proposer son choix

personnel. — Ses travaux lexicographiques et topogra-

phiques sur la Bible procèdent surtout d'Origène et de

Philon (par lintermédiaired'Origène), mais Jérôme y
a consigné aussi le résultat de recherches originales.

Richard Simon déclarait irrévérencieusement à propos

du Liber de nominibiis hebraicis que « si quelqu'un s'a-

visoit aujourd'hui de donner au public un semblable

ouvrage, il se feroit siffler de tout le monde^ ». Infi-

niment mieux outillés, les modernes ont vite fait de

juger de haut le labeur des premiers défrichements.

Reconnaissons au moins le grand mérite de saint

Jérôme, sa préoccupation vraiment scientifique de

faire comprendre les textes qu'il prétendait expliquer,

en les entourant de tous les renseignements positifs

susceptibles de les élucider. Ce n'était point, sauf de

rares exceptions, ce genre d'exégèse qui était en faveur

de son temps. On préférait bien davantage l'exégèse

allégorique, laquelle, partant de ce principe que le

texte sacré recèle un sens mystérieux que la lettre

voile bien plus qu'elle ne l'exprime, s'appliquait à

l'en dégager, fût-ce au prix des interprétations les

plus fantaisistes. La mode était si forte que Jérôme lui-

même ne put s'y soustraire. Son idéal eût même été,

à ce qu'il semble, de mêler les deux genres d'interpré-

tation, l'historique et l'allégorique^ ou encore de les

superposer *. En tous cas, il s'est efforcé d'associor à

1. .l'ai cité d'autres faits dans B.A.L.A.C, 191/i, p. 238.

2. Lettres choisies, I, 3 10.

3. Comm. in Naum, § 2 (P.L., XXV, i2/i3).

h- In Isaiam, Pn'f. (P.L., XXIV, 20).



484 SAINT JÉRÔME

ce jeu un peu puéril, où la vanité trouvait son

compte ', des enquêtes moins flatteuses pour l'imagi-

nation, mais autrement fécondes pour la pleine intel-

ligence du passé*.

XII

11 faut jeter un coup d'œil sur celles des œuvres de

sa maturité qui ne rentrent pas dans l'ample cadre

de ses travaux scripturaires, et surtout sur le de Viris

illaslribiis et Vaduersus Jouinianum.

Le de Viris illustribus fut composé en 892 à Bethléem,

à la prière de Dexter, fils de Pacien, le défunt évêque

de Barcelone, et préfet de prétoire. C'est à ce Dexter

que l'opuscule est dédié.

Il s'agissait, dans la pensée de Jérôme, de dresser

pour les écrivains chrétiens un catalogue qui rappel-

lerait, sous une forme beaucoup plus brève, le de

Viris illasiribas de Suétone, série de notices compo-

sées vers II 3, où figuraient les représentants les plus

distingués des lettres latines. « Suétone énumérait les

poètes depuis Livius Andronicus, les orateurs depuis

Gicéron, les historiens depuis Salluste, les philosophes,

et enfin les grammairiens qui ne formaient qu'un

seul livre. Dans chacun de ces livres, il suivait sans

doute, comme dans le dernier, l'ordre chronolo-

gique ^ » C'était un procédé courant parmi les païens

que de railler la médiocrité intellectuelle des catho-

1. Ibid., Préf. 1. V (P.L.. XXIV, i58).

a. Il note dans le Prologue d'Isaïe combien le goût romain, tout nourri

de rhétorique, était peu préparé à comprendre l'intérêt de ces recherches.

3. Macé, Essai sur Suétone, Paris 1900, p. 344-



LE DE VIRIS ILLUSTRIBUS 485

liques. Quel meilleur moyen, pour démontrer leur

erreur ou leur mauvaise foi, que de recenser les

écrivains dont s'honorait la littérature chrétienne?

« Qu'ils apprennent donc, les Celse, les Porphyre, les Julien,

ces chiens en rage contre le Christ, qu'ils apprennent, leurs par-

tisans, — eux qui s'imaginent que l'Église n'a eu ni philosophes,

ni orateurs, ni docteurs, — l'envergure et le talent des hommes
qui l'ont fondée, développée, embellie ; qu'ils cessent d'accuser

notre foi de n'avoir autre chose qu'une simplicité rustique, et

qu'ils reconnaissent plutôt leur propre ignorance. »

Jérôme entreprend donc de fournir quelques brèves

indications sur tous ceux qui « depuis la passion du

Christ jusqu'à la i4* année de Théodose de scripturis

sanctis memoriae aliquid tradiderunl ».

Le catalogue comprend i35 numéros, dont le pre-

mier est consacré à Simon Pierre et le dernier à saint

Jérôme lui-même, qui s'est réservé sa notice parmi

cette suite d' « hommes illustres ». Les 78 premiers

numéros dépendent étroitement de VHistoire Ecclésias-

tique et de la Chronique d'Eusèbe de Gésarée. Jérôme

s'est contenté d'en mettre en œuvre les données, sauf

pour quelques rares morceaux (v. g. § 12 ; 53; 58;

66; 67 ; 68; 72; 74 ; 75). Il lui arrive de reproduire

les erreurs d'Eusèbe, ou même d'en ajouter d'autres,

que nous pouvons rectifier en lisant son modèle'. En
réalité, il connaissait assez mal l'ancienne littérature

chrétienne du II* siècle, ou bien, se contentant de

transcrire Eusèbe, il n'a pas pris la peine de revivifier

ce qu'il en savait. A partir du § 79, Jérôme marche

1. Par ex., § xxxix, il réunit e!i un seul personnage le Quadratus,

auteur d'une apologie présentée vers itU à Hadrien, et l'évèque Quadra-

tus d'Athènes, leijuel vivait sous Marc-Aurèle (161-180). Voir aussi

P. DE Labriolle, Las sjiirces de /'//(s/yt/'i' du MoiiLanhine, Paris i<ji3,

p. XX et s.



486 SAINT JÉRÔME

sans guide. Pour un certain nombre d'écrivains, tels

que Tertullien, Minucius Félix, Cyprien, Novatien,

Victorin de Pettau, etc., il est notre unique et pré-

cieuse source.

Il faut se rappeler l'objet particulier qu'il se pro-

posait, si l'on veut comprendre certaines de ses

manières de faire. C'est ainsi que, dans son désir de

rehausser les écrivains dont il parle, il se montre

prodigue à l'excès d'épithètes laudatives : elegans,

utilis, pulcherrimas, aalde uiilis, qu'il surajoute aux

indications copiées dans Eusèbe, etc.. En outre, dési-

reux de grossir à tout prix ses listes, il n'hésite pas à

y faire entrer des hérétiques, tels que Tatien (§ 29).

Bardesane (§ 33), Astérius (§ 94), Photin (§ 107), ou

même, sous divers prétextes, des écrivains profanes,

tels que Philon le Juif (§ 11), Flauius Josèphe (§ i3),

Justus Tiberiensis (§ i/j). Saint Augustin lui exprima

son regret qu'il n'eût pas pris la peine d'insister

davantage sur les erreurs des hérésiarques qu'il incor-

porait ainsi dans les phalanges chrétiennes *. C'est

qu'ils y jouaient un peu le rôle de « passe-volants »,

destinés à faire nombre ; et Jérôme n'avait point tenu

à les trop noircir.

Même dans ces simples notices, la personnalité de

l'auteur se trahit de curieuse façon : plus d'une fois,

Jérôme mesure la longueur des chapitres sur ses

sympathies ou ses antipathies. A l'égard d'un

Didyme (§ 109), d'un Grégoire de Nazianze (§ 117), il

a le développeiTient généreux. En revanche, saint

Jean Chrysostome (§ 129), alors simple prêtre à

Antioche, il est vrai, n'obtint que trois lignes. Quant

i. Ep. XL, 6 (P.L., XXXIIl, 157).



l'adversus jovinianum 487

à saint Ambroise (§ 12^), Jérôme lui décerne la décla-

ration que voici :

« Ambroise, évêque de Milan, écrit encore aujourd'hui; comme
il est vivant, j'éviterai de formuler mon jugement, pour ne pas

m'e.xposer au reproche contradictoire de trop de flatterie ou de
trop de franchise (ne in alteratram partem aat adalatio in me repre-

hendatur aut aeritas). »

La sérénité de l'historien ou du critique n'est pas

son fait. Au surplus, l'opuscule a fixé, pour la posté-

rité, des repères dont le manque serait irréparable.

Il a suscité le zèle de divers continuateurs, tels que

Gennadius au V^ siècle, Isidore de Séville au VIP siè-

cle, Honorius d'Autun, au XIP. Une main inconnue

le traduisit en grec, entre le VIP et le IX* siècle.

Cette traduction nous a été conservée dans le ms. C. 1 1,

XIV* s., de la Bibliothèque de la ville de Zurich.

Vaduersus Jouinianum fut écrit, en 392/3, à la

prière de Pammachius, le beau-fils de Paula. D'après

saint Jérôme, ce Jovinien avait d'abord mené un
genre de vie fort sévère, puis on l'avait vu renoncer

peu à peu à cette première rigueur, et prendre des

allures beaucoup plus libres. Peut-être avait-il essayé

de réagir contre les excès de l'ascétisme oriental, tel

qu'il se naturalisait de plus en plus dans une partie

de la société romaine, et tel que Jérôme ne cessait de

le recommander. S'inspirait-il de motifs personnels

plus ou moins inavouables ? Il ne tiendrait qu'à nous

de le supposer, si nous n'écoutions que le seul

Jérôme. Pourtant ni saint Ambroise, ni le pape Siri-

cius, ni saint Augustin n'insinuent rien de semblable

contre lui, et une réserve s'impose à notre équité.

Déjà, en 390, un concile tenu à Rome l'avait con-

damné avec huit de ses partisans. Il se réfugia à



488 SAINT JÉRÔME

Milan, mais saint Ambroise s'empressa de faire renou-

veler contre lui cette condamnation dans un synode

de 391. Sur ces entrefaites, Jérôme reçut de Rome les

Commentarioli rédigés par l'hérésiarque, et, en dépit

du mauvais style de Jovinien (I, i), il se résolut à

écrire une réfutation.

Jérôme résume en quatre thèses la doctrine de

Jovinien.

En premier lieu, Jovinien avait proclamé l'égalité

des mérites des vierges, des veuves, et des femmes
mariées, après le baptême, à condition que leurs

{( œuvres » fussent équivalentes. Il s'agissait dans sa

pensée de venger l'état de mariage contre ses détrac-

teurs, y compris ceux qui, sans le discréditer formel-

lement, témoignaient une plus haute estime au céli-

bat. Il s'était appuyé sur Genèse, 11, 24; sur Matth.,

XIX, 5 ; il avait fait appel à l'exemple des personna-

ges de l'Ancien et du Nouveau Testament qui avaient

été mariés ; il avait invoqué aussi l'autorité de l'apô-

tre Paul, dans la i" Epître à Timothée. Et, de tout

cela, il avait déduit cette conséquence que le mariage,

même réitéré, n'est inférieur en soi à aucune autre

forme de vie. — La réponse de Jérôme est avant tout

une discussion de textes. 11 s'agit de prouver que

ceux dont s'est prévalu son adversaire portent à faux

ou sont annulés, du moins limités, par d'autres textes

de sens contraire. Au surplus, il ne se refuse aucune

outrance de pensée, aucune violence d'expression.

C'est comme un jeu à demi paradoxal d'où le prestige

du mariage sort quelque peu entamé.

Il faut savoir que cette question du mariage, de ses

avantages et de ses inconvénients, avait beaucoup

préoccupé les moralistes anciens. Le thème « ei yai^tl"

TÉov » (doit-on se marier ?) était cher à la philosophie



l'aDVERSUS JOVINIANUM h^Ç)

populaire. On le voit traité par le stoïcien Hiéroclès,

au I" ou au IP siècle de notre ère, dans les excerpla

que le compilateur Stobée nous a conservés de lui.

Hiéroclès recommande le mariage au point de vue

politique et civique. Il est pour lui, comme l'avait

dit Cicéron dans le de Ofjîciis (I, xvn, 54), principiam

urb'is et quasi seminarium reipiiblicae. Il le vante aussi

comme l'entière union de deux êtres, union des corps,

union des âmes, «... fxexpi rcov OcofadTcov, [lâWoy he xal

aÙTÔv Tcbv ;|)V)xrâv )). Il rappelle le bienfait de la pré-

sence industrieuse d'une femme dans la maison, l'u-

tile concours que les enfants devenus grands prêtent

à leurs parents, les soins que ceux-ci reçoivent d'eux

dans leur vieillesse. A ses yeux, le mariage est, de sa

nature, un fardeau léger. Ce qui l'alourdit, au point

de le rendre insupportable à beaucoup, c'est la dérai-

son, ràq)po(5i3vr\ de tant d'hommes, qui s'y laissent

conduire par l'unique considération de la beauté ou

de la fortune.

Ces discussions Trepi Yà|iov),dont Chrysippe déjà s'é-

tait peut-être occupé, se retrouvent chez beaucoup

d'autres moralistes stoïciens ou stoïcisants, comme
Dion Chrysostome, Sénèque {Ep. g4), Eudoros, etc.,

et la rhétorique même s'en était emparée. On y
entendait aussi les arguments des détracteurs du

mariage. Qui se marie, observaient ceux-ci, s'expose

à l'humiliation d'être trompé, à la douleur de perdre

ses enfants, au long ennui de vivre côte à côte avec

une femme coquette, dépensière, acariâtre, etc..

Cette tradition satirique, TertuUien l'avait certaine-

ment utilisée dans son opuscule (perdu) de Nupfiarum

angiistiis. Jérôme se l'approprie à son tour dans

Vadaersus Jouiniaiium, heureux de penser que les mon-



490 SAIMT JÉRÔME

daines de Rome vont se cabrer sous la piqûre des

traits qu'il décoche à leur sexe *.

La réfutation de la seconde proposition de l'héré-

siarque " est sensiblement plus courte. Aussi bien

avait-elle un caractère plus abstrait, plus spécifique-

ment théologique, et en ce domaine de la spéculation

pure Jérôme est un peu moins à l'aise. Jovinien pré-

tendait donc que quiconque a reçu le baptême avec

un plein sentiment de foi ne peut plus, après cette

renaissance, être acheminé au péché par le démon.

Peut-être /" avait-il, dans sa pensée, une secrète cor-

rélation entre cette deuxième - thèse et la première.

Du moment qu'il suffisait de recevoir le baptême

dans les dispositions voulues pour devenir l'habitacle

permanent de Dieu, peu importait l'état particulier

adopté par chacun après le baptême. Ce n'était plus

là qu'un élément secondaire, dont il ne fallait pas

majorer la valeur. — A cette argumentation Jérôme

répond, non par des raisonnements, mais par des

faits : c'est un fait que les meilleurs peuvent tomber,

ainsi Moïse, Aaron, David, Salomon, l'apôtre Pierre.

Le moyen de croire, dès lors, à l'indéfectibilité des

baptisés ^ ?

La troisième thèse de Jovinien * allait à soutenir

qu'il n'y a point de différence entre s'abstenir de

nourriture et en prendre avec actions de grâces. Il

visait donc à rabaisser le mérite du jeûne. — Ici le

I. I, X : « Licet enim in me saeuituras sciam plurimas matronarum...

tamen dicam quod sentio. » — Sur toutes ces questions, voir Bickkl,

In Senecae philosophiae Jragmenta, vol. I. Fragm. de Matrimonio, L. igiB,

p. 191 et s., 356; Fr. Buggenhagen, Flepi yàjtiou... Diss. Bâle, Zurich

'9'9-

a. II, l-iv.

3. II, IV : « (Baptisma) sicut priora peccata dimittit, sic in futurum
seruare non potest, nisi baptizati omni custodia seruauerint cor suum, »

li. II, V et s.



l'adversus jovinianum 491

de Jelanio de Tertullien fournit à Jérôme la plupart

de ses arguments (il en emprunte quelques-uns aussi

au philosophe Porphyre) et lui dicte la tactique à

suivre. Elle consiste à traiter son adversaire en glou-

ton qui arbore des principes imposants pour masquer

les convoitises de sa voracité. Toutefois, dans cette

apologie du jeûne comme dans la critique du mariage,

il songe de temps en temps à ne pas aller trop loin,

et marque qu'il ne partage à aucun degré l'erreur de

certains hérétiques qui condamnaient l'œuvre du Créa-

teur *.

Dans sa quatrième et dernière proposition, Jovi-

nien affirmait l'identité des récompenses qu'obtien-

draient dans le ciel tous ceux qui auraient conservé

la foi et la pureté baptismales. Donc, devait-il en con-

clure, chimérique est la hiérarchie qu'on veut établir

entre les divers étais. Un juste vaut un autre juste,

quelle que soit la méthode par où il s'est maintenu

en sa justice. — Jérôme lui oppose des raisons scrip-

turaires (v. g. / Cor., xy, 22 ; og et s. ; // Cor., v. 10)

et aussi des raisons de bon sens : comment Dieu

serait-il assez inique pour gratiiier dune rémunéra

tion identique des mérites si manifestement inégaux?

Il y a des nuances et des degrés dans le bien comme
dans le mal.

Dans sa péroraison-, il reprend son ton injurieux

et truculent :

« Maintenant un dernier mot à notre Epicure, suant la passion

{subantem) au milieu de ses jardins, parmi les adolescents et les

femmelettes. Tu as pour toi les gras, les bien nourris, les bien

lavés. Tous les jolis garçons, tous les calamistrés que j'aperçois,

les chevelures harmonieuses, les joues vermillonnées, tout cela

I. H, XIV.

I. II, XXX.V!



/iga SAINT JÉRÔME

est de ton troupeau, ou plutôt tout cela grogne parmi tes

porcs... »

L'opuscule s'achève par une apostrophe enthou-

siaste à la ville de Rome, où la doctrine de Pierre est

inébranlablement assise sur le rocher du Christ.

Cet ouvrage plein de verve, sinon de bon goût,

n'obtint pas le succès que s'en promettait Jérôme. A
Rome, son ami Pammachius en avait acheté bon

nombre d'exemplaires : devant l'impression produite,

il se hâta de retirer de la circulation ceux qu'il put

rattraper '. D'autre part, Domnio communiqua à

Jérôme toute une liste de passages avec prière de les

corriger ou de les expliquer -. Jérôme dut se défendre

dans une lettre apologétique adressée à Pammachius ^

Il y répéta qu'il n'entendait nullement condamner

le mariage ni glisser, par sa défiance des aliments

carnés et du vin, à une sorte de manichéisme ; il

invoqua aussi la liberté permise dans une œuvre

de polémique *. Excuses grondeuses, auxquelles se

mêlaient de vives attaques contre certains qui ne se

donnaient, affirmait-il, des airs d'indignation que

pour le mieux diffamer.

Treize à quatorze ans plus tard, en /io6, il eut encore

à rompre une lance contre un prêtre gaulois, Vigi-

lantius, qui renouvelait certaines des thèses déjà com-

battues par Jérôme et attaquait en outre la vénéra-

tion dont on entourait les tombeaux des martyrs, les

veilles qu'il était d'usage de passer dans leurs basili-

ques et diverses pratiques liturgiques. Jérôme avait

1. Ep. XLViii, 2 (HiLBERG, dans C.V., LIV, 347).

2. Ep. L, 3 (ibid., p. 3gi, 1. 16).

3. Ep. xnx (xLviii, dans Vallaksi).

4. Une théorie curieuse sur les roueries permises dans les ouvrages

de ce genre, ibid., i3 (Hilberg, p. 3C8j.



LES QUERELLES ORIGÉNISTES ^qS

(les raisons personnelles d'aimer peu ce Vigilantius

qu'il avait jadis accueilli avec bienveillance à Beth-

léem, sur la recommandation de Paulin de Noie ', et

qui l'en avait payé en colportant sur son compte des

rumeurs désobligeantes *. Dès qu'il eut en main ses

opuscules, il lui riposta en une courte et furieuse dia-

tribe où l'argumentation ne tient qu'une faible place,

comme si un si piètre adversaire ne méritait point

qu'on prît la peine de le réfuter en détail, mais oij il

le bousculait, l'injuriait, le pourfendait, lui repro-

chant jusqu'à son nom, sur lequel il ne dédaignait

pas de faire des calembours '.

Cette verve copieuse semblait déjà un peu apaisée

vers Ai 5, quand Jérôme écrivait ses Dialogues contre

les Pélagiens. C'est saint Augustin qui, par l'inter-

médiaire de son disciple Orose, l'avait engagé dans

une lutte qui lui tenait si fort à cœur. Augustin se

plut à louer dans ses Dialogues l'expression exacte de

la doctrine catholique K Deux interlocuteurs repré

sentent, l'un, Atticus, le point de vue orthodoxe, l'au-

tre, Critobule, l'opinion adverse : les thèses en pré-

sence y sont donc exposées tour à tour, et cette alter-

nance même obligea Jérôme à observer les formes

dune certaine impartialité.

XIII

Le soir de sa vie fut attristé par les querelles rela-

1. Ep. LVIII, II.

a. Ep. Lxi.

3. Il appelle Vigilantius Dormitantius (comme ennemi des pieuses

veilles). J'observe que Gicéron approuvait expressément ces jeux de mots
sur les noms propres : de Oral., II, lxiii, ih'j.

tx. Ep. CLSxx, 5.



Agd SAINT JÉRÔME

tives à l'origénisme, où il eut à se débattre contre les

attaques personnelles les plus mortifiantes. Il ne peut

être question de raconter ici toutes les phases de cette

lutte douloureuse *
: au moins faut-il esquisser la

physionomie de quelques-uns des protagonistes qui y
furent mêlés, et en indiquer le point de départ.

Dans les dernières années du lY* siècle la gloire

d'Origène brillait encore d'un vif éclat, en dépit des

efforts de quelques-uns pour la voiler. L'entrée en

lice d'un redoutable adversaire allait changer cela. A
partir de 87/1, l'évêque de Salamis, Epiphane. s'assi-

gna pour tâche de perdre Origène et l'origénisme dans

lopinion catholique. A qui douterait encore que l'é-

rudition la plus étendue puisse s'allier dans le même
esprit avec une réelle médiocrité d'intelligence et les

partis-pris les plus entêtés, on pourrait présenter Epi-

phane comme un spécimen assez réussi de ce déplai-

sant amalgame. C'était personnellement un homme
d'une piété édifiante et d'une vie digne de respect ;

mais, tout brûlant d'un zèle passablement brouillon,

il s'était constitué chasseur d'hérésies, et il avait flairé

dans l'origénisme une proie magnifique.

Nous avons dit ce qu'avait représenté Origène pour

la jeunesse laborieuse de Jérôme, le respect, l'admi-

ration qu'il avait voués à l'illustre exégète, sa promp-

titude à taxer d'ignorance quiconque se refusait à

reconnaître en lui le Maître des Eglises depuis l'âge

apostolique (post apostolos Ecclesiarum magistram

nemo nisi imperUus negabit)^. Sous quelles influences

1. Elle est retracée d'une façon très vivante dans l'ouvrage de J. Bro-

chet, Saint Jérôme et ses ennemis, P. igoB. Mais la chronologie des faits

n'est pas toujours exacte chez Brochet : voy. les études importantes de

HoLt. et de JûLicHER dans S.B.B., 1916, p. 326 et s. [et mon analyse dans

la Rev. de Philol., Rev. des Revues, igi/J-

a. De Nomin. hebr. Praef.



LES QUERELLES ORIGÉNISTES /îgD

put donc s'opérer le revirement inattendu qui. aux

environs de lioo, se dessina dans son esprit ?

Il nous faut ici introduire en scène un nouveau

personnage qui va jouer un rôle important dans cette

crise, l'énigmatique Tyrannius RuJQnus.

Rufin était né à Concordia, près d'Aquilée. Il avait

lié connaissance avec Jérôme à Rome, où ils faisaient

tous deux leurs études, et leur amitié s'était resserrée

jusqu'à la tendresse dans le cercle ascétique d'Aquilée.

Quand ce cercle se dispersa, Rufin, devenu moine,

s'attacha à la personne d'une riche patricienne,

Mélanie '
; il devint un peu son directeur de cons-

cience, son indispensable conseiller. En novembre

372, ils partirent tous deux pour l'Orient. Ils s'arrê-

tèrent dabord en Egypte : Rufin y prolongea son

séjour, tandis que Mélanie poussait jusqu'à Jérusalem

et y fondait un monastère, où Rufin la rejoignit en

378. L'influence d'Origène était alors tout à fait pré-

dominante en Orient, surtout en Egypte parmi les

moines. Rufin la subit d'autant plus aisément qu'il

navait pas une originalité d'esprit très vigoureuse. Si

nous jetons un regard sur son œuvre (presque tout

entière postérieure à 397), nous constatons que. mis

à part ses écrits de polémique et un ou deux traités

exégétiques. elle est faite de traductions. Rufin avait

observé qu'on savait de moins en moins le grec en

Occident, que des penseurs de l'envergure d'Origène j
étaient totalement ignorés, même dans les hautes

sphères ecclésiastiques ; il se dit que ce serait besogne

utile que de transposer diverses œuvres maîtresses de

la théologie grecque, fût-ce au prix de quelques infi-

I. C'est Mélanie « l'Ancienne », fille de Marcellinus, qui fut consul
en 34 1- Sa petite-lille, Mélanie « la Jeune », femme de Pinianus, s'ins-

talla à Bethléem en 4i4 avec sa mère Albina, et Pinianus, son mari.



«^96 SAINT JÉRÔME

délités et remaniements, dans un latin aussi correct

et élégant que possible *.

Quand Jérôme et Paula arrivèrent en Palestine (386),

Mélanie et Rufin tenaient à Jérusalem une situation

de premier plan. Comme les pieux pèlerins s'établi-

rent à Bethléem, les menues jalousies et occasions de

dissentiment purent être assez facilement évitées pen-

dant quelques années. — Mais voici qu'en 892, un
certain Aterbius (peut être envoyé par Epiphane) vint

demander à Jérôme et à Rufin de condamner l'origé-

nisme, dont les progrès en Palestine étaient alors sen-

sibles. Jérôme ne put manquer d'éprouver quelque

perplexité. Jusqu'alors il avait surtout envisagé en

Origène l'interprète des Écritures plutôt que l'auda-

cieux constructeur d'idées ; la sainteté d'Épiphane,

son universelle érudition, son zèle orthodoxe durent

intimider son jugement et éveiller en lui une crainte

de dévier de la droite voie, s'il s'attachait obstinément

à défendre tout un système théologique qu'il n'avait

guère scruté jusqu'alors. Bref, il s'associa à la répro-

bation des erreurs qu'Aterbius lui signalait chez le

grand Alexandrin. Rufin, lui, refusa purement et

simplement de recevoir Aterbius. Cette différence d'at-

titude créait d'emblée un certain malaise entre les

deux amis.

Sur ces entrefaites, Epiphane, presque octogénaire,

crut devoir se porter de sa personne à Jérusalem

(sans doute au cours de l'année 892) pour combattre

directement la peste de l'origénisme, dont l'évêque

1. Signalons ici la traduction latine anonyme des Acta Archelai (C.B.,

Beesom) qui dut être rédigée vers la fin du IV' s. Ces deux dialogues de

l'évêque Archelaùs avec Mani constituent une des sources importantes

de l'histoire du Manichéisme. La traduction « palatine » du Pasteur d'Her-

mas ( éd. Gebh.vrot et H\RX\CK., dans Palrum apost. op.,fasc.3, L. 1877)

est de la même époque.



LES QUERELLES ORIGÉNISTES /J97

Jean était infecté. Un duel oratoire où, sous les dehors

d'une courtoisie frémissante, bouillonnaient les pas-

sions adverses, les mit aux prises dans la chapelle du

Saint-Sépulcre. Jean se refusa à tout désaveu de l'o-

rigénisme. Alors Epiphane quitta la ville en pleine

nuit et se réfugia au monastère de Bethléem. Il intima

aux moines l'invitation formelle de ' rompre avec

Jérusalem et son évêque suspect, et, pour qu'ils ne

pussent arguer de nécessités liturgiques, il ordonna

prêtre quasi de force le propre frère de Jérôme, Pau-

linianus. Quelques mois plus tard, il lançait contre

Jean de Jérusalem un ultimatum décisif oiî il le som-

mait de se prononcer sur Forigénisme. Jérôme tradui-

sit cette lettre pour mettre au courant son ami, Eusèbe

de Crémone, qui ne savait pas le grec. Sa traduction

tomba entre les mains de Rufin. Jean et Rufîn purent

croire que Jérôme s'associait personnellement à la

campagne ouverte par Epiphane.

Alors commença une guerre de manœuvres souter-

raines, d'intrigues et de chausse-trapes, coupée de

trêves, de réconciliations verbales, pour reprendre

ensuite avec encore plus d'acharnement et de traîtrise.

En 397, Rufin, revenu en Italie, y mit à la mode la

querelle origéniste et embrigada dans sa rancune les

anciens ennemis de Jérôme. Avec une habileté qui

ressemble fort à de la perfidie, il affectait de mettre

sous le patronage de Jérôme ses tentatives en faveur

d'Origène et rappelait les nombreux témoignages

qu'avait jadis donnés Jérôme de son admiration pour

l'auteur du traité Des Principes. Jérôme protestait :

« J'ai loué, afiirmait-il, l'exégèse d'Origène et non sa

doctrine, son génie et non sa foi, le savant et non le

propagandiste*. » Poussé par ces polémiques bien au-

I. Ep. LXXXIV.

3a



hgS SAINT JÉRÔME

delà de ses hésitations premières, il opposait à la tra-

duction plus qu'édulcorée que Rufin venait de donner

du de Principiis une autre traduction où les omissions

systématiques de Rufin étaient réparées, afin que les

hardiesses périlleuses d'Origène apparussent dans tout

leur jour *. Mais bientôt Rufin, par une singulière

volte-face, désavouait Origène pour concentrer toute

l'ardeur et tout le fiel de sa polémique sur Jérôme.

Aux Apologies de Rufin, Jérôme dut répondre par les

trois livres Contre Rufin, où il décelait la tortuosité de

son ancien ami, ses arguties, ses « pièges de renard »,

et se félicitait de pouvoir enfin lui arracher le masque :

leuius est inimicum cauere qiiani hoslem latentem sub

amici nomine siistlneve (ii, 35).

Cette fois, sa vigueur avait eu raison de la fuyante

souplesse de son adversaire. Rufin prit le parti de se

taire. Il s'enferma à Aquilée et se cantonna dans ses

besognes de traducteur émérite jusqu'au jour où,

fuyant les barbares, il dut s'enfuir vers l'Orient avec

Mélanie, qu'accompagnaient sa fille Albine, Mélanie

la jeune et le mari de celle-ci, Pinianus. Mais la mort

le prit en Sicile (4io).

Jérôme lui-même mourut le 3o septembre 420, dans

sa cellule de Rethléem. Il avait eu la douleur de voir

partir avant lui ses pieuses et doctes amies, qui lui

étaient restées tendrement fidèles à travers toutes les

tourmentes.

XIV

J'ai cherché à donner une idée sommaire du rôle

i. Sur ces traductions, cf. la grande édition du de Principiis par Koets-

CHAU (C.B., 1913) et mon compte-rendu dans B.A.L.A.C, igii, p. 287-390.



CONCLUSION 499

et de la personnalité de saint Jérôme. J'en ai atténué

le moins possible le magnifique relief, tout en me
rendant compte que certains traits ont pu paraître

singuliers à ceux qui conçoivent la sainteté sous un
aspect un peu conventionnel de benoîte douceur.

A ce prix, Jérôme serait un saint hors cadre. Son

imagination ardente, ses passions fougueuses, quoi-

que disciplinées, sa nature violente et éruptive, le

rattachent de toutes parts à l'humanité réelle. Il est

profondément humain. — Mais ce qu'il y a de plus

remarquable chez lui, n'est-ce pas justement qu'avec

ce tempérament tout impulsif, il ait subordonné

constamment à une fin nettement définie l'activité

multiple de sa vie ? Le bien de l'Église, voilà le

but vers lequel tous ses efforts ont convergé. Il lui a

rendu d'immenses services. Par sa revision de la

Bible, il a unifié, il a fixé le texte otj le peuple

chrétien lit la parole de Dieu. Par sa ferveur pour

l'idéal ascétique, il a indirectement relevé le niveau

moral des fidèles et du clergé : car le spectacle de

certains renoncements est, à coup sûr, la meilleure

des propagandes, même auprès de ceux qui ne veulent

ou n'osent s'élever si haut. Et, en même temps, il

répandait le goût du célibat dévoué, du célibat fécond,

préparant ainsi le merveilleux épanouissement monas-

tique du moyen âge. Enfin, comme écrivain, il a

enrichi tout le domaine de la littérature classique :

exégèse, histoire littéraire, biographie, polémique,

et même oraison funèbre, car certaines lettres de lui

sur ses amies défuntes ne sont pas autre chose. II

s'est ainsi assuré la plus grande influence sur la

littérature du moyen âge en Occident. Et par une
exceptionnelle fortune, ses dons de lettré et de savant,

le brillant de son style, tout voisin du style classique,



5oO LES PELERINAGES EN TERRESAINTE

dont il imite jusqu'aux procédés, lui conservèrent la

même admiration auprès des hommes de la Renais-

sance. Il y a peut-être, parmi les Pères de l'Église,

des physionomies plus délicates, plus nuancées, plus

fines, celle d'un Ambroise, d'un Augustin, par exem-

ple. Mais il n'y en a pas de plus vigoureuse, ni dont

on entrevoie mieux, après tant de siècles écoulés, à

travers la lettre morte, la vie, l'expression et la

flamme.

XY

Dans une lettre adressée à Marcella, les amies de

Jérôme, Paula et Eustochium, décrivaient avec une

ardeur pieuse et naïve leur félicité en cet Orient pri-

vilégié ^
:

« On peut voir ici les premiers personnages de l'univers...

Quiconque brille le plus dans les Gaules se hâte d'y accourir. Du
fond de son pays que l'Océan sépare de notre monde à nous, le

Breton, dès qu'il a fait quelque progrès dans la religion, aban-

donne son soleil occidental, et vient chercher une ville qu'il ne

connaît que de réputation et par ce qu'il en a lu dans les Saintes

Écritures. . Que dirons-nous des Arméniens, des Perses, des

peuples de l'Inde et de l'Ethiopie, de l'Egypte, voisine de la Pales-

tine et si fertile en solitaires, du Pont, de la Cappadoce, de la

Coelé-Syrie, de la Mésopotamie et de tout l'Orient?

Ici, on ne rivalise que d'humilité. Le dernier de tous y passe

pour le premier. Nulle différence dans le vêtement, rien qui

cherche l'admiration. On se met comme on veut sans s'exposer

au blâme ni à la louange... On ne se déchire pas ici, comme on le

fait ailleurs, à pleines dents. Point de luxe, point de volupté : mais

tant de lieux de prières qu'un jour ne suffirait pas à les visiter...

Ohl quand viendra-t-il, le jour où un coursier tout hors d'haleine

nous apprendra que notre Marcella a abordé en Palestine, et où

I. £/). xLvi, 10 et s.



LES PÈLERINAGES EN TERRE SAINTE 5oi

les chœurs des moines, les essaims des vierges répandront partout

celte nouvelle ;... le jour où il nous sera donné d'entrer avec vous

dans la grotte du Sauveur, de pleurer au sépulcre du Christ

avec sa sœur, d'y pleurer avec sa mère, de baiser le bois de la

Croix, et de monter d'esprit et d'âme avec le Seigneur au mont
des Oliviers; de voir ressusciter Lazare tout embarrassé de bande-

lettes, et de contempler les eaux du Jourdain purifiées par le

baptême de Jésus... Nous irons à Nazareth, et nous y verrons la

« fleur » de la GaUlée, car Nazareth veut dire fleur. Non loin de

là, nous verrons Cana, où l'eau fut changée en vin. Nous monte-

rons à Itabyrium, etc.. »

Un des faits notables du IV* siècle, ce fut justement

l'ardeur de piété qui, dès cette époque, porta tant de

chrétiens et de chrétiennes en Terre-Sainte d pour y
adorer, comme dit saint Jérôme {Ep. xlvii, 2), les

vestiges des pas du Sauveur et pour y voir dans

toute leur fraîcheur les traces de la Nativité, de la

Croix et de la Passion ».

L'afflux des pèlerins à Jérusalem n'allait pourtant

pas sans dommage. Moins optimiste, à de certains

jours, que les mystiques patriciennes, saint Jérôme

n'hésitait pas à déconseiller à Paulin de Noie d'y

venir* :

« Ne vous imaginez pas que quelque chose manquera à votre

foi, parce que vous n'aurez pas vu Jérusalem, et n'allez pas nous
croire meilleurs, parce que nous pouvons y demeurer... Si les

lieux qui ont vu s'accomplir le mystère de la Croix et de la

Résurrection n'étaient pas dans une ville surpeuplée, où l'on

trouve une curie, une garnison, des prostituées, des mimes, des

bouffons, tout comme dans les autres villes; s'ils n'étaient fré-

quentés que par des solitaires, tous les solitaires, assurément,

devraient souhaiter d'y fixer leur habitacle. Mais quelle folie de

renoncer au siècle, de quitter son pays, d'abandonner les villes,

de faire profession de moine, pour vivre, loin de chez soi, au
milieu d'une population beaucovip plus dense que dans sa propre

I. Ep. Lviii, /i et s. (C.V., LIV, oSa). Comp. saint Grégoire de Nysse,

Ep. II.



502 LES PÈLERINAGES EN TERRE-SAINTE

patrie! On accourt à Jérusalem de tous les coins de l'univers.

Cette cité est pleine de toutes sortes de gens, et l'on y voit une

telle cohue d'hommes et de femmes qu'on est obligé d'y suppor-

ter maint spectacle qu'on réussissait à éviter ailleurs en une cer-

taine mesure. »

Il avait dit pourtant naguère que les pèlerinages

aux Lieux-Saints étaient « une partie de la foi » {pars

fidei^), et une mauvaise humeur passagère n'altérait

pas en lui cette conviction. On le voit bien à la façon

dont il raconte dans son Epitaphium Paulae le voyage de

Paula vers la Galilée. Cette lettre de consolation {Ep.

cviii), adressée à Eustochium, — une des plus émou-

vantes qui soient sorties de sa plume, — offre encore

cet intérêt de dérouler toute la série des étapes par

où passa la descendante des Gracques et des Scipions

jusqu'à son installation dans sa cellule de Bethléem :

l'île Pontia, Méthone (au sud de la Messénie), Chypre,

Séleucie, Antioche, la Coelé-Syrie et la Phénicie,

diverses localités de Terre-Sainte, Jérusalem, et enfin

Bethléem, qui devait être pour elle le point de départ

d'un nouveau périple à travers la Palestine et

l'Egypte.

Nous possédons d'autres relations de voyage en

Terre-Sainte, écrites par les pèlerins eux-mêmes. Il en

est deux qui appartiennent au IV* siècle, l'Itinéraire

de Bordeaux à Jérusalem, qui se réfère à 333, et la

Peregrinatio dite ^Etheriae, que l'avis des critiques

les plus compétents rapporte au dernier quart du

IV* siècle.

Vltinerarium a Bardigala Hierusalem usqae et ab

Heraclea per Aulonam [Aulona, en lUyrie, sur la côte

1. Ep. XLII, î.



LA PEREGRINATIO /ÎÎTHERIAE 5o3

-de la mer Ionienne] et per urbein Romain Mediolanum

usque, sans nom d'auteur, n'est guère qu'une nomen-
clature topographique, dressée par un pèlerin qui,

parti de Bordeaux pour Jérusalem, revient dans sa

ville natale par Gonstantinople, Rome et Milan, après

un séjour de quelques mois en Terre-Sainte. Sa préoc-

cupation presque unique est de marquer les distances

entre les relais de poste (mutatio) où il s'arrête, les

villes qu'il traverse et les gîtes (mansio) où il passe la

nuit. La partie relative à la Terre-Sainte prend un
tour descriptif un peu moins aride, mais avoisine

encore le simple catalogue, avec adjonction de

souvenirs bibliques. L'ensemble est de la plus rebu-

tante sécheresse.

La Peregrinatio Mtheriae a un caractère différent.

Elle fut trouvée par Gamurrini dans le même manus-'

crit d'Arezzo qui lui livra aussi le de Mysteriis et des

fragments d'hymnes attribués à saint Hilaire. Ce

manuscrit du XP siècle avait appartenu précédemment
au Mont-Cassin. Dom de Bruyne * a découvert depuis

lors quelques fragments de la Peregrinatio dans un
manuscrit de Madrid (s. ix).

C'est le récit d'un pèlerinage fait par une femme
aux lieux saints. Elle s'adresse à ses « sœurs » {domi-

nae uenerabiles sorores, dominae animae meae, dominas

sorores, dominae, lumen meum), sur un ton affectueux

et enjoué, et c'est à leur intention qu'elle consigne

par écrit ses impressions et ses souvenirs. Le récit est

incomplet. La partie conservée nous montre la

I. R.Bén., XXVI (1909), p. 481 et s. L'ouvrage de Petrus Diaconus, de

iocis Sanctis (xi* s.), où est utilisée la Peregrinatio, permet aussi d'y

compléter certaines lacunes (Cf. Geyer, dans C.V., t. XXXIX, p. xiin). —
Histoire du manuscrit d'Arezzo, dans la Revue du Monde catholique, 1888,

I, p. 31 et s.



5o/i LES PÈLERINAGES EN TERRE-SAINTE

voyageuse au pied du mont Sinaï. De là, elle se rend

à Jérusalem, qui est son point d'attache. Au bout de

quelque temps, elle se dirige vers le mont Nébo, en

Arabie (x, i), revient à Jérusalem, repart vers VAusilis

regio, aux confins de l'Idumée et de l'Arabie, pour y
voir le tombeau {inemoria) de Job (xiii, i), et, après

un nouveau séjour dans la Ville Sainte, elle songe au

retour dans sa patrie. Mais auparavant, elle tient à se

rendre encore en Mésopotamie, afin d'y visiter les

solitaires dont elle a entendu vanter la vie extraordi-

naire, et aussi le tombeau de saint Thomas, à Edesse

(xvii, i). Elle s'achemine donc d'Antioche vers la

Mésopotamie, et, une fois sa curiosité satisfaite {at

sum satis curiosa, confesse-t-elle, xvi, 3), elle se dirige

sur Constantinople par Antioche, la Cilicie, la Cappa-

doce, la Galatie, la Bithynie, et la mer (xxii-xxiii).

C'est à Constantinople même qu'elle rédige le récit

de ses voyages (xxiii, lo). Elle y ajoute, pensant que

ses sœurs y prendront quelque intérêt, une sorte d'ap-

pendice sur la liturgie propre à l'Eglise de Jérusalem

(xxiv, i). Ce supplément est à soi seul presque aussi

long que la partie subsistante de la narration propre-

ment dite : encore la fin manque-t-elle.

Le ton de l'opuscule est parfaitement simple et

allégé de toute rhétorique. L'intérêt qui s'en dégage

est réel, mais encore faut-il en définir l'espèce. Les

amateurs de pittoresque seraient déçus. La pèlerine

n'est pas insensible aux beautés naturelles ; le flux

puissant et « terrible » de l'Euphrate lui rappelle, en

plus fort, le cours du Rhône '
; elle prend plaisir à

décrire les amples perspectives qu'elle a découvertes

du haut du mont Nébo ^ Mais elle ne poursuit point

I. xvm, 2 (Geteb, p. 6i).

a. XII, 3 (p. 53).



LA PEREGRINATIO .-ETHERIAE 5o&

l'épithète (( rare » : iiallcm inJinUarn, aalde palchram,

uallem palchram salis el amoenam, uallem amoenissi-

mam, horlos palcherrimos, horlas gralissimus, ces adjec-

tifs peu voyants lui suffisent'. Ce dont elle est avide,

et presque uniquement, c'est de contempler les lieux

dont les Ecritures ou les légendes pieuses lui ont fait

connaître le nom, de réaliser par une vue directe les

histoires émouvantes dont son imagination de moniale

est pleine. Guidée par les moines qu'elle mobilise

avec une naïve confiance très sûre de soi, elle se fait

montrer, dit-elle, « singula loca, quae semper ego

iuxta scripturas requirebam * ». Une prière, la récita-

tion des psaumes, porte chaque fois à Dieu le témoi-

gnage de sa gratitude pour le bonheur ainsi goûté.

Si l'on fait abstraction du point de vue proprement

littéraire, la Peregrinalio est un document précieux.

On y trouve une foule d'indications topographiques,

assez détaillées pour que la science en puisse tirer

parti. La philologie y recueille des locutions de la

latinité populaire tardive. Mais c'est surtout pour
l'histoire de la liturgie que l'enrichissement est sensi-

ble : « Celle qui a écrit ces pages nous donne dans les

plus minutieux détails la description des cérémonies

liturgiques et des offices de chaque jour. Elle nous

parle des principales fêtes de l'année ecclésiastique à

une époque où les autres écrivains restent muets sur

ce sujet ou ne fournissent que quelques renseigne-

ments vagues et incomplets ^ «

Quel est l'auteur de la Peregrinalio ? Question sou-

vent discutée, qui semble avoir reçu une solution.

I. I, I ; nu, a ; xvi, 2 ; ix, 4 ; iv, 7.

a. VII, 2 (p. 47, 1. 7).

3. DoM Cabrol, op. cit., p. 5.



5o6 LES PÈLERINAGES EN TERRE-SAINTE

non pas certaine, mais raisonnable et plausible. La

pèlerine devait occuper un certain rang, si l'on en

juge aux égards qu'elle rencontre, soit du côté du

clergé, soit de la part des autorités officielles, qui met-

tent à sa disposition des soldats pour la protéger.

Gamurrini proposa de reconnaître en elle la belle-

sœur [il disait à tort : la sœur] du consul Rufin, qui,

au témoignage de Palladius {Hist. Lausiaque, LV, i),

s'acheminait vers la fin du IV" siècle de Jérusalem en

Egypte. Elle s'appelait XiXjSavva, et Gamurrini rendit

ce nom en latin par Silaia. — Un travail de dom Féro-

tin, paru en igoS dans la Revue des questions histori-

ques S a renouvelé le débat. Dom Férotin appela l'at-

tention sur une lettre incluse dans un manuscrit de

l'Escurial, où un moine espagnol, Valerius, qui vivait

en Galice dans la seconde moitié du VIP siècle, s'a-

dressant aux moines du Yierzo {Jratres Bergidenses),

leur propose, pour exciter leur zèle, l'exemple admi-

rable du voyage accompli en Orient à travers toutes

sortes de difficultés par la vierge -/Etheria ^ A la

manière dont il décrit les méritoires épreuves d'/Ethe-

ria, on s'aperçoit qu'il songe à la prétendue Siluia,

selon toutes les apparences \

I. T. LXXIV, p. 367 et s.

a. Cette lettre avait déjà été imprimée dans la P.L. de Migne (LXXXVII,

421). Édition critique par Z. Garcia, dans A. B., XXIX (1910), p. SgS et s.

Les manuscrits de la lettre de Valerius (on en a retrouvé plusieurs)

donnent les formes suivantes : Etheria, Echeria, Eiheria, Aeiheria, Egeria.

La forme /Etheria doit être préférée, en raison d'un tour où l'auteur

semble sous-entendre un jeu de mots : « ... ut... aelherea hereditaret

régna » (Garcia, p. 398).

3. M. Paul Lejay reste assez sceptique (R.G., 190g, i, i65) : « La com-
binaison qui a fourni le nom d'Etheria est ingénieuse ; mais une décou-

verte nouvelle peut suffire à renverser le château de cartes. Des concor-

dances littérales entre deux textes de ce genre ne prouvent rien : il y
avait déjà des Baedeker ou des Vasi, copiés sans vergogne par les

Stendhal du temps. »



LA PEREGRINATIO /ETHERIAE 607

/Elheiia était-elle originaire elle-même de Galice,

ou venait-elle d'un des monastères de Marseille ou

d'Arles ? Les recherches des philologues n'ont pas

éclairci ce point litigieux. Il est encore très difficile,

dans l'état actuel de la science, et il le sera peut-être

toujours, de distinguer d'une façon précise les carac-

tères spécifiques des latinités nationales, de dire à

coup sûr ce qui fut « gallicisme », « hispanisme »

ou (( africanisme ». La comparaison entre le Rhône et

l'Euphrate, que j'ai mentionnée plus haut, n'autorise

point non plus de conclusion hien solide : la voya-

geuse a pu voir le Rhône et remarquer l'impétuosité

de son cours, sans avoir vécu sur ses bords.

Il n'y a pas de raison décisive d'abaisser jusque

vers le milieu du VI* siècle la date de la Peregrinatio '.

On a remarqué la rareté relative des sanctuaires de

martyrs qui ont attiré son attention : au VP siècle,

ils l'eussent sollicitée bien plus souvent. Le terminus

post quem est fourni par le § xx, 12 : à une question

de la pèlerine, qui voudrait visiter le pays où a vécu

Tharé (cf. Genèse, xi, 28), l'évêque à qui elle s'adresse

lui fait observer que les villes de Nisibis et de liur ne

sont pas accessibles aux Romains, cette région étant

au pouvoir des Perses. Or la domination persane s'éten-

dit sur la contrée à partir de 363 : après la mort de

l'empereur Julien (26 juin 363), Jovien fut contraint

de céder à Sapor, en échange d'une paix de trente

ans, les cinq provinces transtigritanes -. Le terminus

ante quem est plus douteux : vEtheria écrit (xix, 2) :

I. C'est la thèse de Meister (Rh.M., LXIV [1909], 3a7-39a), réfutée par
Deconinck. (R.B., 1910, p. 432-445), Baumstark. (Oriens Christ., I (1911I.

p. 3i-86), Weigand (Byz. Zeilscli., 191 1, p. i-a6), Delehaye (A.B., XXXI
{i9ia],p. 346).

a. Ammien-Marcellin, XXV, n.



5o8 LES PÈLERINAGES EN TERRE-SAINTE

(( Peruenimus Edessam. Ubi cum peruenissemus, sta-

tim perreximus ad ecclesiam et ad martyrium sancti

Thomae. » On dirait à première vue qu'elle distin-

gue d'une part l'église, d'autre part le tombeau de

l'Apôtre. Or nous savons que les reliques de saint

Thomas furent transportées en Sg/i dans l'église

même. Mais il n'est pas sûr que le et soit « disjonc-

tif » '. Quoi qu'il en soit, un certain nombre d'indices,

spécialement d'ordre liturgique, conseillent fortement

de placer la Peregrinatio vers la fin du IV^ siècle.

Ce serait sortir de notre cadre que d'examiner ici

les autres récits de pèlerinages que les siècles sui-

vants, du Y* au VHP, nous ont légués. Mais il est

permis du moins de marquer l'importance de ces

itinéraires, et d'une façon générale des voyages en

Terre-Sainte, au point de vue de l'histoire de la civi-

lisation. Ils ont élargi pour l'Occident les perspecti-

ves géographiques et historiques qui tendaient à se

rétrécir, du fait de la rupture de la grande unité

romaine. Ils ont préparé de loin le magnifique

mouvement des croisades. Le culte des reliques, la

liturgie ont subi l'impulsion des usages orientaux,

spécialement de ceux de l'Eglise de Jérusalem.

Mainte légende (comme celle du Graal) eut la même
origine. Et il n'est pas jusqu'à l'art monumental,

iconographique, décoratif du moyen-âge qui ne décèle

des influences syriaques et palestiniennes.

XVI

Sulpice-Sévère collabora puissamment, lui aussi, à

1. V. en effet p. 65, L ao-aa, et p. 70, i, deux passages qui fournissent

des parallèles significatifs.



SULPICE-SEVERE bog

développer en Occident le goût de l'ascétisme. Il était

originaire d'Aquitaine '. Né vers 36o, de parents chré-

tiens, étudiant à Bordeaux, avocat renommé, un riche

mariage qui l'avait fait entrer dans une famille consu-

laire semblait lui apporter toutes les chances de bon-

heur, quand sa jeune femme mourut. Dès lors Sul-

pice-Sévère résolut de se tourner vers une vie de i^iété

et de renoncement. L'exemple de son ami de prédi-

lection, Paulin, — le futur Paulin de Noie — , l'en-

courageait, au cours de celte crise de conscience, et

son vœu était également favorisé par sa belle-mère

Bassula, dont il était aimé tendrement. Il vécut pen-

dant quelques années dans le voisinage d'Elusa

(= Eauze) en Aquitaine, et aussi à Toulouse et à Elu-

sio (= Font d'Alzonne) en Narbonnaise. La réputa-

tion de saint Martin lui donna un vif désir de

connaître l'illustre évêque. Il se rendit à Tours en 896

avec l'arrière-pensée, qu'il avoua plus tard, de se faire

un jour son biographe ^ Depuis lors il ne manqua
plus, affîrme-t-il, de le visiter régulièrement, jusqu'à

deux fois dans la même année. L'influence de Martin

paracheva le travail qui se faisait en son âme. D'autre

part, les lettres de Paulin l'exhortaient de loin à

accomplir jusqu'au bout son sacrifice. Sulpice avait

vendu déjà une partie de ses biens, mais la pauvreté

lui faisait peur '. Il ne réalisa qu'en 899 son projet

de rompre avec le monde, soulevant ainsi un scandale

presque aussi vif que celui que Paulin avait naguère

déchaîné. Paulin le détourna de répondre aux incri

minations de ses détracteurs *.

1. Gennadius, de Vir. ill., six; DiaL, I, xxvii, a.

a. Vila M., xxv.

3. Paulin de Noie, Ep. xi, ia-i3.

/(. Ep. I, a.



5lO SULPICE-SÉVÈRE

Sulpice s'installa à Primuliacum ', avec sa belle-mère

et un groupe de pieux amis, tout entier à ses travaux

littéraires, dont il attendait quelque gloire pour l'É-

glise et pour lui-même. D'après la notice de Genna-

dius, il aurait reçu le sacerdoce : ce qui est sûr, c'est

que l'accent « laïc » est resté sensible dans ses écrits.

Gennadius affirme qu'ayant donné dans le pélagia-

nisme, il reconnut bientôt son erreur, et s'en punit

en s'infligeant un silence absolu jusqu'à sa mort.

Nous n'avons aucun moyen de contrôler ce rensei-

gnement -.

La Chronique, Chronica, n'est qu'un ouvrage de

vulgarisation. Sulpice voulait présenter un abrégé de

l'histoire du christianisme écrit d'une façon attrayante,

et capable, malgré sa brièveté concertée, d'intéresser

le public lettré ^ Ce genre d'abrégés était alors assez

en faveur : qu'on se rappelle le Breviariam d'Eutrope,

celui de Festus, etc. Sulpice prend le récit des faits à

la création même et le conduit jusqu'au consulat de

Stilicon (4oo). Il analyse, en prêtant une attention

spéciale à la chronologie, les livres de l'Ancien Tes-

tament, qu'il lisait dans le grec des Septante
; quant

au Nouveau Testament, il s'abstient par respect de

mettre en œuvre les événements historiques qui y
sont racontés *. Il trouva un bon guide en Eusèbe

de Césarée dont il utilise la Chronique, sans le nom-
mer, non plus qu'aucune de ses autorités profanes,

s'étant contenté d'avertir une fois pour toutes son lec-

I. Il y a controverse sur la localisation de Primuliacum. V. abbé

L. RiCAUD, Sulpice-Sévère et sa Villa de Primuliac à Saint-Secer-de-Fiustan,

Tarbes, 191/i, qui résume ces débats, p. 179 et s.

a. Il paraît sujet à caution. Voy. T. R. Glover, Classical Rewiew, 1899,

p. ai I.

3. Voir le début I, i.

4. Chron., II, xxvii, 3 (Halm, p. 82).



SULPICE-SÉVÈRE 5ll

teur • qu'il se servirait des historlcis mundialibus ^

Pour quelques épisodes où il était particulièrement

renseigné, son exposé prend plus d'ampleur, par exem-

ple pour l'affaire du priscillianisme, à la fin du second

livre. M. Babut a cru démêler certaines affinités de

Sulpice avec la secte. Assurément Sulpice éprouvait

une vive animosité contre quelques-uns de ceux qui

avaient le plus ardemment combattu la doctrine de

l'hérésiarque ; il ne pardonnait pas aux partisans

d'Itacius les accusations qu'ils avaient osé formuler

contre saint Martin lui-même ; et l'indignation qu'il

en avait ressentie avait pu par contre-coup affaiblir

son aversion personnelle à l'égard des théories de

Priscillien. Mais que l'on pèse chacune des expres-

sions qui lui servent dans la Chronique à qualifier le

priscillianisme, et l'on verra si c'est par la douceur

qu'elles se caractérisent'. Ce petit ouvrage est écrit

dans un style rapide et nerveux qui atteste une forte

culture. Sulpice s'était engagé vis-à-vis de lui-même,

lors de sa conversion, à ne plus lire les auteurs pro-

fanes *
; mais il continuait de bénéficier de la forma-

tion solide qu'il leur devait. Assez peu lue au moyen-
âge — nous n'en avons qu'un seul manuscrit, un
Palatinas, aujourd'hui Vaticanus 824, du XP s., — la

Chronique reconquit grande faveur depuis la Renais-

sance auprès des lettrés.

Son immense popularité littéraire, c'est à ses opus-

cules sur saint Martin que Sulpice-Sévère la dut : la

Vie, rédigée dans les derniers mois de 896, et qui

1. I, I.

a. Bernats (Ueber die Chronik des S. S., dans Ges. AbhandL, II, 167 et s.)

remarque qu'il a compulsé pour l'histoire des Diadoques des historiens

grecs inconnus de nous.

3. II, xLvi, I ; 4 ; 5 ; 6 ; 7 ; xlvii, 3, 4 ; XLvm, 3, 3 ; xlix, 9 ; li, 5.

tt. Cf. Paulin do Noie, Ep. xxii, 3 ; cf. v, 6 et xxx, i.



5l2 SULPICE-SÉVÈRE

parut en 897, après la mort de Martin ; les trois lettres

complémentaires qui racontent ses derniers moments ;

enfin les deux Dialogues * publiés seulement vers ko?)/ k,

et qui, dans une conversation de deux journées

entre Sulpice-Sévère, Gallus, ancien moine de Mar-

moutier et élève de saint Martin, et un certain Pos-

tumianus, lequel revient d'Orient, confrontent quel-

ques-unes des merveilles réalisées par saint Martin

avec celles des ascètes chrétiens orientaux.

S'il est un saint dont les historiens les plus « indé-

pendants » aient parlé avec sympathie, ou même avec

une sorte de piété, c'est assurément saint Martin. Gas-

ton Boissier saluait en lui « l'idéal d'un saint fran-

çais "' ». « Le Christ mis à part, écrit Camille JuUian^

aucun personnage du christianisme n'a exercé, vivant

et surtout mort, une si tenace influence... C'est dans

toute l'histoire du christianisme le phénomène le plus

semblable au phénomène initial, le nom, la vie et le

souvenir du Christ. » E.-Ch. Bahut* a reproché à ces

érudits de continuer sans s'en apercevoir une tradition

hagiographique dont les titres seraient plus que sus-

pects. Il s'est attaché à diminuer l'autorité du témoi-

gnage de Sulpice-Sévère sur saint Martin. Babut cons-

tate que pour composer le portrait de son héros, Sul-

pice-Sévère a emprunté plus d'un trait à la Vie d'An-

toine de saint Athanase, à saint Jérôme, à saint

Hilaire ; il a utilisé quantité de souvenirs livresques

qu'il a audacieusement incorporés à sa biographicen

les donnant comme authentiquement martiniens. « La

I. Les éditions antérieures à celles (Î'Halm en donnent trois; mais les

meilleurs manuscrits n'indiquent aucune coupure vers le milieu du pre-

mier dialogue (cf. Halm, p. vu).

a. Fin du Pagan., Il, 69.

3. R.E.A., t. XII (1910), p. a6o.

II. Sailli Marlin de Tours, Paris, s. d., p. 1/I6.



SULPICE-SÉVÈRE ET SAINT MARTIN 5l3

vie de saint Martin, écrit Babut, est une véritable

anthologie de faits merveilleux de provenances diver-

ses, que Sulpice a mis arbitrairement au compte de

son personnage. » Les mœurs littéraires du temps

autorisaient, il est vrai, une large part de fiction dans

ce genre de récits, mais Sulpice aurait quelque peu

abusé du droit au mendaclam, alors concédé aux « aré-

talogues » ou narrateurs de miracles. La conclusion

de E.-Ch. Babut est que nous ne savons à peu près

rien du véritable caractère et du rôle authentique de

saint Martin ; qu'il dut être un assez pauvre homme,
de réputation fort contestée dans la seconde partie de

sa vie ; et que les historiens, trop férus des écrits de

Sulpice-Sévère, ont naïvement donné dans le « so-

phisme du document », lequel « consiste à présumer,

aux époques dont on n'a conservé que peu de textes,

que les hommes et les faits ont eu dans l'histoire

réelle la même importance que dans l'histoire écrite ».

Pour apprécier équitablement la thèse de Babut, il

faut relire l'œuvre de Sulpice-Sévère. Il en reste une

impression assez équivoque. Le talent littéraire de

Sulpice est hors de cause. Peut-être même Babut a-t-il

eu tort de contester comme il l'a fait son information,

puisqu'il admet que Sulpice a pu rester à tout le

moins u quelques mois » auprès de Martin (p. 60). Ce

qui inquiète davantage, ce sont, parmi tant de récits

bizarres et d'épisodes parfois burlesques ou même sca-

tologiques ', ces certificats de véracité que Sulpice se

décerne à lui-même. S'il avait la conscience tranquille,

éprouverait-il ce besoin de jurer à tout propos qu'il

dit vrai ? En fait Babut a montré dans un fort bon
chapitre (p. 78 et s.) comment Sulpice a plus d'une

I. Par ex. Vita M., xvii, 7.

33



5 1,4 SULPICE-SÉVÈRE

fois enrichi sa narration en démarquant des Vies

antérieures ou en exploitant des thèmes traditionnels.

Gela ne dénote pas chez lui un scrupule d'exactitude

aussi éveillé qu'il voudrait le faire croire. Depuis la

iameuse Vie d'Antoine, par Athanase, il était entendu

que toute biographie chrétienne devait être une sorte

'F « épopée de miracles * ». D'ovi la nécessité pour le

biographe de puiser de toutes mains pour grossir le

nombre de ces uirtutes. Crédulité sans bornes, ou

désir secret de se divertir aux dépens de son lecteur,

on se demande plus d'une fois laquelle de ces deux

dispositions il faut soupçonner chez Sulpice. Bahut,

iii'est pas le premier critique qui ait élevé des doutes

sur sa parfaite ingénuité, mais il a apporté des rai-

sons nouvelles de se méfier de lui, et l'on conviendra

après l'avoir lu que d'écrire une vie véritablement

historique de saint Martin est chose difficile en l'état

de nos sources.

N'en concluons pas, comme le fait Babut, que

saint Martin n'ait été daiis la réalité de l'histoire qu'un

personnage sans envergure. S'il n'avait laissé en Gaule

aucun souvenir profond, aucune trace lumineuse,

l'œuvre de Sulpice-Sévère, quelque enthousiaste, quel-

que habile qu'elle fût, aurait-elle suffi à le promou-

voir à de telles destinées ? Cela ne laisse pas que de

faire difficulté.

Babut attache une grande importance à ce fait

qu'en dehors de Sulpice et de Paulin de Noie, à l'ex-

ception aussi de l'épitaphe viennoise de Fœdula (qui

dut être gravée entre /iio et klxo), le nom de Martin

n'est pas mentionné dans la littérature gauloise de la

j)remière moitié du V siècle. Il en conclut que l'évê-

I. Expression de Cam. Jollian dans R.E.A., 191 1, p. 3a8.



SULPICE-SÉVÈRE ET SAINT MARTIN 5l5

que n'occupait point dans les préoccupations de son

époque la place que lui assigne Sulpice, et que les

effets de l'apothéose aménagée par Sulpice ne se sont

fait sentir que lorsque eut disparu la génération qui

avait connu le véritable Martin. — Ces déductions

sont assez hasardées. Il y a dans l'histoire littéraire

des premiers siècles chrétiens beaucoup de ces silences

déconcertants. Croirait on que TertuUien ne cite nulle

part Hippolyte de Rome ni Clément d'Alexandrie, pas

plus qu'Hippolyte ou Clément d'Alexandrie ne citent

TertuUien ? Ni saint Ambroise ne parle de saint

Jérôme, ni saint Athanase ne nomme saint Hilaire.

On trouverait d'autres exemples de telles bizarreries.

Pour pouvoir les imputer à la malveillance ou à une

indifférence voulue, il faudrait posséder en son inté-

gralité la littérature de l'époque. Et encore le simple

hasard a-t-il parfois des jeux singuliers.

Tel qu'il est, le portrait de saint Martin, plus hiéra-

tique dans la Vie, plus familier dans les Dialogues,

fut un ravissement pour les premiers lecteurs qui le

connurent. A Rome, on s'en disputait les exemplai-

res *. Il devint le modèle des hagiographes. Paulin

de Noie, Hilaire d'Arles, dans sa Vie de saint Hono-
rât ^ Uranius dans sa Mort de Paulin de Nole\ Possi-

dius dans sa Vie d'Augustin, Paulin de Petricordia

(= Périgueux) dans les six livres de sa Vila Martini*,

1. Voir surtout Dial., 1, xxiii (Halm, p. 176) : « Deinde cum tota cer-

tatim urbe raperelur, exultantes librarios uidi, quod nihil ab his

quaesluosius haberetur, siquidem nihil illo promptius, nihil carius

uenderetur. »

2. MiGNE, L, 12/19-127».

3. Ibid., LUI, 859-866.

Zi. Ibid., L\i, 1009-1076. C.V., XVI (1888, Petschenig). C'est une épopée
en vers, composée vers 470, dont les trois premiers livres reposent sur

la Vila S. Martini par Sulpice, les deux suivants sur les Dialogues, le



5l6 SAINT JÉRÔME

Grégoire de Rome dans ses Dialogues, Grégoire de

Tours, Fortunat, s'en inspirèrent. Il existe des cen-

taines de manuscrits de l'œuvre de Sulpice *, dont le

succès s'est prolongé jusque dans les temps moder-

nes.

La physionomie de l'auteur lui-même est une des

plus complexes de cette fin du IV' siècle. Il y a de l'é-

nigme en Sulpice-Sévère : dans quelle mesure ce fin

lettré, ecclesiasticorum purissimus scriptor, comme l'ap-

pelait Scaliger, croyait-il personnellement aux histoi-

res qu'il racontait si bien ? On peut soupçonner chez

lui beaucoup de malice, si l'on en juge à la causticité

avec laquelle il juge certains moines et surtout l'épis-

copat de son temps ^ Il reste intéressant et original,

même si l'on se refuse à lui attribuer toutes les arrière-

pensées dont on s'est plu à compliquer sa person-

nalité.

sixième sur les données fournies par Perpétuas, évoque de Tours. —
Traduction française, par Gorpet, i85î (Coll. Panckoocke). Quelques

morceaux sont traduits dans F. CLÉMEriT, Les poètes chrétiens, P. iSS'j,

p. 267-381.

I. Halm distingue deux familles, Vllalica (manuscrit principal, un
Veronensis du vu° s.) ; la Gallica et Germanica (manuscrit principal, un
Quedlinburgensis [= Quedlinburg, en Saxe] du ix" s.)-

». Vita M., II, XX, I ; XI ; xxvh ; Dial., I, n, 3-4 ; I, xxiv, 3 ; I, xivi,

3, etc. ; Chron., II, li, 19.



LIVRE QUATRIÈME

LA DÉCOfVÎPOSBTION DE L'EMPIRE





CHAPITRE I

Saint Augustin et l' Augustinianisme

BIBLIOGRAPHIE

L'édition bénédictine de saint Augustin a toute une histoire

(Cf. Kukula, dans S.B.W., 1890, 1893, 1898; et Ingold. Hist. de

l'(d. bénéd. de S. Augustin, Paris 1903). Commencée, sur la sug-

gestion du grand Arnauld, par les soins de dom Delfau et de

dom Robert Guérard, elle parut compromise une première fois

€1 1670, ces deux religieux ayant été relégués dans une abbaye

éoignée, peut-être à cause de certaines appréciations hardies

sir les abus de la conimende. Dom Blampin se substitua à eux et

poursuivit leur tâche avec zèle. L'impression fut mise en train

It 5 octobre 1677, et au début de 1680 paraissait le tome premier.

Ine équipe de diligents travailleurs, parmi lesquels dom Pierre

Constant, dom Claude Guénié, dom Nicolas Goyzot, dom Martène,

loussait le travail de son mieux. — Quelques menues escar-

nouches avaient déjà révélé que des yeux sans bienveillance

surveillaient de loin l'entreprise. La guerre véritable s'ouvrit en

1678 par un pamphlet anonyme qui se donnait comme écrit par

« un des plus considérables abbés de l'Allemagne » et où la

Congrégation de Saint-Maur était accusée de favoriser les erreurs

de Jansénius. Ce fut naturellement sur les jésuites que les soup-

çons tombèrent, et il semble en effet que la lettre avait été rédi-

gée par l'un d'eux, le P. Langlois.

Certains membres de l'épiscopat se laissaient déjà émouvoir.

Mais Bossuet prit énergiquement devant le roi la défense des

Bénédictins. D'autres libelles anonymes étaient lancés dans le

public. Les Bénédictins avaient décidé d'abord de ne rien

répondre. Ils durent bientôt renoncer à cette tactique, qui aurait



520 SAINT AUGUSTIN

pu tourner à leur préjudice. Il y eut foison de répliques et de

contre-répliques. Le plaidoyer le plus habile en faveur de la

Congrégation de Sainl-Maur fut celui de Bernard de Montfaucon

(il signait D.-B. de Rivière). Cette lutte, dont il est impossible

de raconter ici les multiples épisodes, prit fin le 7 juin 1700 par

la victoire complète des Bénédictins : un décret du Saint-Office

condamna trois des pamphlets dirigés contre eux, en particulier

la fameuse lettre de l'abbé « allemand », qui avait allumé l'in-

cendie. Quelques semaines plus tard, le général de la Congréga-

tion présentait au roi le dernier volume de « cette édition de

saint Augustin qui leur avait donné tant de soucis ». A diverses

reprises, en 1707, en 1712, en 1730, leurs adversaires essayèrent

de ranimer la querelle, niais sans succès.

Pour les diverses éditions voir le Tableau n° VIII,

Il manque encore une bonne biographie française de saint

Augustin. Très attachant par le charme du style, le Saint Augus-

tin (Paris, s. d.), de Louis Bertrand, complété par Les phis belles

pages de saint Augustin, P. 1912, est loin de reproduire la com-

plexité du modèle.

La bibliographie d'Augustin est indiquée dans le Dictionnai-&

de Théol. CathoL, t. I (1909), 2284-2286, 2457, art. Augustin, pir

E. Portcllié. La récente étude de P. Batiffol, Le Catholicisme le

saint Augustin, P. 1920, est capitale pour l'intelligence de a

pensée d'Augustin. Beaucoup de vues intéressantes dans P. Alfi-

ric, L'Évolution intellectuelle de saint Augustin, P. 1918.

Les études de détail seront mentionnées dans les notes.

SOMMAIRE

L La prise de Rome par Alaric. — II. L'âme d'Augustin. — TII. Sa

vie. Les étapes de la conversion. — IV. Augustin après/sa

conversion. — V. Les polémiques. Manichéens ; Donatistes ;

Pélagiens; Ariens. Les traités exégétiques. — VI. La Cité de

Diea. — VIL Le de Catechizandis rudibas. — VIII. Le de Doc-

trina Christiana. — IX. La Correspondance. — X. Les Sermons.

XI. Conclusion sur saint Augustin. — XII. Les luttes pour et



LA PRISE DE ROME PAR ALARIC 521

contre l'Augustinianisme. Cassien. Saint Vincent de Lérins.

Faustus de Riez. Arnobe le Jeune. Marins Mercator. Saint Pros-

per d'Aquitaine. — XIII, Evagrius.

I

Le 24 août 4io, Rome fut prise par Alaric, meurtrie»

profanée, Rome, la mère de toute civilisation, la

créatrice du Droit, la maîtresse des peuples ! Ce fut

une désolation et une stupeur. « Ma voix séteint,

écrivait de Bethléem saint Jérôme, et les sanglots

étouffent mes paroles. Elle est conquise cette ville qui

a conquis tout l'univers. Que dis-je? Elle périt parla

faim avant de périr par le glaive '. Cette cité fameuse,

tête de l'empire romain, est dévastée par l'incendie.

Point de région qui ne reçoive de Rome des fugi-

tifs ^ J'ai voulu me mettre aujourd'hui à l'étude d'Ezé-

chiel, mais au moment même où je commençais à

dicter, j'ai ressenti un tel trouble en songeant à la

catastrophe d'Occident que les mots cessaient de s'offrir

à moi. Longtemps je suis demeuré silencieux, me
rendant bien compte que c'était le temps des

larmes '... » L'idée de l'éternité de Rome était enraci-

née dans les esprits. Sans se priver de rappeler à

l'occasion les taches qui avaient souillé l'histoire de

la ville, les apologistes chrétiens eux-mêmes accep-

taient volontiers cette idée depuis que s'affirmait

l'étroite union de l'Église et de l'État.

Toutes ces illusions se trouvaient compromises. Et

ï. Ep. CXXVII, 13.

a. Ep. cxxviii, A.

3. Ep. cxxvi, 2.



522 SAINT AUGUSTIN

en même temps que la foi de certains en éprouvait

quelque ébranlement, le paganisme, brimé par les

lois, mais toujours vivant et grondant en bien des

cœurs, renouvelait le grief séculaire qui attribuait

tous les malheurs de l'Empire à la colère des dieux

outragés ou méconnus '. « Ah ! si l'on sacrifiait

encore ! Si on immolait aux dieux comme autrefois !

Nous n'aurions pas vu venir les maux dont nous souf-

frons, ou ils seraient finis déjà'. » « Le corps de saint

Pierre est à Rome, murmurent les gens, le corps de

saint Paul est à Rome, le corps de Laurent gît à Rome,

les corps de tant d'autres saints martyrs gisent à Rome,

et Rome est misérable... Où sont donc les memoriae

apostoloram? ^ » Tels étaient les propos qu'on enten-

dait en Afrique.

Voilà sous quelles impressions lugubres s'ouvrait le

V* siècle. Encore ignorait-on à quelle suite de maux
était promise la civilisation occidentale. Jamais l'hu-

manité n'avait eu plus besoin d'un consolateur, d'un

guide, capable d'élever les âmes au-dessus des misères

matérielles et morales, et de leur apporter le viril

réconfort du Sursam corda.

II

(( De son Afrique lointaine, a écrit Mgr Duchesne,

1. V. le Carmen de Prouidentia (P.L., LI, 6i7-638), composé vers 4i5

dans le midi de la Gaule. Traduction dans Poizat, Les poètes chrétiens,

Lyon, p. 291 (reprod. par dom Leclercq, les Martyrs, III [1904], p. 3i3).

a. « Non enim desunt quorundam uoces titillantes aures ecclesiae

dicentium : O si sacrificaretur ! G si diis immolarentur solila I Quoniaro

aut non uenissent, aut iam finirentur ista quae patimur mala. » Ces

lignes sont extraites d'un sermon de Tempore barbarico que l'éditeur des

Tractatus de saint Augustin, publiés en 1917, dom Morin, attribue à

Quoduultdeus.

3. Saint Augustin, Serm. ccxcvi, 6; cf. cxi ; cxxxvi, i ; cv, 12.



l'ame d'augustin 523

Augustin rayonna sur toute la chrétienté. Aux hommes
de son temps, il dit toutes les paroles utiles. U sut

leur expliquer leurs âmes, les consoler des malheurs

du monde, guider leurs pensées à travers les mystères.

A tous il fut aimable. Par lui les fanatiques furent

apaisés, les ignorants éclairés, les penseurs maintenus

dans la tradition. Il a enseigné tout le moyen-âge.

Maintenant encore, après l'inévitable déchet d'une si

longue durée, il demeure la grande autorité théolo-

gique. C'est surtout par lui que nous communiquons
avec l'antiquité chrétienne. A certains égards, il est

de tous les temps. Son âme — et quelle âme ! — a

passé en ses écrits ; elle y vit encore : sur telle de ses

pages, il tombera toujours des larmes *... »

Théologien, philosophe, moraliste, jouteur infati-

gable, c'est en effet par sa sensibilité exquise que saint

Augustin est resté le contemporain des générations.

Qui ne se rappelle la méditation de la mère et du fils

dans la discrète maison d'Ostie, l'intime tendresse de

ces cœurs aimants, longtemps séparés par « le tumulte

de la chair » et qui s'unissent, à la veille du jour où

Monique va mourir, pour rêver délicieusement ensem-

ble aux choses éternelles, sans plus former d'autre

vœu que de goûter au ciel une béatitude pareille à

celle-là {ut talis sit sempiterna alla quale fait hoc mo-

mentum intellegentiae cui suspiraaimus )? Nul converti

n'a su prier comme Augustin, avec tant d'humilité,

de componction, un tel remords des prisca Jlagitia,

une telle stupeur que Dieu ne l'ait point damné pour

sa longue ingratitude '. Il ne veut plus aimer que

1. Hist. anc. de l'Église, III, p. viii.

2. Conf., IX, X, 25.

?>. Voy. dans les Soliloques le chap. vu : (( Ego praesumpsi », etc. C'est

déjà, en prose, tout lV:lau d'uoe hymne du moyen-Age.



524 SAINT AUGUSTIN

Dieu, mais il se souvient d'avoir aimé « la grâce

périssable ' des corps, la candeur de la lumière, la

douce mélodie des cantilènes, l'odeur délicieuse des

fleurs, les membres faits pour les embrasseraents de

la chair ' », et c'est de toutes ces suavités épurées,

transfigurées, idéalisées, qu'il compose le mystique

parfum de son amour pour « le Père des miséri-

cordes ».

Qu'on ne s'y trompe point cependant! Dans cette

âme de charité incandescente, experte à trouver

des paroles de flamme pour dire à Dieu sa tendresse %
vivait aussi la dureté redoutable du dialecticien. Que
de cœurs anxieux a consternés sa doctrine sur la grâce,

sur les destinées effrayantes réservées à la plus grande

part de la masse de perdition {massa perditionis) qu'est

à ses yeux l'humanité! N'est-il pas allé jusqu'à vouer

à l'enfer les petits enfants morts sans baptême, les

frustrant de cette medietas même, de cet état intermé-

diaire que réclamaient pour eux les Pélagiens ^ ?

Ajoutons que sa curiosité scientifique fut médiocre.

A ce point de vue, il diffère profondément de saint

Jérôme, dont il comprit mal et parut décourager les

efforts, dans le domaine scripturaire. Les exégètes

qui souhaitent une plus large interprétation de la Bible

ont la déception de ne trouver chez Augustin aucun

1. Conf., X, VI, 8.

2. « Unum et multa, pulchritudo, dulcedo, Deus pulcherrimus, Deu&
dulcissimus, odor suauitatis, interior melodia, motus cordis, affectus,

passio, suspirare, accendi, flagrare, ascendere, rapi, intrare, deseri, spon-

sus, sponsa, amplexus, frui Deo, mihi adliaerere Deo bonum est », etc-

— C'est, Augustin qui a créé un bon nombre des formules de la piété

catholique.

3. De peccat. meritis et remiss., I, ixviii, 55. Il fait pourtant une conces-

sion à la pitié : la damnatio à laquelle ces petits êtres sont promis sera

omnium mitissima (ibid., I, x\i, ai). — Le sentiment public protestait

autour de lui contre la rigueur de ses interprétations : Sermo ccxliv,

I et s.



LES SOURCES DE l'hISTOIRE DE SA VIE 525

appui. Exactitude parfaite de la chronologie biblique *,

réalité, non pas symbolique, mais historique, de tous

les faits racontés ;
prépondérance du récit biblique

sur les histoires profanes, et refus de tout contrôle

exercé d'après celles-ci : tels étaient les principes d'Au-

gustin, et le temps ne fit que les affermir en lui davan-

tage.

Comment ces théories inflexibles avaient-elles pu
s'établir dans un esprit rompu jadis à tant de méta-

morphoses ? Et comment cette rigueur théologique

s'associait-elle au fond le plus riche d'humanité, de

modération, de bonté? Il faudrait une psychologie

bien fine pour le démêler. Toutefois, l'histoire de sa

vie est déjà significative : c'est dans ses expériences

personnelles que nous trouverons le point d'origine

de plusieurs des conceptions auxquelles son nom est

resté attaché.

III

Nous possédons trois sources pour l'histoire de la

vie et des ouvrages de saint Augustin. D'abord sa

biographie par Possidius % évêque de Calama, en

Numidie, qui avait été son élève et était resté son

ami. Écrit peu après 43o, ce panégyrique renferme

des détails intéressants sur la vie intime d'Augustin et

sur ses derniers moments.— Ensuite les Rétractations

K

Le mot latin retractationes n'a pas tout à fait le même
sens que le mot français correspondant. C'était comme

I. Voy., par contre, les perplexités de saint Jérôme, Ep. lxxii, 5, ad

Vitalem.

a. P.L., XXXII, 33-66. Traduction française dans les Œuvres de saint

Augustin par Péronne, Egale, Vincent, etc., Paris, 1870, t. I, p. i et s.

3. Importante étude de Harnack, S.B.B., 1906, H, 1096-1 i3i.



526 SAINT AUGUSTIN

un synonyme de curae secundae : il indiquait le tra-

vail de l'auteur reprenant ses œuvres à distance pour

les mettre au point. Possidius intitule l'ouvrage de

Recensione llbrorum : ce titre est significatif. Il ne

saurait d'ailleurs prévaloir contre le titre traditionnel

qui est attesté par saint Augustin lui-même. Dès /jia,

Augustin songeait à revoir ses écrits et à signaler

dans un opuscule spécial les passages qui lui paraî-

traient susceptibles d'amélioration '. Il n'en trouva le

loisir que beaucoup plus tard, en ^27, à 72 ans :

encore ne put-il reviser c]ue ses traités, à l'exclusion

des lettres et des sermons. Les Rétractations sont divi-

sées en deux livres. Le premier est consacré aux trai-

tés qu'Augustin avait composés comme laïc et comme
prêtre : il y examine cent soixante-sept passages. Le

second l'est aux traités rédigés durant son épiscopat :

le progrès de sa pensée lui impose la retouche de cin-

quante-deux passages. On notera que, dans les trente

derniers de ses ouvrages, il ne relève que treize

endroits discutables. C'est que son orthodoxie était de-

venue de plus en plus scrupuleuse et surveillée. Cette

tendance se marque presque à chaque page des Rétrac-

tations. Avec une absolue franchise, Augustin blâme et

désavoue ses anciennes complaisances à l'égard de la

philosophie profane, surtout celle de Platon ; à l'égard

d'auteurs chrétiens d'orthodoxie insuffisante, tel Ori-

gène ; il rectifie certaines de ses interprétations de

l'Écriture ; il adoucit quek|ues-unes de ses affirmations

doctrinales, par exemple dans la question de l'origine

de l'âme, où son choix n'ose plus se prononcer entre

le (( traducianisme » et le (( créalianisme ». Dans la

Bible, et non plus ailleurs, il veut désormais chercher

I. Ep. cxLiii, a.



LES SOURCES DE l'hISTOIRE DE SA VIE 627

uniquement la règle de sa pensée. Les Rétractations sont,

au total, un erratum théologique et un très précieux

catalogue descriptif. — Enfin les Confessions , si goû-

tées dès leur apparition *, et qui restent le livre le plus

émouvant de l'antiquité, en tant qu'histoire intérieure

d'une âme ^ Ces « aveux », ce n'est point, comme
J.-J. Rousseau, pour se justifier aux yeux de la pos-

térité qu'Augustin les articule, ni pour la forcer à

convenir que nul homme ne fut meilleur que lui.

Tout pénétré du remords de ses fautes, s'il se décide

à en rappeler le souvenir, c'est qu'il veut faire appa-

raître en son propre cas les merveilleux effets de la

grâce divine. En considérant de quel abîme Augustin

fut tiré, tout pécheur se sentira encouragé à mériter

par ses efforts sa propre rédemption. Augustin « con-

fesse » donc à la fois ses déchéances et la gloire de

Dieu. De ce document, on a souvent suspecté l'en-

tière exactitude. A y comparer les ouvrages presque

contemporains de la crise finale qui y est racontée,

on s'est demandé si Augustin n'aurait pas inconsciem-

ment projeté sur son passé certaines dispositions

d'âme chronologiquement postérieures à la phase à

laquelle il les rapporte. Une semblable illusion n'aurait

rien que d'assez naturel. Nous verrons pourtant si la

différence de ton entre les Confessions et les ouvrages

d'Augustin catéchumène ne s'explique pas par des rai-

sons fort simples, et s'il y a lieu de substituer au témoi-

gnage qu'il porte sur son évolution morale et religieuse

des conjectures beaucoup moins autorisées.

I. De dono perseuer., xx ; Retracl., II, vi.

a. Sur le « genre » Confessions, cf. Misch, Gesch. der Autobiographie, I,

Berlin, 1907, et le compte-rendu de cet ouvrage par Paul Lejat, R.G.

1908, II, p. 3i3.



528 SAINT AUGUSTIN

« Aurelius Augustinus » était né le i3 novembre

354, à Thagaste, une bourgade de Numidie.

C'est au berceau même qu'il commence, dans ses

Confessions, l'histoire de sa vie, soucieux qu'il est de

noter l'éveil des inclinations mauvaises jusque dans

le cœur de Vinjans *. Il fréquenta l'école de Thagaste

pour y apprendre les premiers rudiments. Sa mère,

Monnica, très fervente chrétienne, — Patricius, son

père, était païen, — faisait de son mieux pour déve-

lopper chez lui le sentiment religieux. Il dira plus

tard : « Religionis uerissima semina mihi a pueritia sala-

briter insita ^ » Toutefois, selon un usage courant au

IV" siècle, elle ne le fit pas baptiser, prévoyant les

tentations qu'il aurait un jour à affronter et le bien-

fait d'une amnistie ainsi différée '.

Envoyé à Madaure, la ville voisine, pour y pour-

suivre ses études, il y apprit le grec : c'est à tort

qu'on a prétendu qu'il l'avait plus tard oublié *, mais

il ne se sentait dès lors qu'une médiocre sympathie

pour cette langue dont un maître brutal l'avait

dégoûté. Le calcul l'intéressait également fort peu. En

revanche, il lisait avec délices les récits de VEnéide, et

ses compositions de style lui valaient maints petits

succès.

Malgré son peu de fortune, Patricius avait conçu

pour son fils de hautes ambitions. Il songeait à l'en-

voyer parachever sa formation à Carthage. En atten-

dant qu'il eût réuni l'argent nécessaire, Augustin

I. Voy. I, vu, n.
a. De duabus anim., i.

3. I, XI. i8.

4. Il avoue en deux endroits qu'il n'est pas grand clerc en fait de grec

(Contra litt. PetiL, II, xxxviii, 91 ; de Trin., III, i, i). Toutefois les texte»

réunis par H. Becker, Augustin, Studien zu seiner geistigen Eutwieklun^,

L. 1908, p. iaa-i3i, prouvent qu'il en avait pris beaucoup plus qu'une

connaissance superficielle.



l'évolution de sa destinée 529

revint à Thagaste (été 869). Il avait alors seize ans.

Ces mois d'oisiveté ne lui profitèrent point morale-

ment. Il tournait au franc mauvais sujet. 11 raconte,

entre autres exploits, qu'il déroba un jour avec quel-

ques camarades les fruits d'un poirier : peccadille

sans grande importance, dont il conservait pourtant

le remords cuisant, parce qu'il y avait pour la pre-

mière fois senti sa propension à faire le mal pour le

mal, à goûter ce qui est défendu par le seul fait que

cela est défendu '. — Grâce à la munificence d'un

riche habitant de Thagaste, Romanianus, il put enfin

s'acheminer vers Carthage, foyer de culture, mais

aussi ville de joie *. Il s'y jeta dans le plaisir avec

toute la fougue d'une âme passionnée, avide de

vivre dangereusement et qui ne redoutait rien tant

qu' (I une voie sans souricières ' » . « Nondum amabam
et amare amabam... » Du jour où il fut aimé et oii il

aima, ce furent les soupçons jaloux, les querelles, tou-

tes les ardeurs et toutes les misères des liaisons sen-

suelles. Comme les émotions du cœur et de la chair,

celles du théâtre éveillaient aussi en lui un écho pro-

fond, surtout quand, le remuant à fond, elles le for-

çaient à verser des larmes *. Cependant il suivait assi-

dûment l'école du rhéteur et s'abstenait des turbulen-

ces de certains de ses camarades qui s'étaient consti-

tués en équipes d'euersores (brise-tout), fort redouta-

bles aux gens tranquilles. Il conservait un fond de

sérieux jusque dans sa vie dissipée, dont au surplus

il ne faudrait pas exagérer le dérèglement, puisqu'il

1. II, IV, 9.

2. Cf. Contra Acad.. II, ii, 3.

3. « Viam sine muscipulis » {Conf., III, i, i).

U. III, II.

34



53o SAINT AUGUSTIN

nous apprend lui-même qu'il gardait à sa concubine

une fidélité conjugale.

A dix-neuf ans (^yS) il lut VHoriensiiis de Cicéron.

Dans ce dialogue, dont nous n'avons plus que des

fragments, Cicéron répondait aux critiques d'Horten-

sius contre la philosophie par un magnifique éloge

de cette forme d'activité intellectuelle, plus capable

qu'aucune autre d'orienter l'homme vers le bonheur

véritable, lequel ne consiste point dans les décevantes

jouissances matérielles, mais dans la vie de l'esprit.

C'est de cette lecture qu'Augustin lui-même fait dater

l'éveil de son goût de la « sagesse », et une sorte de

renouvellement de sa sensibilité : k Ille uero liber mu-

iauil qffectum meum... ' » « Surgere coeperam, ut ad te

redirem... » L'appel de l'infini a retenti sourdement

dans son cœur prédestiné. Le voilà en route, et, à

travers bien des étapes souvent douloureuses, il ne

s'arrêtera plus qu'au but !

Il se mit à l'étude des Écritures, car, par une

influence évidente de son éducation première, il

éprouvait un malaise à se satisfaire d'une sagesse

absolument étrangère au nom du Christ. Mais la

forme maladroite des traductions latines de la Bible

le rebuta vite *. Déçu, il les rejeta comme incom-

préhensibles et barbares.

Ce fut du côté des manichéens, qui étaient fort

nombreux en Afrique, qu'il se tourna ^ La secte lui

promettait la a vérité », et cette seule promesse, dans

l'ardeur d'esprit où il était alors, suffisait à l'attirer*.

Elle le retint ensuite par diverses attaches qu'il a bien

I. III, IV, 7. Cf. de Vita beata, I, iv.

3. III. V.

3. III, IV, 8; cf. III, VI, 10.

4. De Util, credendi, i.



l'évolution de sa destinée 53 1

su définir, a) Les manichéens prétendaient n'imposer

aucune vérité avant que cette vérité fût devenue évi-

dente à celui qui devait l'embrasser. Or justement le

sens propre, aiguisé par les exercices de l'école, était

très fort chez Augustin, et lui rendait pénible la

méthode d'autorité, usitée parmi les catholiques '.

b) Les critiques exercées par les manichéens contre

l'Ancien Testament, les questions ironiques qu'ils

posaient sur certaines licences octroyées par Dieu aux

patriarches, déconcertaient Augustin. N'ayant encore

qu'une idée très imparfaite de l'économie de la Révé-

lation, il n'était pas loin de considérer leurs objec-

tions comme irréfutables ^ c) Il avoue aussi qu'il avait

quelque peine à concevoir Dieu comme un être pure-

ment spirituel. Il lui semblait que tout ce qui est doit

être corporel, de façon si épurée et quintessenciée

qu'on entende ce mot. Or justement les manichéens
n'admettaient autre chose que la matière, plus ou
moins subtilisée', d) La doctrine des manichéens sur

les deux Dieux coéternels, l'un principe du bien,

l'autre principe du mal, ayant mis tous deux leur

empreinte sur chaque créature, élucidait à ses yeux
le problème de l'origine du mal et l'exonérait de ses

fautes devant sa propre conscience *. e) Enfin le nom
de Jésus-Christ, que la secte mêlait à ses conceptions

métaphysiques, achevait de le rassurer, et de l'incliner

à la sympathie.

Pendant neuf années, de 19 à 28 ans, il devait la

leur conserver, en dépit du chagrin de la pieuse

Monique, que ces aberrations désolaient.

1. Conf., III, VII.

2. VII, VII, I.

3. V, X, 18.

h. 111, XI, 30; IV, I, I.



532 SAINT AUGUSTIN

Vers sa vingtième année (c. Sy^), il était devenu

professeur dans sa ville natale à Thagaste '. Sa liaison

persistait avec la même femme, qui lui avait donné un

fils, Adeodatus. Malgré son adhésion au manichéisme,

il avait l'âme insatisfaite et cherchait sa voie à travers

les livres. Curieux de tout connaître, l'astrologie le

séduisit un moment, mais un certain Vindicianus,

personnage proconsulaire mieux instruit que lui du

néant de cette pseudo-science, réussit à l'en détrom-

per -. Puis la mort d'un ami cher le réduisit à une

telle extrémité de souffrance ' qu'il se résolut à quitter

Thagaste pour Carthage, où une place de rhéteur lui

était offerte *.

Il y resta environ huit ans. C'est là qu'il composa

son premier ouvrage, que nous n'avons plus, le de

Pulchro et Apto. Il ne tarda pas à y perdre de ses illu-

sions sur le manichéisme. Les fantaisies de Manès en

certaines questions d'ordre scientifique, où un contrôle

personnel était possible, lui avaient toujours paru

étranges et il s'étonnait que Manès les présentât comme
inspirées. Les manichéens qu'il interrogeait éludaient

régulièrement ses questions. Or voici qu'arriva à Car-

thage un évêque manichéen, nommé Faustus, qui

passait pour éloquent et docte entre tous. Augustin

s'empressa de lui proposer ses doutes. Mais l'autre ne

sut lui répondre que de jolies phrases et finit par lui

avouer bonnement qu'il n'entendait pas grand'chose

à ces matières-là. Du coup, Augustin sentit se refroi-

dir sensiblement sa belle ardeur d'antan ^

I. Conf., IV, IV, 7. Cf. Possidius, Vita, i-ii.

a. IV, III, 5.

3. V, les belles pages sur l'amitié : Conf., IV, v, 10, à IV, viii, i3.

4. IV, vu, n ; cf. C. Âcad., II, 11, 3.

5. V, III, 6; V, V, 8; V, m, 2.



l'évolution de sa destinée 533

Vers l'automne de 383 (semble-t-il), il quitta Car-

thage pour Rome', où on lui promettait des appoint

tements plus élevés et un auditoire d'étudiants mieux

discipliné. Quoique désabusé de la secte, il avait gardé

des accointances avec les manichéens : c'est chez un
« auditeur » qu'il logea d'abord et tomba gravement

malade. Ce qui prouve que l'idée chrétienne n'avait

encore en lui qu'une force bien médiocre, c'est qu'il

ne souhaita point, en ces instants critiques, d'être

baptisé -. Il en était arrivé à un certain scepticisme

qui lui faisait trouver quelque apparence de bon sens

aux doutes des philosophes académiciens, d'après qui

l'homme ne pouvait accéder à la pleine intelligence

d'aucune vérité \

Déjà il avait ouvert son école à Rome et groupé

un certain nombre d'étudiants. Ceux-ci se montraient,

en effet, moins bruyants qu'à Carthage. Mais Augus-

tin apprit qu'il n'était pas rare que ces jeunes gens,

en dépit des engagements pris, abandonnassent en

masse une école pour se porter dans une autre. Un
tel manque de parole lui déplut, et il saisit avec plai-

sir l'occasion qui lui fut donnée, grâce à la recom-

mandation du préfet de Rome, Symmaque, de partir

pour Milan, comme maître de rhétorique (384).

Il allait y rencontrer le principal ouvrier de sa con-

version définitive. Saint Ambroise était à Milan un si

important personnage qu'Augustin ne put s'abstenir

d'aller se présentera lui. Il fut très touché de la bonté

paternelle avec laquelle l'évêque l'accueillit : « Eiim

amave coepi », dit-il *. Il eut la curiosité d'assister aux

1. V, VIII.

2. V, IX, ï6.

3. V, X, 19.

4. V, XIII, 23.



534 SAINT AUGUSTIN

sermons de l'évêque. La forme extérieure de ces allo-

cutions le séduisit dès l'abord. 11 se flattait de n'être

attentif qu'à la qualité des phrases. Mais l'enseigne-

ment d'Ambroise pénétrait peu à peu dans son esprit,

le forçait à réfléchir. Il considérait jusqu'alors certai-

nes doctrines du catholicisme comme insoutenables,

et voilà qu'il s'apercevait qu'il n'en était rien. L'ex-

plication des Livres saints, telle qu'Ambroise la don-

nait, lui paraissait pleinement satisfaisante. Cette

estime intellectuelle, nouvellement conçue, le décida

à briser définitivement avec le manichéisme. Monique,

qui était venue le rejoindre, apprit avec joie cette

rupture et ne put s'empêcher de lui dire qu'elle avait

la conviction qu'avant de mourir elle le verrait catho-

lique fidèle *. Elle se mit à suivre assidûment avec

son fils les instructions pastorales d'Ambroise. Augus-

tin aurait bien voulu se confier plus complètement à

Ambroise, mais la vie de l'évêque était si complète-

ment accaparée qu'Augustin ne trouvait ni l'occasion

ni le courage de s'expliquer à fond avec lui ^

Il restait ainsi dans un état de suspension et de per-

plexité : gagné à demi, mais ayant peur de se tromper

une fois encore, et rêvant un peu naïvement d'obte-

nir « dans l'ordre des choses qui ne se voient pas »

la même certitude qui lui faisait prononcer que sept

et trois font dix^ Il sentait pourtant qu'il y avait

plus de loyauté à réclamer, comme le catholicisme, la

foi pour ce qui n'est pas susceptible de démonstration,

qu'à promettre de tout démontrer, selon la tactique

des manichéens, puis à s'en tirer finalement par des

fables ridicules. Il avait perdu ses préjugés à l'égard

I. VI. I.

a. VI, m, 3.

3. VI, IV, G.



l'évolution de sa destinée 535

de la Bible. Dans le problème de la liberté, dont l'é-

nigme le persécutait, un instinct profond l'avertissait

que la responsabilité n'est pas un vain mot : « Cam
aliquid uellem aut nollem, non aliiid qaam me uelle ac

noUe certissimus erani et ibi esse causam peccati met

iam iamque animaduertebam »*. Mais à ces intuitions

justes, il mêlait encore bien des divagations. Puis il

se sentait incapable de secouer les liens dont sa sen-

sualité avait pris l'habitude. Sans le plaisir, la vie ne

lui paraissait plus mériter ce nom, elle devenait une

sorte de châtiment, non aita, sedpoena^. Sa mère son-

geait à le marier. On éloigna de lui la femme avec

laquelle il vivait : il ne tarda pas à en prendre une

autre. 11 avait près de trente ans. Onze années déjà

s'étaient écoulées depuis qu'il s'était senti enflammé

d'une belle ardeur pour la sagesse. 11 éprouvait une

amertume profonde à se voir encore si loin de l'idéal

que dans son enthousiasme juvénile il s'était jadis pro-

posé.

Sur ces entrefaites, quelques livres a platoniciens »,

traduits en latin par le rhéteur Victorinus, lui tom-

bèrent entre les mains'. Augustin n'en cite pas les

titres. On pense communément qu'il s'agit d'ouvrages

de Plotin et de Porphyre*. 11 fut vivement frappé des

points de ressemblance entre les enseignements qu'il

y trouvait et certains articles de la doctrine catholique,

par exemple sur le Verbe; frappé aussi de ce qui y

i. VII, m, 5.

s. VI, XII, aa.

3. VII, IX.

4. Cf. Contra Acad., III, iviii ; Ep. civm ; de Vita beata, iv (la leçoa

Plotini est seule à retenir); Cité de Dieu, VIII, vu et xii ; Grandgeorge,
5. Augustin et le Néoplatonisme, P. 1896, p. 36 et s. ; Ch. Elsee, Néo-Pla-
tonism in relation to Christianity, Cambridge, Univ.-Press. ; P. Alfahig,

L'Evol. intell, de saint Augustin, 375 et s. ; 4oo et s.



536 SAINT AUGUSTIN

manquait : « Non habent illae paginae iiultum pietatis

huiiis, lacrymas confessionis , sacrificiiim laum, spirUum

contribiilatum, cor contritum et humiliaiumK . . » Cette

lecture fut pour lui le point de départ de réflexions

nouvelles sur Dieu, sur lui-même, sur la véritable

nature du mal qui est dans le monde; et, à mesure,

s'évanouissaient maintes des difficultés métaphysiques

auxquelles il s'était aheurté jusqu'alors. Il sentait en

lui un grand élan vers Dieu ; mais cette ascension

était encore ralentie par des rechutes où sa volonté

d'être meilleur succombait^ Car, par-dessous le drame
intellectuel dont les péripéties se déroulaient en lui,

il percevait le murmure insidieux des passions, se&

(( vieilles amies », qui, a le tirant par son vêtement

de chair ^ », lui énuméraient sournoisement les sacri-

fices qu'il lui faudrait consentir, s'il s'avisait d'être

logique avec soi. Certains exemples récents de conver-

sions, celle de Victorinus, en particuliers le rendaient

honteux de sa faiblesse, de ses temporisations indéfi-

nies : « lia rodebar intas et conjundebar pudore horri-

bili uehementer »...

Le moment décisif de la crise survint en juillet 386^

La scène est connue : une journée de luttes poignan-

tes entre les (( deux volontés » , illa carnalls, illa spiri-

talis ; un immense besoin de larmes; Alypius, son

ami de prédilection, présent et attendant l'issue d'un

combat qui visiblement touchait à son terme ; la soli-

tude cherchée dans un jardin, au pied d'un arbre; le

cri d'un enfant partant d'une maison voisine^ :

I. VII, XII, 27.

3. VII, xvH, 23 : pondus hoc, consuetudo carnalis...

3. VIII, XI, a6.

4. Voir plus haut p. 346-

5. VIII, XII.

6. De uicina doino. Knoll a eu la maladresse d'accepter la leçon de-

diuina domo, sur l'autorité d'un seul ms., le Sessorianus, du vii'/viii* s.



l'évolution de sa destinée 537

(( Toile, lege; toile, lege : prends et lis )i
; la Bible

ouverte au hasard, et les yeux d'Augustin tombant

sur le verset de VÉpitre aux Romains où saint Paul

invite les fidèles à renoncer aux voluptés et à « revêtir

Jésus-Christ )> ; toutes les ténèbres dissipées et la sécu-

rité venant inonder délicieusement son cœur...

Augustin ne reçut le baptême que huit mois plus

tard, le 24 avril 887. Dans l'intervalle, il se retira dans

une propriété sise à Cassiciacum, non loin de Milan,

que son ami. le grammairien Verecundus, avait mise

à sa disposition, et il y resta jusqu'au début du carême

de 387. Il avait besoin de repos moral ; de plus, il

souffrait de la poitrine. Il partageait cette retraite stu-

dieuse avec sa mère Monique, son frère Navigius, son

fils Adéodat, et quelques amis, parmi lesquels Alypius

et Romanianus. Le contra Academicos, le de Vita beata,

le de Ordine sont sortis des discussions philosophiques

qui constituaient le divertissement préféré de la docte

et pieuse société dont s'était entouré Augustin. Un
sténographe les recueillait, et les transcriptions, revues

et retouchées par Augustin, qui les adaptait au tour

cicéronien, ont formé la matière de ces « dialogues »,

dont on ne peut dire qu'ils soient fictifs, puisqu'ils

reproduisent plus ou moins fidèlement des conversa-

tions authentiques.

Des critiques se sont étonnés de ne pas y retrouver

les traces de la tourmente morale qui se déchaîne à

travers les derniers chapitres des Confessions. Le calme

paisible de ces entretiens métaphysiques les scandalise.

Comme si, au lendemain de cette victoire durement
achetée, une sorte de détente n'avait pas dû se faire

dans l'âme d'Augustin; et comme si, dans ces opus-

cules mêmes dont le ton tranquille étonne, on ne pou-



638 SAINT AUGUSTIN

vait repérer ici et là les traces d'une vie intime, de

dévotion et de larmes secrètes, à laquelle ses compa-
gnons n'étaient nullement initiés*!

Quelques mois après son baptême, il songea à

retourner avec les siens en x\frique. Mais sa mère mou-
rut pendant le voyage, à Ostie (automne 887) . Dans
la douleur immense qu'il ressentit, Augustin put se

dire que du moins elle avait joui, en ses derniers

jours, du rêve de toute sa vie si pleinement réalisé.

IV

C'est ici que s'arrête le récit, à proprement parler,

des Confessions . Augustin aurait pu poursuivre plus

longtemps l'histoire de sa vie, de 388 à 898, date

approximative de la rédaction de l'ouvrage. Mais il

n'avait voulu que raconter les treize années d'épar-

pillement et d'incertitude où il quêtait la vérité, trou-

vée et chérie désormais. Certes, le développement de

sa pensée n'était point clos ; elle restera sans cesse

active et vibrante, avec une forte tendance à l'élimi-

nation de tous les éléments non spécifiquement chré-

tiens dont elle s'était nourrie d'abord : dès 386, l'o-

rientation en était fixée, et cela seul importait aux

yeux d'Augustin. Aussi les trois derniers livres des

Confessions ne sont-ils plus guère faits que de mysti-

cisme et de philosophie.

I. Voy. surtout de Ordine,l, m, 6 ; I, viii, 22 ; I, x, 29. Il espérait que
la philosophie l'aiderait à comprendre ce que déjà il avait cru (C. Acad.

III, XX, 43). Dans une lettre à Nébridius (Ep. iv, a), qui doit être de

cette époque, il constate avec quelque surprise le besoin qu'il avait de

raisonner, dans les moments mêmes où il sentait le plus vivement sa foi.



l'évolution de sa destinée 539

Après un court séjour à Carthage, il se retira à

Thagaste et y resta trois ans (SSS-Sgi) dans une labo-

rieuse méditation, à laquelle s'associaient ses amis. Il

projetait une sorte d'encyclopédie des « arts libé-

raux », grammaire, logique, rhétorique, musique,

géométrie, arithmétique, philosophie (au lieu et place

de l'astronomie) : il n'en réalisa que quelques parties.

Le dialogue sur la musique, divers autres fragments,

sont venus jusqu'à nous. Il commença aussi ses polé-

miques contre les manichéens : tout proche encore

des erreurs où il était resté si longtemps impliqué,

c'est d'elles qu'il voulait avant tout préserver les

esprits. Pour mieux marquer son renoncement à ses

ambitions de naguère, il vendit son petit héritage et

en distribua aux pauvres le profit. Il avait dit adieu,

selon sa propre expression, à toutes les espérances du

siècle '. Il aurait voulu établir un monastère, et y
vivre dans la piété, le travail et l'amitié. Son éléva-

tion au sacerdoce, en 891, fut tout improvisée. Il

était venu à Hippo Reglus (Hippone), dans l'espérance

d'y gagner une âme qui semblait prête à s'offrir à

Dieu ; il se trouva que le vieil évêque Valerius, éprou-

vant un vif désir d'être aidé pour la parole publique

par un prêtre coadjuteur, s'en ouvrit à son peuple à

ce moment. L'acclamation de tous désigna aussitôt

Augustin. Celui-ci reçut la prêtrise avec une humilité

inquiète, demanda à Valerius un congé de quelques

mois pour approfondir les Ecritures qu'il allait être

obligé d'enseigner, puis revint se mettre à la tâche

,

L'évêque lui céda un jardin auprès de l'église, et,

réalisant à demi son projet personnel, Augustin y
fonda une sorte de communauté où se groupèrent ses

I. Sermo gcclv, a (P.L., X.XX.IX, 9C9).



54o SAINT AUGUSTIN

amis et de laquelle, au témoignage de Possidius', dix

évèques devaient plus tard sortir. — Vers la fin de

396, Valerius manifesta l'intention de conférer lui-

même à Augustin l'ordination épiscopale. La quasi-

unanimité des évêques africains approuva son ini-

tiative, malgré la difficulté canonique créée par le

8" canon de Nicée, qui interdisait toute dualité d'é-

vêques dans une même ville. Peu après, Yalerius

mourait. Augustin demeura évêque d'Hippone jus-

qu'à sa mort. Il s'éteignit à 76 ans, le 28 août ^3o,

au début du siège de la ville par Genséric, le roi des

Vandales.

Pendant près de trente-cinq ans il avait gouverné

avec une maîtrise souveraine (dans les résistances

mêmes qu'il rencontrait, il puisait une nouvelle

ardeur) la pensée religieuse de son temps. Il fut le

polémiste aux ressources prodigieuses qui, au plus

fort de ses querelles, eut toujours présente au cœur la

loi de charité ; le grand semeur d'idées, sur lesquel-

les la théologie disputera indéfiniment.

Examiner chacun des traités dont se compose cette

œuvre immense serait ici une tâche disproportionnée.

Il faut nous contenter d'un rapide classement, que

suivra l'examen plus détaillé de quelques-uns des

1. Possidius ne cite pas les noms. Nous connaissons tout au moins

Alypius, évèque de Thagaste, en 894 ; Euodius, évêque d'Uzalum (Le

de Fide contra Manichaeos [P.L., XLII, nSg-iiôi] est très probablement

d'Euodius : voir aussi dom Morih, R. Bén., XIII [1896], p. Z|8i-i486, et

XVIII [1901], p. 24i-256); Seuerus, évèque de Milève ; Profuturus, évêque

de Cirta; Possidius lui-même, évoque de Calama.



SES POLÉMIQUES 54 1

ouvrages dont l'importance historique est prépondé-

rante.

Les manichéens, les donatistes, les pélagiens, les

ariens, voilà les principaux adversaires avec lesquels

Augustin eut à se mesurer'.

Le manichéisme s'était répandu au IV^ siècle dans

toutes les parties du monde romaine Ses partisans se

recrutaient soit dans les anciennes sectes gnostiques,

en particulier chez les marcionistes, soit chez les

esprits cultivés qui cherchaient à concilier tant bien

que mal un certain attachement au christianisme avec

leur goût de rationalisme et de libre critique. Des

fantasmagories de la mythologie manichéenne, l'Oc-

cident ne connut guère que le dualisme : le reste fut

habilement ennuagé pour ne pas effaroucher les gens.

C'est cette allure raisonnable qui avait jadis séduit la

jeunesse d'Augustin. Le principal agent du mani-

chéisme en Afrique, depuis 383, était ce Fauste de

Milève, évêque de la secte, sophiste des plus habiles,

mais d'une intelligence fort superficielle, qu'avait con-

sulté Augustin. Divers ouvrages manichéens couraient

dans le pays, la « Lettre du Fondement de Mâni »,

un ouvrage d'Adimantus, un autre de Fauste lui-

même \ A Hippone, un prêtre manichéen, Fortuna-

tus, s'était fait de nombreux adeptes. — Augustin

entama la lutte, je l'ai dit, dès 388, au lendemain de

son baptême. Il n'eut à la poursuivre d'une façon

1. Sur l'histoire des hérésies en général, voir Tableau VIII, n° n4.
2. Cf. Em. de Stoop, Essai sur la diffusion du Manichéisme dans l'Empire

romain (Rec. de travaux de l'Uuiv. de Gand, Fac. de Phil. et Lettres,

38*fasc. [igog] ; Dufourcq, Et. sur les Gesta Martyrum romains, t. IV, P. igio

[et mon compte-rendu dans la Rev. Crit. du i6 juin igio, p. 463-47o] ;

Prosper Alfaric, Les Ecritures manichéennes, leur constitution, leur histoire,

P. igi8; iD., L'Evolution intell, de S. Augustin, p. 65 et s.; 27g et s. (im-
portant).

3. Conf., V, m; cf. A. Brucrner, Faustas v. Mileve, Bâle, igoi.



542 SAINT AUGUSTIN

active que jusque vers liob. Il procéda, non seule-

ment par des réfutations écrites, mais aussi par des

colloques publics. Une dispute commencée le 28 août

892 aboutit à l'effondrement de Fortunatus. Une autre

conférence tenue le 7 décembre /io/i contre le prêtre

manichéen Félix tourna également au plein succès

d'Augustin : Félix accepta de jeter l'anathème à Mâni

et à sa doctrine. Naturellement soucieux d'approfon-

dir, Augustin ne se contenta pas de réfuter les théo-

ries de la secte. Il tira de ces débats des conclusions

positives, d'ordre philosophique et théologique, sur

les rapports de la science et de la foi, sur l'origine et

la nature du mal, sur le libre arbitre, sur l'économie

de la Révélation, manifestée soit dans l'Ancien, soit

dans le Nouveau Testament*.

Pareillement ses polémiques avec les donatistes l'a-

menèrent à définir avec une remarquable pénétration

l'essence de l'Eglise, sans jamais perdre dans cette

enquête subtile le sentiment de sa vitalité. Les dona-

tistes, puritains et brouillons, entretenaient l'émeute à

l'état endémique dans l'Afrique que désolait cette perpé-

tuelle anarchie. Bien plus, ils éveillaient au cœur de

nombre de catholiques un scrupule terrible, en leur

répétant que l'efficacité du sacrement dépend de la

sainteté du ministre, et que les ministres catholiques

étaient gravement suspects de ne distribuer que des

sacrements invalides. Augustin eut affaire à forte par-

tie : un Petilianus, un Gaudentius, un Parmenianus,

n'étaient point des adversaires négligeables. Outre ses

nombreux traités de polémique -, il composa, pour

1. Tableau VIII, n" li, i5, 16, 18, ao, 21, 22, 3o. 35, 4a. 54, 55, 56, 8i,

io3.

a. Tableau VIII, n" 20, 47, 48, 5i, 57, 64, 65, 66, 90, 91, loa. Cf. P. Ba-

TIFFOL, op. cit., I, 125 et 8.



SES POLÉMIQUES 5/^3^

leur faire échec en atteignant les masses populaires, un
Psaume abécédaire en 287 vers, chaque strophe de 12

vers étant suivie de ce refrain : « Omnes qui gaudetis

pace, modo uerum iudicate. » M. Monceaux* a remar-

qué combien les érudits qui étudient les origines de

notre versification ont tort de négliger cette pièce.

Fixité du nombre des syllabes, césure immuable,

rime ou assonance, hémistiches égaux avec deux

accents fixes, ces « éléments fondamentaux du vers

roman » se retrouvent dans le Psaume abécédaire, d'oii

Augustin avait exclu à dessein toute prosodie tradi-

tionnelle \ — C'est au cours de ses luttes avec le

donatisme qu'Augustin, d'abord partisan d'une tolé-

rance aussi large que possible ', fut amené à souhai-

ter en certains cas la coercition directe de l'Etat et à

reconnaître qu'une (( utile terreur * » peut être bienfai-

sante, puisqu'en fait elle ramène au bercail, ou empê-

che de s'en écarter, les hésitants et les timorés. Prin-

cipe que lui-même n'eût jamais appliqué qu'avec sa

modération coutumière % mais qui développera au

cours des siècles des effets redoutables qu'Augustin

n'aurait pas tous avoués à coup sûr.

C'est peut-être dans les ouvrages contre le pélagia-

gianisme \ — le premier en date, le De peccatorum

meritis, est de 4i2, — que saint Augustin a le mieux

I. III, 495 et s.

a. Retract., I, xx.

3. Ep. XXIII, 7.

It. Ep. xciii, 10 (P.L., XXXIII, 3a6); Contra litt. Petil., II. lxxxiii.

5. Cf. Ep. c et cxxxiv. Voy. Batiffol, op. cit., II, aaS et 335.

6. Tableau VIII, n" 70, 71, 77, 78. 85, 89, 98, 99, 100, io4, 108, 109, 116,

117, 118. La doctrine d'Augustin sur la grâce ne se forma clairement

qu'à partir de 397 (de dm. quaest. ad Simplic). Dans le de libero Arbitrio,

il n'avait pas fait à la grâce toute sa part, et les Pélagiens surent plus

tard en tirer objection.



544 SAINT AUGUSTIN

exprimé sa nature intime, telle que les expériences de

la vie l'avaient façonnée. Au cours de ses longues

années d'incertitudes et de douloureux débats inté-

rieurs, il avajt goûté, certes, toutes les joies d'une vie

passionnée. Rhétorique, philosophie, dialectique,

musique, mathématiques, poésie, aucune des sciences

connues de son temps ne lui était demeurée étrangère.

Il avait joui délicieusement de l'amitié et de l'amour.

Les satisfactions de carrière ne lui avaient pas été

refusées non plus. Mais ces douceurs avaient été

pour lui plus qu'à demi gâtées par les défaillances

d'une volonté trop aisément prise à la « glu » du

plaisir. Il gardait de ces années-là la peur des sens, de

Vinquietus ardor libidinis, la certitude de l'infirmité du

vouloir humain. Il concevait la vie comme une

longue suite de tentations {isia uila, quae tota tempta-

tio nominatur *), comme « une forêt pleine d'embûches

et de périls ^ » . Retrancher sur les diverses concupis-

cences, celles de la chair et celle de l'esprit', voilà à

quoi s'était voué son effort. On devine ce qu'il dut

penser des idées du moine breton Pelage * et de son

disciple Caelestius sur l'intégrité saine de la nature

et la toute-puissance du libre-arbitre. Elles lui firent

I. Conf., X, XXXII, 48.

a. X, XXXV, 56; cf. 6o.

3. Cf. X, XXX et s.

It. Pelage était plus probablement Breton qu'Irlandais (Cf. Roger,

L'enseign. des Lettres class. d'Ausone à ALcuin, P. igoB, p. ai4). Gennadius

lui consacre une courte notice, de Vir. ilL, § xliii. Nous avons, de ses

nombreuses productions, une Epistola ad Demetriadem ([4i3 ou 4i3] :

P.L., XXX, i5-45 et XXXIII, logg-i lao), un Libellas fidei adressé au pape

Innocent ([417] : P.L., XLV, 1716-1718 et XLVIII, 488-491). A. Souter a

restitué le texte originel de ses Commentarii in epistulas S. Pauli, Londres,

1907. Dom MoRiN lui attribue un opuscule. De induratione cordis Pha-

raonis (R.Bén., XXVI, i63). Consulter, sur Pelage. Batiffol, op. cit., t. II,

p. 349 et s. ; Bruckner, Quellen zur Gesch. d. Pelag. Streites, S.Q. n,

7 (1900). — Nous ne connaissons plus de Caelestius que quelques titres :

notice dans Gennadius, § xlv.



SES POLÉMIQUES 545

l'effet d'un formidable contre-sens psychologique. Sa

réaction contre de telles énormités fut si vive qu'elle

déconcerta bon nombre de théologiens et de fidèles.

Nous suivrons le mouvement d'idées dont ces résis-

tances furent le point de départ.

Le groupe des écrits antiariens est beaucoup moins

dense que les précédents '. C'est seulement en 4i8

qu'Augustin fut amené à s'occuper de l'arianisme,

à propos d'un sermon arien anonyme qui avait été

soumis à son examen. Deux ans avant sa mort il

provoquait encore un débat public avec un évêque

arien, Maximinus, qui y prit une attitude fort peu

loyale.

Des traités exégétiques, qui sont, par contre, fort

nombreux ^ nous ne dirons ici qu'un mot. C'est à

la Bible, à la ueraclssima Scriptura, que, fatigué des

spéculations auxquelles il s'était attardé trop long-

temps, il demanda la solution des énigmes de l'homme
et de l'univers. Les années le firent évoluer dans le

sens d'une fidélité de plus en plus stricte à la lettre

des Livres saints, et d'une certitude de plus en plus

affermie de leur indéfectibilité. Nous retrouverons

dans le de Doctrina chrisliana l'indication de quelques-

uns des principes dont il forma la substructure de

ses commentaires sur l'Ancien et le Nouveau Testa-

ment.

Fixons maintenant un peu plus longuement notre

attention sur quelques œuvres maîtresses.

I. Tableau VIII, n" 92, m, ii3.

a. Tableau VIII, n" i5, a4, a6, a8, 39, 87, 38, Sg, 43, 53, Sa, 83, 84, 90, 96.



546 SAINT AUGUSTIN

VI

Il serait difficile d'en rencontrer une plus ample,

plus riche d'idées, que la Cité de Dieu. De 4i2 à ^26,

ce livre, qui n'était à l'origine qu'un écrit de circons-

tance ou de polémique, s'est développé au point de

devenir une puissante synthèse doctrinale où a trouvé

place toute l'histoire de l'humanité, tout le système

des croyances chrétiennes, tout le dranue à grand

spectacle qui nous met sous les yeux la lutte séculaire

de la « Cité divine » contre la « Cité terrestre », jus-

qu'à l'apothéose finale de l'une et jusqu'à l'engloutis-

sement de l'autre dans les abîmes de la géhenne.

Depuis la chute de Rome, on le sait, beaucoup s'en

allaient répétant contre le christianisme la vieille

accusation d'avoir été pour la Ville un ferment de

décadence. Le malaise était général dans toutes les

classes de la société. Augustin comprit que ce malaise

ne se dissiperait qu'au prix d'un véritable renouvelle-

ment de la mentalité publique '. Voilà pourquoi il

se décida à écrire la Cité de Dieu. Il y travailla treize

à quatorze ans ; mais il en avait, dès le début, conçu

les vastes proportions % et ce fut la faute de ses occu-

pations trop lourdes ' s'il en retarda de la sorte le

complet achèvement.

• Quiconque a lu d'un bout à l'autre la Cité de Dieu

se rappelle avoir éprouvé çà et là un malaise dont, à

l'analyse, les causes ont pu lui apparaître assez clai-

I. Premier essai de réfatation dans YEp. cxxxviii.

a. Voy. les premières pages du de Ciuit. et I, xxxv.

3. Retract., II, xliii.



LA CITÉ DE DIEU 5^7

rement. D'abord la composition est beaucoup trop

lâche pour le goût moderne. Augustin avait un plan :

il l'a résumé dans ses Rétraclations, II, xliii, et au

cours même de la Cité de Dieu on le voit préoccupé

d'en marquer les articulations (cf. II, i; III, i; IV, i

et II ; VI, i; IX, i ; XI, i; XVIII, i; XIX, i). Mais il

n'était nullement pressé d'aboutir, et, désireux avant

tout de donner la paix aux esprits, il aborde au pas-

sage toutes les questions dont il sait ses contempo-

rains préoccupés. Ces digressions ont leur intérêt : à

la longue, elles deviennent quelque peu fatigantes.

Ce qui est bien plus déconcertant encore, c'est

l'imprécision apparente de la notion de « cité », qui

flotte entre ciel et terre, sans quon discerne parfois

s'il faut lui attribuer une valeur purement métaphy-

sique ou si on doit l'entendre au sens réaliste.

Dès le début de l'ouvrage, Augustin emploie les

mots cité de Dieu, cité terrestre. Il ne prend pas la

peine d'excuser la nouveauté de l'expression, ce qu'il

n'eût pas manqué de faire si elle eût risqué de décon-

certer son public. Il faut donc chercher les antécé-

dents de ce concept de « cité ». On en trouve d'assez

frappants chez Platon (en particulier Leg., p. 7x8 A),

chez les Stoïciens (d'après Clément d'Alex., Strom.,

IV, xxvi), de moins caractérisés chezPhilon, Sénèque,

Plotin. En réalité, c'est la Bible qui avait familiarisé

les lecteurs chrétiens avec l'idée de la « cité » divine.

Au début du livre XI, Augustin se réfère expressé-

ment à l'Écriture ; il cite le Psaume lxxxvi, 3 : « Glo-

riosa dicta sunt de te, ciuitas Dei », et aussi les

Ps. XLvii, 2, 3, 9 ; XLV, 5 et s. L'auteur de VÉpîire aux
Hébreux avait fait allusion à la nôXiq promise par Dieu
aux hommes de foi (xi, 10, 16 ; xii, 22 ; xm, i4).

Pareillement ri4poca/ypse, m, 12; xxi, 2. L'image était



548 SAINT AUGUSTIN

donc traditionnelle. Or le donatiste Tyconius, dont

Augustin appréciait hautement la pénétration exégé-

tique, s'en était emparé et lui avait donné un vigou-

reux relief dans son Commentaire sur l'Apocalypse,

rédigé peu avant 38o. Il y marquait en ces termes

l'opposition entre la ciuilas Del et la ciuitas diaholi :

<( Hae duae ciuitates, una mundo et una desiderat ser-

vire Ghristo : una in hoc mundo regnum cupit tene-

re, et una ab hoc mundo fugere... Hae utraeque ita

laborant in unum, una ut habeat unde damnetur,

altéra ut habeat unde saluetur. » Augustin fut frappé

de ce parallèle et l'enregistra dans sa mémoire. Il

l'utilisa dans le de Catech. rudibus, § 3i et 87, dans le

de Vera Religione, § 5o, dans VEnarr. in Ps. lxi et lxiv,

et dans Vin Ps. cxxxvi : puis il le développa avec

l'ampleur qu'on sait dans le de Ciuitate Del.

Qu'est-ce donc que la « cité », dans la conception

d'Augustin ? C'est en premier lieu le groupement tou-

jours renouvelé des hommes qui règlent leur vie, soit

selon la volonté divine, soit selon des maximes pure-

ment mondaines et presque toujours dépravées.

« Quod (genus hominum) in duo gênera distribui-

mus, unum eorum, qui secundum hominem, alterum

eorum, qui secundum Deum uiuunt
;
quas ellam

MYSTicE appellamus clvitates daas... » (XV, i). Ces deux

cités, ainsi envisagées sous leur aspect mystique, sym-

bolique, sont mêlées, enchevêtrées ici-bas, « perplexae

in hoc saeculo inuicemque permixtae » (I, xxxv), jus-

qu'à la discrimination du jugement dernier. — D'au-

tre part, pour composer l'image de chacune d'elles,

Augustin emprunte de nombreux traits aux réalités

historiques du passé et du présent. La cité terrestre,

c'était bien la socieias iniproborum, mais c'est aussi

l'État païen, en tant qu'il manque, par la défaillance



LA CITÉ DE DIEU 5^9

de ses dirigeants, de la justice qui devrait en être le

principal ressort. Pareillement la cité divine est la

collectivité où entrent les âmes libérées du péché par

la grâce, c'est la eommunio electoriim, mais c'est aussi

l'Église militante qui lutte aAec ses ennemis, en atten-

dant le triomphe qui lui est réservé. Augustin juxta-

pose constamment le point de vue réaliste et le point

de vue symbolique : de là quelque désarroi pour qui

n'en est pas averti.

« Quelle occasion et quel sujet ! Rome prise, le

paganisme imputant à la foi nouvelle cette dernière

chute, cette irréparable défaite de toutes les grandeurs

du passé ; le christianisme à son tour renvoyant les

torts à la civilisation ancienne tout entière et oppo-

sant à cette cité fragile, qui s'était proclamée éter-

nelle, une autre cité vraiment éternelle, qui ne doit

s'accomplir que dans le sein de Dieu, mais qui com-

mence déjà sur la terre dans l'âme de ceux qui croient

et qui prient '. » On a accusé Augustin de s'être

montré ingrat à l'égard de Rome au moment où suc-

combait cette noble victime. Pourtant il ne méconnaît

pas la magnificence de ses gestes. Il célèbre ce culte

de l'honneur, cet amour de la gloire — vertus bien

mêlées sans doute, dignes encore d'attirer la bénédic-

tion divine — qui ont fait sa grandeur dans l'his-

toire-. Mais on sent tout de même à travers le de

Ciaitate Dei qu'une solidarité se dénoue. Le christia-

nisme s'est rendu compte, à la lumière des faits, qu'il

porte en lui-même le principe de son développement,

la garantie de ses destinées, et que, — quelque utile

appui qu'ait pu lui prêter la puissance romaine — , il

1. Paul Janet, dans Bev. des Deux Mondes, i5 mars i856, p. 388.

a. V, XV et XXI.



55o SAINT AUGUSTIN

est désormais assez fort pour prospérer sans cet étai

ou pour s'en créer d'autres. La Cité humaine s'écrou-

lerait-elle, que subsisterait encore la chaude et lumi-

neuse Cité divine, où toutes les volontés droites, tous

les cœurs purs ont accès.

De toutes ces images, des générations alimenteront

leurs pensées et leurs espoirs *. Je n'oserais affirmer

qu'à l'étudier aujourd'hui cette œuvre grandiose appa-

raisse également solide dans toute ses parties ^ Mais

l'idée de coordonner l'évolution humaine à la grande

bataille entre croyants et incroyants est une vue d'en-

semble qui vaut autant, et mieux sans doute, que

beaucoup d'autres simplifications de même sorte. Il

faut quelque parti-pris pour déclarer qu'on ne saurait

parler, à propos de la Cité, de philosophie de l'histoire,

parce que la prescience divine « supprime l'évolution

de l'histoire » et que la conception du « progrès »

ferait défaut à Augustin !
^

Soulignons aussi, puisqu'on les méconnaît parfois,

les tempéraments qu'Augustin a introduits dans ses

définitions de l'État païen, si sévères, si anéantissantes,

au premier regard. Le formidable antagonisme oii il

le dresse, en face de la ciuitas caelestis, donnerait à

penser qu'il lui veut maie mort. Il en vient pourtant

I. Voy. B. Gaffbey, die augustinische Geschichtsanschauung im liber ad

amicum des Bischofs Bonitho v. Satri, Langelsalza, 1918; E. Berkheim,

Mittelalterliche Zeitanschauungen..., Tûbingen, 1918.

a. 11 y aurait là un bilan intéressant à établir. — La question des

sources d'Augustin n'a guère été étudiée que pour les dix premiers

livres, par S. Angus, The Sources of ihe first ten Books of A. De Ciu. D.,

Princeton, 1906. Sur l'histoire, la science politique, la théologie, la

Cité de Dieu fournit un « matériel » considérable. Cf. Schilling, die Staats-

und Soziallckre des hl. Augustinus, Freib.-i.-B., 1910, répertoire méthodique
des textes d'Augustin sur la politique et la sociologie.

3. H. ScHOLZ, Glaabe u. Unglaube in der Weltgeschichle, L. 1911, p. i5o

et s.



LA CITÉ DE DIEU 55l

à ne plus lui refuser une certaine iastitia c'milis ; il

loue l'État en tant que tuteur de l'ordre public, pré-

servatif contre l'anarchie, et pouvoir générateur de

ce bien incontestable qu'est la paix. Aussi, fidèle aux

préceptes pauliniens, recommande-t-il aux chrétiens

une soumission patiente aux puissances établies,

quelles qu'elles soient : « pessimam etiam, si ita ne-

oesse est, flagitiosissimamque rempublicam.. tolerare..

iubentur » '. Son idéal personnel c'est un État chré-

tien, oii règne la vraie foi, gage du bonheur de tous,

où l'Église soit reconnue comme la dispensatrice de

toute vie morale supérieure et puisse compter sur la

force séculière dans ses luttes contre l'hérétique, où

le prince n'ait d'autre souci que de mettre sa puissance

au service de Dieu : « suam potestatem ad Dei cultum

maxime dilatandum maiestati eius famulam facit » *.

A ce point de vue, la politique des empereurs chré-

tiens lui donnait déjà de larges satisfactions, et lui-

même n'hésite pas à caractériser son temps comme
un temps véritablement chrétien '. Mais c'est surtout

au moyen âge que les principes d'Augustin exerceront

leur plus efficace influence. Grégoire VII s'en prévau-

dra souvent dans ses démêlés avec le pouvoir civil.

Saint Thomas d'Aquin en incorporera un bon nom-
bre à sa théorie de l'État. Et Charlemagne, grand lec-

teur de la Cité de Dieu, a-t-il rêvé d'être autre chose

que le conquérant chrétien, tel qu'Augustin l'avait

défini, « qui met sa puissance au service de la majesté

divine pour en propager le culte le plus possible »?

1. II, XIX.

». V, XXIV.

3. De uera Rel., III, m; de Cons. euang., I, xxvi, 4o ; Sermo cv, 6, 8;

|p. CXI, a ; de gratta Christi et de pecc. or., ii, 17-18, etc.



"552 SAINT AUGUSTIN

VII

Le de Catechizandis rudibus, rédigé en 4oo, est adressé

à un diacre de Carthage, Deogratias. u De l'art des

catéchèses à l'usage de ceux qui ignorent la doctrine

chrétienne » : voilà le sens de ce titre. Deogratias

avait avoué à Augustin l'embarras et le décourage-

ment qu'il éprouvait plus d'une fois dans ses fonc-

tions de catéchiste, et avait sollicité de lui des conseils

et une méthode. Augustin commence par le consoler

avec bonté en lui montrant que son cas n'a rien d'ex-

ceptionnel. Que la pensée soit toujours en avance sur

l'expression, c'est là un fait bien connu de tous ceux

qui parlent ou qui écrivent, et il faut quelque naïveté

pour s'affliger de mal traduire ce qu'on sent forte-

ment :

« Moi-même, je suis presque toujours insatisfait de ce que je dis.

Je voudrais quelque chose de mieux ; je jouis de ce quelque chose

intérieurement, avant d'avoir essayé de l'exprimer par la parole.

Et quand je perçois l'infériorité de cette expression, je souffre de

ce que ma langue rende si imparfaitement les sentiments de
mon cœur'. »

L'essentiel, c'est d'aimer ce que l'on fait ; et très

ordinairement le plaisir que l'on prend à la tâche de

pédagogue passe aux auditeurs et devient la mesure

de l'intérêt qu'ils vous prêtent. Rien de communica-
tif comme l'ennui, si ce n'est l'alacrité de celui qui

enseigne dans la joie.

Pour l'enseignement de l'Écriture sainte, spéciale-

ment de l'Ancien Testament, l'expérience suggère

Su.



LE DE CATECHIZANDIS RUDIBUS 555

quelques principes dont il est bon de s'inspirer. D'a-

bord, ne pas se mettre en peine de raconter, ni même
de résumer, tous les faits qui y sont inclus, mais en

choisir quelques-uns, les plus merveilleux, les plus

attachants, en extraire tout le suc, et se contenter pour

les autres de brèves allusions. — Inculquer aux esprits

cette idée essentielle que tout dans l'Écriture, jusqu'à

l'avènement du Christ, est la figure de ce qui s'est

réalisé dans le Christ et dans son Église. Une fois

cette vérité saisie, peu importe que les détails soient

oubliés. — Faire comprendre aussi aux catéchumènes

que la Rédemption a été essentiellement une œuvre
d'amour, et qu'à l'amour divin l'amour humain doit

répondre par une obéissance passionnée à la loi divine.

— Interroger chacun sur les motifs personnels qui le

poussent vers la foi, afin de mieux lui faire sentir

Dieu dans les modalités de son expérience particu-

lière. — Enfin ne pas craindre d'insister sur les pro-

messes de résurrection, tant raillées par les païens et

par les sceptiques, ainsi que sur les sanctions d'outre-

tombe, sans oublier de prémunir les rudes contre le

scandale que pourraient leur apporter les faiblesses de

ceux qui sont déjà dans l'Église.

Telle est la méthode générale que préconise Augus-

tin. Mais il se donne aussi la peine de prévoir et d'é-

tudier certains cas spéciaux.

D'abord le cas de l'homme simplement cultivé {libe-

ralibus doctrinis excuUus) ' qui vient au christianisme.

II est probable qu'un postulant de cette qualité s'est

déjà occupé depuis quelque temps des choses de la

foi. Il ne faut donc pas l'ennuyer en le faisant repasser

par les rudiments. Mais il sera bon de s'enquérir des

1. s VIII.



554 SAINT AUGUSTIN

livres qu'il a lus et où s'est formée son aspiration vers

la foi. Si d'aventure c'étaient des ouvrages hérétiques,

on devrait l'éclairer là-dessus en s'appuyant sur l'au-

torité de l'Église universelle. Certains auteurs, morts

catholiques, ont pourtant favorisé l'hérésie en telles

pages de leurs écrits : qu'il sache également par quoi

leurs vues sont incompatibles avec la véritable ortho-

doxie.

Plus délicat encore est le cas oîj le catéchumène

serait un intellectuel, un ancien élève des grammai-

riens et des rhéteurs, déjà initié à toutes les curiosi-

tés de l'esprit*. — La première démarche à tenter,

c'est de lui donner le goût de l'humilité chrétienne,

de lui démontrer qu'il est plus grave de pécher contre

les mœurs que contre la grammaire. Si l'on arrive à

percer l'enveloppe de ses préjugés classiques, à lui

faire comprendre le sérieux de la vie humaine, la pri-

mauté de l'action sur les délicatesses de l'intelligence,

un pas considérable aura été fait. — Quant à l'Écri-

ture sainte, on n'en donnera le goût aux gens de cette

sorte qu'en la leur présentant comme un livre mysté-

rieux, fécond en sens profonds, où l'intelligence peut

largement s'exercer : passage significatif, qui aide à

pénétrer l'état d'esprit des lettrés du paganisme, et

qui explique l'attachement des interprètes chrétiens

à l'exégèse allégorique.

« On doit leur faire voir combien est grande l'utilité de ces cho-

ses cachées sous un voile, qui s'appellent pour cela même des

mystères; combien ces énigmes obscures aiguisent l'amour de la

vérité, dissipent l'ennui, le dégoût qu'inspire toute idée trop aisée

à découvrir. »

Augustin s'étend enfin sur les dispositions d'esprit

I. s X.



LE DE DOCTRINA CHRISTIANA 555

OÙ le catéchiste doit essayer de se mettre, pour réagir

contre ses sécheresses, contre ses paresses aussi. Il

montre comment on réveille l'attention d'un auditoire

un peu endormi, comment on le tient en haleine.

Pour clore le traité, il fournit un spécimen d' « ins-

truction » à l'usage de postulants dépourvus de cul-

ture : tout y est simple, direct, pratique, merveilleu-

sement adapté à la mentalité populaire.

VIII

Nous avons marqué déjà l'importance du de Doc-

trina christiana au point de vue des destinées de la

culture antique durant les siècles chrétiens '. Certai-

nes idées développées dans cet ouvrage valent la peine

d'être encore signalées, d'autant plus qu'Augustin,

ayant parachevé l'opuscule trois ans avant sa mort,

a dû les y exprimer sous leur forme définitive *.

L'objet d'Augustin était de fournir une méthode
d'interprétation des Écritures, soit pour l'intelligence

du texte même, soit pour l'exposé des résultats acquis

{modas inueniendi quae intellegenda sunt el modus pro-

Jerendi quae intellecia sunt).

Des trois premiers livres, qui ont un caractère tout

I. Cf. p. 37.

a. Le texte primitif, abandonné par Augustin en 897, allait jusqu'au
chap. III, XXXVII, de l'édition complète, celle de 427. « Gum imperfectos
(libros) comperissem, explique Augustin (Retr., II, iv, i), perflcere malui
quam eis sic relictis ad alia retractanda transire. Compleui ergo ter-

tium... Addidi etiam nouissimum librum et quatuor libris opus illud

impleui. » Essayer de restituer la première édition, comme l'a fait dom
Drut>"e, lequel suppose qu'Augustin remania de fond en comble l'ou-

vrage en 627 (R. Bén., igiS, p. 3oi et s.), est une entreprise qui paraît

assez chimérique (cf. Cav.vllera., B.L.E., 1915/6, p. 420 et s.).



556 SAINT AUGUSTIN

technique, quelques traits seulement sont à retenir

ici. Au chapitre x du livre II, Augustin recommande
à l'exégète chrétien d'apprendre le grec et l'hébreu,

pour le cas où les traductions latines paraîtraient obs-

cures ou équivoques. Lui-même, il ignorait l'hébreu* ;

on se rappelle qu'il n'avait guère soutenu saint Jérôme,

quand celui-ci avait fait son vigoureux effort vers

Vhehraica ueritas^. Une évolution s'était donc opérée

dans son sincère esprit : il ne limitait plus l'enquête

de l'exégète aux traductions latines, ni même aux Sep-

tante — qui restaient cependant à ses yeux la version

privilégiée ^

Au chapitre xv du livre II se rencontre le fameux

passage sur Vltala, qui a prêté à de si fâcheuses con-

fusions. Saint Augustin constate la multiplicité de&

versions latines de la Bible, les unes très serviles, les

autres un peu plus libres, et qu'il préfère. Il en est une

à laquelle il décerne la palme, c'est Vltala, où la

clarté s'unit à une fidélité scrupuleuse : « Parmi les

traductions, il faut mettre, au-dessus de toutes les

autres Vltala, car elle serre de plus près les mots et

l'idée y reste nette : In ipsis autem inlerpretationibus

Itala caeteris praejeratar ; nain est iierboriim tenacior

CLim perspicaitale sententiae. »

Qu'était-ce au juste que cette Itala ? On a répondu

de façon très diverse. Pour Rônsch, Vltala était...

VAfra, une version d'origine africaine ! D'autres cri-

tiques modernes, F.-C. Burkitt, par exemple {The old

Latin and the Itala, dans Texts and Stadies, IV, 3), et

I. De doct. chr.. Il, ivi, aS ; cf. Conf., XI, m, 5.

a. V. plus haut, p. ^79.

3. Ep. Lixi ; Lxxxii ; Enarr. in ps. 87, 10; de Ciuit. Dei, XVIIl, xlii-

ILIV.



LE DE DOCTRINA GHRISTIANA 557

plus récemment encore dom De Briiyne {Rev. Dénéd.,

XXX [igiS], p. 29431 4), ont voulu identifier Vllala

avec la version de saint Jérôme. C'était déjà au

VIP siècle l'interprétation d'Isidore de Séville {Etym.,

VI, iv). Elle soulève de si grosses difficultés qu'il faut

l'écarter délibérément'.

Vltala, comme son nom l'indique, ne pouvait être

qu'une version usitée dans le « diocèse » politique de

l'Italie, qui, à l'époque d'Augustin, comprenait

Vérone, Aquilée, Brescia, Ravenne et Milan ^ Du
moment que saint Augustin l'oppose aux autres tra-

ductions qui couraient en grand nombre (a lalinorum

interprelum infinita varietas » , écrit-il dans le de Docir.

chr., II, xvi), il est tout à fait irrationnel d'attribuer

globalement ce nom dltala aux traductions latines

antérieures à saint Jérôme, et c'est une désignation

fautive à laquelle il faudrait enfin renoncer \

Pour l'interprétation de l'Ecriture, toutes les res-

sources des sciences profanes, à l'exception de celles

qui confinent à la superstition, ne seront pas de trop.

Toutefois Augustin tient à marquer que la Bible

dépasse et, en une certaine mesure, remplace tous les

autres livres : u Nam quidquid homo extra didicerit,

1. Voy. Cavallera, dans B.L.E., 1915/6, p. 4i6 et s., et W. Ruting,
Unters. iiber Auguslins Quaestiones a. Locutiones in Heptateucham, Pader-
born, 1916, p. 36o-366.

2. L'adjectif italus est de la langue poétique. Mais les prosateurs de
l'époque impériale l'emploient assez fréquemment, au lieu d'italicus(\.g.

Pline, Hist. Nat., III, nv ; Arnobe, Adu.JSat., II, lxxiii ; saint Augustin,
Cité de Dieu, III, xxvi, etc.). Cf. Sittl, dans A.L.L., XI (1900), p. 124;
WôLFFLiN, dans S.B.M., iSgS, I, p. 266.

3. La Commission du Thésaurus linguae latinae de Berlin l'a incorporée
à son système de références. Wolfflin avait pourtant signalé dès 1898
les inconvénients qu'elle offrait (S.B.M.. 1898, I, p. 273).



558 SAINT AUGUSTIN

si noxium est, ibi damnatur ; si utile est, ibi inueni-

tur '. »

Au livre III, il indique avec beaucoup de minutie

les façons diverses de résoudre les difficultés qui

résultent, soit de la lettre même des Ecritures, soit du
sens apparent de certains passages déconcertants pour

la morale. L'exégèse allégorique rendra, en ce der-

nier cas, de bons services *. Nulle interprétation qui

aboutira à la caritas Dei et proximi ne pourra être tout

à fait erronée ^ Il conseille l'emploi des sept règles

du donatiste Tyconius, excellentes en dépit de l'hé-

térodoxie partielle de leur auteur *.

Le livre IV est fort important au point de vue des

idées littéraires de saint Augustin ^ Il y recommande
nettement au docteur chrétien l'étude de la rhétori-

que. Du moment qu'il y a une technique de l'élo-

quence, il faut se l'assimiler sous peine de desservir

les intérêts de la vérité en la défendant moins habile-

ment que celui qui la combat. Instruire, plaire, tou-

cher, voilà pour Augustin comme pour Cicéron le

but de l'éloquence. Seulement ses exemples, c'est chez

saint Paul, chez les prophètes qu'il les va chercher.

L'Ecriture offre selon lui des spécimens de toutes les

variétés de style. Il est loisible de suivre les modèles

qu'elle offre, ou que proposent les meilleurs écrivains

chrétiens comme saint Cyprien ou saint Ambroise.

Mais la règle qui domine toute présentation des véri-

tés de la foi, c'est la clarté : les susceptibilités du bien-

I. II, XLII.

a. III, ixii.

3. I, XL.

4. III, XXX et s.

5. Quelques vues dans Zuhek, Diss. pliilol. Vindobonenses, VIII (igoS),

p. 69-109. L'article d'HEUDRicKsoi», Amer. Journ. of philol., igoS, p. ï76

et s., ne traite guère que de la dislinclion des styles chez Augustin.



LA CORRESPONDANCE 55^

dire ne sauraient prévaloir contre cette loi fondamen-
tale. Si on parle, c'est pour être compris '

!

IX

Sur les 276 lettres que nous possédons d'Augustin %
il en est 53 qui appartiennent à ses correspondants.

Cette série se répartit sur une quarantaine d'années

(de 386/7 ^ '^29) • ^^^^ ^^ reflète donc que d'une façon

bien incomplète l'immense activité épistolaire d'Au-

gustin.

Les lettres d'Augustin n'ont pas le tour littéraire

et brillant de celles de saint Jérôme. Point de tableaux

animés, point de satires mordantes. Il ne s'y trahit ou
ne s'y épanche que fort rarement K Parfois une légère

malice, mais bien vite il se ressaisit, tout entier à son

objet et uniquement attentif à la démonstration qu'il

conduit.

Elles sont d'étendue variable. Quelques-unes se

réduisent à de courts billets. D'autres prennent l'al-

lure de véritables traités qui ne se rattachent au genre

épistolaire que par l'interpellation du début et de la

fin au destinataire : par exemple VEp. clxxxv au

I. De Doctr. chr., IV, x, a4.

a. 270 recueillies et classées par les Bénédictins; a lettres et un frag-

ment retrouvées depuis l'édition bénédictine et qui figurent dans Migne
(XXXIII, 761 ; 789-793; 939-988); a lettres publiées par Goldbacher
(C.V., XXXIV, 3, p. 4/,/i et XLIII, p. 648), d'après le manuscrit add. 3479
de l'Université de Cambridge ; i lettre publiée par dom Morih dans
R.Bén., XVIII (1901), p. a4i-a56, d'après le Monacensis Clm 8107, s. ix. —
Goldbacher a donné aussi, au tome LVII du C.V., p. 44. un fragment
inédit de quatre lignes d'une lettre à Bonifatius, d'après le Codex Augien-
sis XCV, s. X. Les lettres d'Augustin sont dans la P.L., XXXIII, et dans
C.V., t. XXIV, XXXIV et LVII.

3. Par ex. au début de VEp. cclxi.



56o SAINT AUGUSTIN

comte Boniface, que saint Augustin lui-même intitule

dans ses Rétractations « liber de correctione Donatista-

rum ^ ». La pièce ccxiii s'en écarte encore davantage :

c'est une sténographie de la séance tenue dans l'Église

de la paix, à Hippone, le 26 septembre 426, où Augus-

tin fit agréer à ses ouailles le prêtre Éraclius comme
son successeur éventuel pour le siège épiscopal de cette

ville.

Au point de vue de l'histoire religieuse, et même
de l'histoire de la civilisation, ce recueil est de pre-

mière importance. D'année en année, on y sent gran-

dir le prestige d'Augustin. Il est le pape vénéré vers

qui se tournent les yeux de la chrétienté d'Occident,

et à qui les empereurs eux-mêmes jugent indispen-

sable d'adresser un double des lettres officielles qu'ils

expédient au primat de Garthage. De tous côtés on le

consulte, et ces questions, même les plus délicates %

même les plus saugrenues ', provoquent ses longa-

nimes réponses. Avec une ardeur, une bonté inépui-

sables, il console, il instruit, aussi prompt à fournir

à une communauté de religieuses un minutieux règle-

ment de vie* qu'à traiter les grandes questions de la

grâce, du libre arbitre, ou de la légitimité du métier

des armes.

Saint Augustin n'avait pas, sauf exception, l'habi-

I. De même les lettres mentionnées dans le Tableau n* VIII.

a. Cf. Ep. ccLxii : on remarquera la sagesse de ses directions dans un
différend d'ordre conjugal et intime.

3. Cf. l'Ep. ccv, où l'on voit que Consentius s'était enquis auprès de

lui : « utrum nunc corpus Domini ossa et sanguinem habeat, aut reli-

qua carnis linearaenta. »

4. Ep. ccxi.



LES SERMONS 56 1

tude de rédiger à l'avance les sermons qu'il devait

prononcer'. Le temps lui aurait manqué pour cela.

Il se contentait d'une méditation préalable qui portait

principalement sur les textes scripturaires dont il

comptait faire l'armature de son discours. Il lui arri-

vait même, à en croire son biographe Possidius, de

changer brusquement de sujet, sous la pression de

telle circonstance imprévue. Des sténographes S quel-

quefois les fidèles eux-mêmes', recueillaient sa parole.

C'est ainsi qu'un certain nombre ont survécu. Victor

de Vite nous apprend qu'il en courait beaucoup de

son temps*. Parmi les sermons auxquels Possidius,

Cassiodore et d'autres font allusion, il en est qui ne

figurent pas dans notre très incomplète collection. En
revanche, beaucoup furent frauduleusement compo-

sés sous le nom d'Augustin. La tâche des éditeurs

modernes a été de séparer l'authentique de l'apocry-

phe. Malheureusement le contrôle précieux des Rétrac-

tations fait défaut par les sermons comme pour les

lettres '.

1. Cf. de Trin., XV, xxvii. i8 ; Retract., II, xxxii, a.

2. In Ps. Li, 1 (P.L., XXXVI, 6oo).

3. Possidius, S vu.

II. Hist. persec, I, m, ii,

5. Les Bénédictins ont distingué 363 sermons authentiques, 3i douteux,

3i7 apocryphes. Us divisent les sermons authentiques en quatre classes :

sermones de scripturis {i-\8S) ; s. de tempore(= fêtes liturgiques: 184-172);

s. de sanctis (ayS-S/io); s. de diuersis (34i-363). Le plus ancien sermon que
l'on puisse dater est le n° ai 4, de 391 ; le plus récent, le sermon 345,

postérieur à 428 [cf. P.L., t. XXXV1II-XXX1X[. — Depuis l'édition béné-
dictine, d'autres sermons ont été publiés par Michel Denis (P.L., XL VI,

8i3-94o); Font.vsi (XLVII, iii3-ii4o); Frangipane (XLVI, gSg-iooi).

Dom MoRiN a trouvé dans un manuscrit du ix" siècle, actuellement à

Wolfenbûttel (n° 4096), une collection d'homélies parmi lesquelles qua-
rante et une sont inédites. Il en attribue trente-trois à saint Augustin
(S. Aarelii Augustini Iractatas siue sermones... edidit G. Morin, Gampoduni
et Monaci, 19 17). La collection aurait été formée à l'époque de Césaire

d'Arles. Dom Morin avait précédemment publié deux autres sermons
authentiques (R.Bén., VII, a6o; 592; Vlll, 417; cf. IX, 178).

36



562 SAINT AUGUSTIN

L'intérêt qu'offrent ces sermons est très inégal. Beau-

coup ne sont faits que de paraphrases de versets bibli-

ques, ovi vacille quelque peu l'attention du lecteur le

plus zélé. Cet intérêt se ranime à voir Augustin

déployer, pour atteindre chez ses auditeurs la sen-

sibilité intime, source des rénovations, non seule-

ment la force de sa foi profonde, mais aussi la can-

deur de son humilité. Loin de se mettre au-dessus de

ceux qu'il endoctrine, il s'avoue faible comme eux et

prend sa part des réprimandes qu'il leur adresse. —
La langue dans laquelle il leur parle est curieusement

composite. Les procédés de la rhétorique s'y trahissent

en plus d'une page : allitérations, métaphores, jeux

de mots, etc. '
; mais ils avoisinent des tours tout

populaires, oij déjà s'annoncent certains traits syn-

tactiques des langues romanes : Nunquam Jecit taie

Jrigus (jamais il n'a fait un tel froid!); metuo ne ibi

uos habeam fatigatos ; muUa habemus dicere uobis, etc.^

Il avait écrit dans le de Doctrina christiana (IV, x) :

« Le plus souvent le parler vulgaire {loquendi consue-

tado imlgaris) est plus utile pour exprimer les choses

que la correction du langage des lettrés. » — Il y
aurait beaucoup à prendre dans les sermons pour

reconstituer la vie africaine au début du V^ siècle, les

survivances du paganisme, les relations entre païens

et chrétiens, et aussi la fureur des spectacles, l'ardeur

sensuelle de ces races auxquelles Augustin essayait

inlassablement d'imposer la loi chrétienne, avec ses

délicatesses et ses austérités.

I. « Distulit seciirim, dédit securitatem (72, 2). Perpétua et Félicitas, coro-

nis marlyrii décora tae, perpétua felicitale floruerunt », etc.

3. .S'. 25, 3 ; 37, 17 ; ai5, 9.



CONCLUSION 56 3

XI

Nouerim me, nouerimle {Solil., II, i) : connaître Dieu,

connaître l'âme humaine, voilà le double objet vers

lequel s'est portée, d'un élan sans cesse ravivé, la

pensée augustinienne. Saint Augustin est le plus phi-

losophe des Pères de l'Église primitive. Disons

mieux : il est, parmi les Pères latins, le seul qui ait

eu réellement le génie spéculatif, les dons du pen-

seur. Il a recueilli quelques-unes des sources les plus

pures de la philosophie antique, surtout celles du
Platonisme ; mais il s'était scruté lui-même d'un

regard trop clairvoyant pour ne pas enrichir d'un

apport personnel les hautes leçons qu'il captait ainsi.

Au surplus, sa philosophie ne se pique point d'in-

dépendance. Elle s'assujettit résolument à la foi, à

l'Église. C'est de plein cœur qu'Augustin accepte l'au-

torité de la Catholica, et tout l'effort de sa dialectique

ne va qu'à la justifier rationnellement et à en faire

comprendre le,bienfait à ceux qui ne l'ont pas encore

senti. La Bible et l'Église, tels sont pour lui les fon-

dements mêmes de la vérité, et toute construction qui

n'y prend pas son point d'appui est ruineuse à ses

yeux. Pourtant il aime l'intelligence ; il se défie moins
d'elle qu'un saint Hilaire, qu'un saint Ambroisc ; il ne

veut pas subir sa foi, mais la penser, en déchiffrer les

énigmes — et la vivre.

Les esprits amis de la critique trouvent plus de
satisfactions dans l'œuvre de saint Jérôme que dans

la sienne. Son humilité même le rend parfois cré-

dule : puis le manichéisme l'avait dégoûté à l'excès



564 l'augustinianisme

des minuties de l'exégèse, La raison vigoureuse de

Jérôme a plus de défense que celle d'Augustin, plus

de résistance à l'inacceptable. Mais quel détachement

de soi chez Augustin ! quelle modestie vraie, en dépit

de l'admiration dont ses contemporains ne lui ména-

geaient pas les témoignages ! que d'élans passionnés,

que de méditations brûlantes ! 11 est tout charité et

tout amour.

Dans une lettre à saint Bernard, Pierre le Vénérable

l'appelle maximus post apostolos ecclesiarum instractor.

Non que certains de ses enseignements n'aient provo-

qué, nous Talions voir, d'âpres réactions. Mais sa pen-

sée est devenue comme la substance de la littérature

chrétienne ;
pendant des siècles elle est restée présente

au milieu de toutes les batailles de l'esprit.

XII

Les thèses d'Augustin sur le libre arbitre humain
et la prédestination — cette rigueur qui vouait à l'en-

fer la majorité du genre humain, vraie c pâte de dam-
nation », à l'exception de quelques privilégiés à qai

Dieu aurait accordé le don tout gratuit de sa grâce —
soulevèrent une vive opposition en divers points du

monde chrétien. En Italie et en Sicile, dix-huit évê-

ques renoncèrent à leur siège épiscopal plutôt que de

souscrire à la condamnation de Pelage et de Gaeles-

tius, formulée dans la Tractoria du pape Zosime. Le

plus irréductible d'entre eux fut Julien d'Eclane, polé-

miste redoutable par la force de sa logique et la clarté

de sa langue '. Déposé, exilé, Julien entama la lutte

I. Cf. A. BRUCS.NER, Julian von Eclanum, dans Ï.U., XV, 3 (1897); id..



CASSIEN 565

contre Augustin qui, pendant douze ans, se vit obligé

de soutenir ses attaques et d'y riposter. Ce n'est que

grâce aux nombreuses et larges citations transcrites

par Augustin que l'on peut se faire une idée des Qua-

tre livres à Turbantius et des Huit livres à Florus où

Julien le combattit. — Les idées de Pelage avaient

rencontré aussi quelque faveur en Bretagne. Plusieurs

évêques les y propageaient, et leur intégrité morale

prêtait beaucoup de crédit à la doctrine dont ils s'é-

taient constitués les défenseurs. 11 fallut que le pape

Célestin envoyât pour les réfuter l'évêque Germanus

d'Auxerre, lequel passa la Manche accompagné de

saint Loup, évêque de Troyes ^ Malgré l'efficacité des

efforts de Germanus, devenu assez vite un personnage

de légende parmi les Bretons, les conceptions de

Pelage subsistèrent longtemps encore dans son pays

d'origine.

Mais c'est surtout dans le sud de la Gaule que l'op-

position fut organisée et vigoureuse "-. A Marseille,

Jean Cassien (c. 36o-c. 435) prit nettement parti con-

die vier Bûcher Julians von Ed. an Turbantius, B. 1910 ; Batiffol, op. cit., II,

Ugo ; Dom Morin, R.Bén., igiS, p. i-ai, voudrait restituer à Julien le

commentaire du Pseudo-Rufin sur les prophètes Osée, Joël et Amos
(P.L., XXI, 969-1 loA), et souhaite une réédition de ce commentaire d'après

le Parisinus lai/iS. Alb. Vaccari lui impute un commentaire sur Job
publié en 1897 dans le Spic. Casinense sous le nom du prêtre Philippus
(Un commenta a Giobbe di Gialiano di Eclana, Roma, igiô). — Notice sur

Julien, dans Gennadius, de Vir. ilL, xlvi.

I. Une lettre de Lupus à Talasius d'Angers figure dans P.L., LVIII, 66.

a. En dehors des noms qui vont être cités, il faut encore retenir ceux
de divers écrivains ecclésiastique gaulois du v* siècle, comme Petrus
Chrysologus, évêque de Ravenne (433-45o) [sermons, dont beaucoup
inauthentiques, dans P.L., LU, i83 et 665] ; Valerianus, abbé de Lérins,

évêque de Gemele [homélies et une letlrc, P.L., LU, 691-758] ; l'évêque
Maxime [lettre à Théophile d'Alexandrie, cf. dom Morin, R.Bén., XI
(iSgi), p. 374] ; Léonce d'Arlef [une lettre au pape Hilaire, écrite en 46i,

dans P.L., LVIII, 22-28] ; Ruricius de Limoges [82 lettres en deux livres :

P.L., LVIII, 67-124, C.V., XXI, p. 348 et s. (1891, Engelbrecht), et

M.G.H., VIII (1887, Krusch)].



566 l'augustinianismé

tre Augustin. Son influence était grande. Né en u Scy-

thie » S s'il faut en croire Gennadius, élevé dans un

monastère de Bethléem, il avait habité dix ans parmi

les moines du delta égyptien et du désert de Nitrie.

Ordonné diacre à Constantinople vers 4o4 par saint

Jean Chrysostome, puis prêtre à Rome, Cassien avait

fondé vers /ii5 deux monastères à Marseille, l'un

d'hommes, l'autre de femmes. Ses douze livres de

Imtitalis cœnobiovam et de octo principaliam uitiorum

remédia'', terminés en 426, détaillaient, avec de nom-

breux exemples à l'appui, les règles rigoureuses des

couvents de Palestine et d'Egypte, et les misères

morales auxquelles les moines étaient plus spéciale-

ment sujets (parmi ces huit uitia, il signale la « tris-

tesse ))) avec la manière de les guérir. Ses vingt-qua-

tre CoAi/a//ortes (c. 429) ^ en trois parties (i-x ; xi-xvn ;

xvni-xxiv) précédées chacune d'une préface *, initiaient

le public chrétien à la vie spirituelle des moines. Ces

deux ouvrages formaient comme un code du mona-

chisme\ Ils devaient être traduits en grec^ privilège

1. De Vir. ilL, lxu. Il s'agirait de la Dobroudja, d'après Merkle, dans

T.Q., 1900, p. 419-441. Voir la discussion de Petschenig, dans C.V.,

t. XVII, p. un, qui le croit d'origine provençale. Sans doute Gennadius

a-t-il voulu parler d'une cité latine de Scylhie, ce qui n'a rien d'extraor-

dinaire.

2. MiGNE (qui reproduit l'édition de Gazet, Douai, 1616), XLIX, 53-

476 ; C.V., t. XVII (1888, Petschemg). Trad. française par Saligny, P. i663,

Lyon i685. Étude de Paucrer sur la latinité de Cassien dans les Roma-

nische Forschungen, II (1886), p. 391-448.

3. La conlatio était un exercice fort usité chez les moines. Ceux-ci

exposaient leurs difficultés personnelles, de l'ordre intellectuel ou de

l'ordre moral, à leur abbé, qui leur suggérait utie solution. Cet usage

est déjà prescrit dans la règle de saint Pachôme, pour l'Orient ; et au

xii* s. il subsistait encore en Occident.

4. P.L., XLIX, 477-1338; C.V., t. Xlll (1886, Petschenig). Trad. fran-

çaise par Salignt, P. 1667, Lyon 1687 (à l'exclusion de la treizième

CoUatio).

5. Herwegen, Beitr. zur Gesch. d. alten Monchtums, Munster i. W. 191a

(analyse des règles de Cassien).

6. Témoignage de Piiotius, £.'(6/. 197. Un résumé en grec du de Ins-



LES LÉRINIENS 667

dont j'ai dit déjà le caractère exceptionnel. Enfin le

de Fncarnatione Domini contra I\estorlam, en sept livres,

composés en 43o, à la prière du futur pape Léon,

témoignaient du zèle de Cassien pour l'orthodoxie *.

Or cet écrivain rigide, peu favorable à la culture pro-

fane*, nourri d'ascétisme et d'études austères, et dont

l'influence s'exerçait sur les plus pieuses âmes gau-

loises, attribuait nettement à la volonté humaine dans

«a treizième Collatio (§ viii, ix, xi) l'initiative du bien,

la grâce divine venant y ajouter ensuite un incremen-

tum.

Les solitaires de l'île de Lérins (aujourd'hui Saint-

Honorat), sur la côte sud-est de la France, n'étaient

guère plus favorables aux vues augustiniennes. Fondé
par saint Honorât, depuis lors métropolitain d'Arles

{426), dans les premières années du V* siècle, le

monastère de Lérins était devenu un des foyers de la

théologie catholique en Gaule, et une pépinière d'é-

vêques pour ce pays \ Dans son de Laude Eremi *,

saint Eucher, le futur évêque de Lyon, qui s'était

Ut. Coen. se trouve dans la Patr. grecque, XXVIII, 849 et s., sous le faux
titre d'Epist. ad Castorem. K.-J. Dtovouniotis a publié en igiS, d'après
le Cod. BgS d'un monastère des Météores, les Collationes i, 11, vu, vm, en
grec.

I. P.L., L, 9-372; C.V.. t. XVII.
a. Cf. Coll., XIV, XII et s.

3. Cf. Cooper-Marsdin, The History of the Islands of Ihe Lérins, Cam-
bridge, Univ.-Press, igii.

li. S xLn. Eucher composa divers ouvrages destinés à répandre le goût
de la vie monacale, et à faciliter l'intelligence de la Bible : cf. P.L., L.

Le tome XXXI du Corpus de Vienne (1896, Wotke) comprend les For-
mulae spiritalis intellegentiae, les Instructionum libri duo, la Passio Agaunen-
sium martyrum, VEpislala de laude heremi ; plus, diverses lettres adressées

à Eucher par Salvien, Hilaire et Rusticus. Trad. française par Grégoire
et CoLLOMBET (avcc Vincent de Lérins), P. i834. — Les deux fils d'Eucher,
Salonius et Veranius, furent évêques comme leur père : on doit au pre-
mier quelques opuscules d'exégèse mystique (P.L., LUI, 967-1012).



568 l'augustinianisme

agrégé à la communauté vers /iio, vantait les séduc-

tions du cadre choisi par Honorât : « Arrosée d'eaux

bienfaisantes, riche de verdure, émaillée de fleurs,

pleine de charme pour l'odorat et les yeux, ma chère

Lérina offre à ceux qui en jouissent une image de ce

paradis qu'ils doivent posséder. »

C'est de Lérins que sortit le fameux Commonito-

rium S rédigé en 434* par l'énigmatique a Vincent de

Lérins' ». Peu d'ouvrages de l'antiquité chrétienne

ont eu une fortune aussi brillante que le Commonito-

rium, je dis dans le monde moderne *. Non que Vin-

cent fasse preuve, pour le fond même de sa doctrine,

d'une originalité très personnelle ^ On perçoit dans

le Commonitoriam maint écho du de Praescriptione de

Tertullien, et il est également certain que Vincent, en

dépit de certaines arrière-pensées hostiles, a beaucoup

profité de ses lectures de saint Augustin. Mais le

mérite lui revient d'avoir médité sur les idées de ses

prédécesseurs et de les avoir enserrées en des formu-

les nettes, frappantes, décisives, qui ont paru quel-

quefois s'imposer à la postérité. On connaît son fameux

critère, si souvent invoqué, si rarement applicable, et

que l'Eglise ne s'est jamais approprié sans réserves *
:

« Dans l'Eglise catholique elle-même, il faut veiller soigneuse-

ment à s'en tenir à ce qui a été cru partout, toujours et par tous

I. Commonitorium signifie proprement « notes consignées par écrit pour
aider la mémoire » (Baluze). Sur l'ouvrage, cf. F. Brunetière et P. de
LA.BRIOLLE, Saint Vincent de Lérins, Paris, 1906 (trad. française avec intro-

duction détaillée), et Koch, dans T.U., XXXI, i^ (1907). — P.L., L, 687-

686 (qui reproduit Baluze). Editions spéciales de Jûlicher, dans S.Q.,

1895, et de Rauschen, dans F.P., 1906.

a. La date se déduit du S xxix, 7.

3. Le peu que nous savons de lui, c'est à la notice de Gennadius que-

nous le devons, de Vir. ill., S l'iv.

k. On en compte plus de i5o éditions et traductions depuis le xvi* siècle.

5. Cf. Brunetière et P. de Labriolle, p. lxiv et s.

6. Jbid., p. Lxxxv et s.



LES LÉRINIENS 669

{qaod ubiqae, qaod semper, quod ab omnibus creditum est). Car c'est

cela qui est véritablement et proprement « catholique », comme
le montrent la force et l'étymologie du mot lui-même, qui enve-

loppe l'universalité des choses '. »

En revanche, sa théorie du progrès doctrinal % —
qui s'opérerait par croissance organique, non par

addition d'éléments primitivement étrangers, et qui

consisterait à dégager, à mettre en leur jour les

vérités impliquées dans le deposUam fidei et non
encore aperçues, — est devenue la doctrine quasi

officielle de l'Eglise '.

Vossius, le premier*, a soupçonné que l'opuscule

de Vincent de Lérins pourrait bien être une pièce du
dossier de l'affaire semi-pélagienne. Ce que dit Vin-

cent au chap. xxvi, 8, de cette secte qui promet à ses

adhérents « une grâce spéciale et strictement person-

nelle » que l'on reçoit « sans travail, sans effort, sans

se donner aucun mal, sans même qu'on demande ni

qu'on cherche ni qu'on frappe » ^ convient bien,

selon l'aveu de Tillemont lui-même % « au tour

odieux que les semi-Pélagiens donnaient à la doctrine

de la grâce pour la décrier dans l'esprit des peuples »

.

D'autres indices suggèrent la même conclusion. Sans

doute serait-il tout à fait exagéré de soutenir (comme

1. Common., 11, 6.

a. XXIII.

3. Quoi qu'on en ail dit, Newjian ne concevait pas très dififéremment

le développement du dogme : cf. Essays crilical and historical, Loodon,

1871, t. 1, p. 387.

4. Hist. de controuerslix quas Pelagius eiusque reliqaiae mouerunt, Leyde^

1618, 1. 1, S 9.

5. « Etiamsi nec pétant, nec quaerant, nec puisent. » Cf. saint Augus-
tin, de Dono perseu., xxiii, 64 : « Adtentant ergo quomodo falluntur,

qui putant esse a nobis, non dari nobis, ut petamus, quaeramus, pulse-

mus. »

6. Mém..., XV, 860-1.



570 l'augustinianisme

on l'a fait) que le Commoniforium tout entier n'est au

fond qu'un traité de polémique contre saint Augus-

tin. Vincent de Lérins a eu des intentions beaucoup

plus générales : il a voulu mettre entre les mains de

l'Eglise une arme qui pût lui servir à jamais contre

les hérétiques. Mais il est aussi fort probable qu'il a

visé l'illustre docteur d'Hippone en plus d'une page,

et qu'il s'est ingénié à faire comprendre à ses contem-

porains que le point de vue personnel d'Augustin

demeurait en somme priuata opiniuncula (xxviii, 8)

incapable de prévaloir contre l'antique unanimité de

l'Eglise.

En 433 fut préposé comme abbé au monastère de

Lérins Faustus, le futur évêque de Reji (= Riez, en

Provence). Dans son de Gratia libri duo, dirigé contre

le prêtre Lucidus, partisan du prédestinatianisme,

Faustus devait adhérer pour l'essentiel aux idées de

Cassien. Aussi le décret du Pseudo-Gélase range-t-il

l'ouvrage, tout comme les œuvres de Cassien lui-

même, parmi les apocrypha. Ecrivain fécond, Faustus

passait, au dire de Gennadius, pour un « docteur émi-

nent ' », et nous possédons de lui un assez grand

nombre d'écrits : l'attribution de quelques-uns prête à

contestation ^

1. « Viua uoce egregius doctor et creditur et probatur. » (De Vir. ill.,

1.XXXV1.)

a. Textes dans P.L., LVIII. — Le Corpus scrip. eccl. lat., t. XXI (1891,

Engelbreght) comprend le de Gratia, le de Sp. sancto, douze Epistulae,

dont deux adressées à Faustus, trente et un sermones. Restent à paraître

les sermons édités par Gagny, P. 1647; l^s Tractatus édités par Pierre

PiTHOu, p. i586; le Tractatus de Symbolo, édité par Gaspari (Alte u. neue

Quellen zur Gesch. d. Taufsymbols, Christiana, 1879, P- ^^o)- I' Y a discus-

sion sur l'authenticité de certains sermons (cf. dom Morin, R.Bén., IX,

/jg; X, 6a), d'une lettre (ibid., VIII, 97) et sur l'identification de VAduer-

sus Arianos et Macedonianos signalé par Gennadius (cf. dora Cabrol,

R.Q.H., XLVII, 232). — Les lettres de Faustus figurent aussi dans M. G. H.,
VllI. — Traduction franc, de la lettre à Lucidus, dans l'Histoire de Boèce,

par l'abbé Gervaise, P. 1716.



ARN013E LE JEUNE 671

Arnobe le Jeune, ainsi appelé pour le distinguer du
rhéteur Arnobe, le maître de Lactance, a attiré en ces

dernières années l'attention de la critique. Il est

impossible de recueillir sur son compte dans l'anti-

quité aucun témoignage explicite. Il semble se don-

ner lui-même pour un moine ^ Il n'y a pas de raison

décisive de le supposer Gaulois -
: en tous cas, il

habitait à Rome ou était en relations assez étroites

avec le milieu romain, vers 450. Nous avons de lui

des Commentarii in Psalmos ', où il combat, lui aussi,

les vues de saint Augustin sur la grâce. Peut-être est-

il l'auteur des, Expositmnculae in Eaangeliam^, notules

assez insignifiantes, et du Conflictas Arnobii catholici

cam Serapione yEgypiio \ dirigé contre le monophysi-

tisme. Dom Morin lui attribue en outre un curieux

Libellas ad Gregoriain, qu'Isidore de Séville imputait

à saint Jean Chrysostome '
: l'opuscule est adressé à

une dame romaine, Grégoria, qui habite dans le palais

impérial, sur le Palatin, et se trouve en dissentiment

avec son mari ; l'auteur lui indique par quelle ver-

tueuse diplomatie elle assurera de nouveau le bonheur

de son ménage '.

Dom Morin restitue également à Arnobe le Jeune

le traité en trois livres connu sous le nom de Praedes-

tinalas*, qui fut découvert par le jésuite J. Sirmond

dans un manuscrit de la bibliothèque de la cathédrale

I. Comm. in Ps., P.L., LUI, 486 et 552.

a. Cf. dom Morin, Eludes, Textes, Découvertes, I, p. 3/ii.

3. MiGNE, LUI, 327-070.

4. LUI, 569-580, pul)liées au complet pour la première fois par Dom
Morin, Anecd. Mareds., III», lag-iSi (cf. R.Bén., XX [igoS], p. 64-76).

5. LUI, 239-322.

G. De Vir. ill., xix.

7. Texte critique publié pour la première fois par Dom Morin, Etudes,

Textes, Découv., I, p. 383-439.

8. P.L., LUI, B87-672.



572 l'augustinianisme

de Reims, et publié par lui en i6/i3. L'objet du Prae-

desiinatus est d'attaquer sous une forme détournée et

circonspecte, avec toutes sortes d'effusions de res-

pect à l'égard de saint Augustin, la doctrine de la pré-

destination. Dans le premier livre, l'auteur, soucieux

d'attester son orthodoxie personnelle, prélude à l'ex-

posé de r (( hérésie » prédestinatienne en dressant un
catalogue hérésiologique plein de légèretés involon-

taires, d'altérations voulues, d'à-peu-près et de fausse-

tés'. Le second livre présente une défense de ladite

hérésie, que le troisième livre réfute. Dom Morin

admets en se fondant sur des parallélismes d'expres-

sions et de pensée, que la préface, le premier et le

troisième livre sont l'œuvre d'un seul et même écri-

vain, et que cet écrivain n'est autre qu'Arnobe le

Jeune.

Quelque prix qu'il convienne d'attacher aux rap-

prochements qu'indique dom Morin, une grave dif-

ficulté fait hésiter à imputer à Arnobe la responsa-

bilité de tout ce lot d'ouvrages, que dom Morin serait

disposé à grossir encore. Comment le semi-pélagien

convaincu qui se trahit dans les Commentarii et dans le

Praedestinatus a-t-il pu finalement souscrire dans le

Conflictas aux thèses augustiniennes ? Dom Morin

suppose qu'Arnobe s'est dégagé des idées de Pelage,

(( selon que l'action toujours plus nette de l'autorité

romaine, qui ne plaisantait pas en pareille matière,

lui en faisait voir l'opportunité ». Si une telle évolu-

tion s'est réellement produite dans l'esprit d'Arnobe,

ce serait un cas intéressant que celui de ce moine,.

I. Voir mes Sources de l'Hist. du Monlanisme, p. cxiv-cxxtii.

3. Etudes, etc., p. 3i5 et s.



LES PARTISANS D'aUGUSTIN b'J^

édulcorant par prudence et discipline Vodiurn théolo-

gieuni qu'il avait d'abord si amèrement épanché'.

Certains des admirateurs les plus convaincus de

saint Augustin hésitaient à le suivre dans la question

de la grâce. C'était, au témoignage de saint Prosper,

l'état d'esprit de l'évêque d'Arles, Hilaire^ u homme
de grande autorité et fort appliqué aux études spiri-

tuelles », qui se réservait expressément sur ce point.

Mais saint Augustin ne manquait pas non plus de

chauds partisans, tout disposés à entrer en lice à ses

côtés : tel, le moine gaulois Leporius', qu'il avait

réussi à détourner du pélagianisme dès /4i8 et qui fit

un livre pour y raconter son erreur suivie de guéri-

son; tel Aurelius, évêque de Carthage*. Parmi les plus

actifs se plaçaient au premier rang deux laïcs. Marins

Mercator et Prosper d'Aquitaine.

Marins Mercator était probablement originaire d'A-

frique. Dès 4i8 il envoyait de Rome à Augustin deux

ouvrages (perdus, semble-t-il) contre les partisans de

Pelage et de Caelestius^ Quelques années plus tard,

I. Le travail le plus complet sur Arnobe est celui de dom Morin, Etu-

des, Textes, etc., p. Sog-SSa. Voir aussi H. Katser, die Schriften des Arno-

bias Junior, dogmengesck. u. lilt. unters., Gùtersloh, igja; J. Scharnagl,

Zur Textesgestaltung des Arnobianischen Conjlictus, dans Wiener Studien,

1916, 2, p. 38a-384.

3, Ep. ccxxv, 9, ad Augustinutn. Sur Hilaire d'Arles, cf. la notice de
Gennadius, § lxix. Il avait écrit la Vie d'Honorat, son prédécesseur

(P.L., L, 1249-1272). Quelques autres morceaux sont d'attribution dou-
teuse : V. g. le Metrum in Genesin, les Versus in natali Machabaeorum.

3. Libellus emendationis siue satisfactionis ad episcopos Galliae : P.L.,

XXXI, i3ai-(33o.

II. De damnatione Pelagii atque Caeleslii haereticorum (419) ; P.L., XX,
1009-1014. — Le successeur d'Aurelius, Capreolus (43o-437), réserva son
effort contre le nestorianisme : P.L., LUI, 843-858.

5. Cf. la lettre cxciii d'Augustin, à Marius Mercator. On a voulu quel-

quefois identifier l'un des deux opuscules auxquels saint Augustin fait

allusion avec l'Hypomnesticon contra Pelagianos et Caelestianos (P.L., XLV,
i6ii-i664).



5']^ l'augustinianisme

vers 429, on le retrouve à Constantinople, toujours

actif contre le pélagianisme, et aussi contre le nesto-

rianisme. Sa connaissance du grec lui permit de faire

connaître à l'Occident divers opuscules d'hérésiarques

comme Théodore de Mopsueste, Nestorius, Proclus,

qui, sans lui, ne nous seraient pas parvenus. Il trans-

posa aussi en latin les écrits de polémique de Nesto-

rius contre le pélagianisme, de saint Cyrille contre le

nestorianisme. Il s'assignait ainsi une tâche assez ana-

logue à celle que Rufin avait si utilement remplie '.

Mercator mourut probablement après 45 1.

La personnalité de Prosper, quoique subalterne et

d'une docilité trop éperdue, mérite une plus attentive

étude.

Né dans le sud de- la Gaule, vers 890, Prosper d'A-

quitaine {Tlro Prosper, tel était son nom, d'après les

manuscrits de sa Chronique) apprit à connaître le

pélagianisme aux environs de 428 dans le de Correc-

tione et gratia, de saint Augustin. Le but de sa vie,

l'orientation de son activité lui fut révélée par cette

lecture : quoique simple laïc, il se promit de pourchas-

ser le pélagianisme sous toutes ses formes et tous ses

déguisements, et de défendre l'illustre évêque d'Hip-

pone contre ses détracteurs. Il ne fit guère autre

chose durant une trentaine d'années, soit en prose,

soit en vers.

Dès 428 ou 429, il avertissait saint Augustin^ de

l'opposition que ses écrits sur la grâce soulevaient dans

certains cercles de Marseille qui jugeaient la prédesti-

I. Les fragments de ses traductions sont dans P.L., t. XLVIII. De même
ses œuvres personnelles : le Commonitorium super nomine Caelestii (d'abord

publié en grec [429], puis en latin [/i3i]); le Commonitorium adu. haer.

Pelayii et Caelestii uel etiam scripta laliani (43 1-2) ; la Comparatio dogmatum.

Paull Samosateni et Nestorii{h'ii), les Neslorii blasphemiaram capitula (43i)-

3. Ep. ccxxv (parmi les lettres d'Augustin).



PROSPER d'aquitaine 575

nation gratuite comme contraire au sentiment tradi-

tionnel de l'Église et même dangereuse au point de

vue de l'édification. 11 le sollicitait d'éclairer par de

nouvelles explications ces matières difficiles. On sait

que, pressé de même par un autre laïc, Hilaire', saint

Augustin leur adressa à l'un et à l'autre le de Prae-

destinatione sancloriim et le de Dono perseuerantiae.

Prosper entreprit alors d'expliquer à un de ses amis,

Rufin, comment se posait le problème de la grâce (Ep,

ad Rujinum de gratta et libero arbitrio^), puis il fonça

sur les adversaires de saint Augustin (mort en 43o)

avec une ardeur toujours renouvelée, sans se laisser

intimider ni par le talent d'un Vincent de Lérins

{Pro Augustino responsiones ad capitula obieciionum Vin-

centianaram), ni par le prestige d'un Cassien, modèle

des ascètes {De gratta Dei et Itbero arbttrio liber contra

Collatorem^). Son ouvrage le plus curieux, c'est le

Ilepl àxapicîTcov, hoc est, de ingratts, en 1002 hexamè-

tres. Il joue sur le double sens du mot ingralus,

ingrat, contempteur de la grâce. Ce poème, où

Guizot saluait « l'un des plus heureux essais de poésie

philosophique qui aient été tentés dans le sein du
christianisme* », est tout en discussions théologiques

contre le semi-pélagianisme, héritier du pélagianisme.

C'est dans la première partie que se placent les vers

connus, et cités avec honneur par Bossuet dans son

Sermon sur l'Unité de rÉglise, sur Rome qui « s'assu-

jettit par l'autorité de la religion ce qu'elle ne pos-

1. Ep. ccxxvi.

2. Traduite en français parmi les Œuvres de saint Augustin, par PÉnONNE,
EcALLE, Vincent, t. XXXII.

3. Traduit ibid.

h. Hist. de la civil, en France, iv" leçon.



5 76 l'augustinianisme

sède plus par la puissance des armes * » , ainsi qu'un

bel éloge de saint Augustin*.

Prosper, encore qu'il reconnaisse en prose les vertus

de ses adversaires (dans sa lettre à saint Augustin), les

traitait en vers sans aucune bienveillance. Au moins

la discussion, dans le de Ingratis, est-elle claire et

vive, quelque malaisé qu'en soit le sujet; parfois même
elle se réchauffe d'une éloquence née chez Prosper

de la fougue de sa foi augustinienne, qui accepte avec

enthousiasme les rigueurs et même les obscurités de

la doctrine du maître.

« Si vous demandez pourquoi dans la multitude innombrable
d'hommes qui sont sur la terre. Dieu en choisit quelques-uns

pour les faire renaître en Jésus-Christ et laisse périr tous les autres,

quoique la même condamnation enveloppe tous les hommes et

qu'il n'y ait que la grâce qui distingue les créatures égales en
mérites, nous ne sommes pas assez téméraires pour chercher plus

<ivant, pour essayer de pénétrer dans des voies qui nous sont

cachées ni pour porter nos pas dans des sentiers inaccessibles.

Au de Ingratis on peut joindre une série de petits

poèmes ;
par exemple, deux épigrammes en vers

élégiaques contre un obtrectator Augustini, l'épitaphe

ironique des hérésies nestorienne et pélagienne ;

106 épigrammes où sont transposées en vers diverses

pensées du Liber senteniiarum que Prosper avait lui-

même compilé d'après les œuvres d'Augustin.

Le seul ouvrage où Prosper ait fait partiellement

abstraction de l'idée unique qui absorbait son intelli-

gence et son dévouement, c'est la Chronique. Il y
développe la Chronique de saint Jérôme, en s'aidant

des fastes des consuls {consularia lialica) et la condui-

I. Vers 39 et s.

a. Vers 99 et s.



PROSPER d'aquitaine 677

sit d'abord jusqu'en 445', puis, dans une seconde

rédaction, jusqu'en 455 *. L'ouvrage ne prend une

réelle importance historique qu'à partir de 425, le

témoignage de Prosper devenant indépendant à cette

date.

Il mourut vers 463. C'est à tort qu'on a voulu faire

de lui un évêque de Riez. Il resta laïc jusqu'au bout.

Mais par son crédit auprès du pape Célestin, et du
pape Léon I", dont il devint le secrétaire dès 44 o,

par sa solide formation théologique et le caractère

unilatéral de ses ardentes convictions, il a exercé une

influence considérable sur la pensée ecclésiastique

vers le milieu du V siècle \

Sans entrer dans les vues du semi-pélagianisme,

l'Église romaine s'était montrée fort réservée sur les

1. C'est le Chronicon dit uulgatum.

a. = Chronicon dit integrum. Parmi les chroniques qui se rattachent

plus ou moins directement à la chronique de saint Jérôme il faut citer

encore celle d'Hydatius (f vers 468) qui va de 870 à 468 [Migne, LXXIV] ;

du comte Marcellin (f après 534), de 879 à 534, intéressante par l'Empire

d'Orient [Migne, L1] ; de Marins d'Avenches (f BgS), de 455 à 58i [Migne,

LXXII] ; de Victor de Tunnuna (f 569), de 444 à 667 — dans la partie

conservée — [Migne, LXVIIIJ ; de Jean de Biclaro, continuateur de Victor

pour les années 567-590 [Migne, LXXII]. Toutes ces chroniques ont été

recueillies par Mommsen, dans les Chron. Minora, vol. II (M. G. H., XI

[.894]).

3. L'histoire des éditions de saint Prosper est résumée par L. Couture,

dans B.L.E., 1900, p. 270-382, qui indique l'usage qu'au xvn' s. tit de ses

oeuvres le Jansénisme. Intéressantes citations modernes dans J.-J. ku-
PÈBE, Hist. lilt. de la France avant le XII' s., II, p. 5o et s. — Migne (t. Ll)

a reproduit l'édition de Luc Urbain Mangeant (Paris 17 n). La Chronique

est imprimée aussi dans M. G. H.

,

IX, 'i, p. 341(1893, Mommsen). — On ne peut

attribuer avec quelque certitude à Prosper le De promissionibus et praedic-

tionibas Dei (P.L., LI, 607), le Poema coniugis ad uxorem (P.L., LI, 611 ;

C.V., XXX, 344); le de Prouidentia diulna (P.L., LI, 617); la Confessio Pros-

péri (P.L., LI, 607); les Praeleritorain sedis apostolicae episcoporum auctori-

iales de gratia Dei (P.L., LI, jo5 ; L, 53i). Discussion dans Valentin,

S. Prosper d'Aquitaine, Paris, 1900, qui étudie également la langue et le

style de Prosper (p. 433-563) — Trad. franc, du de Ingratis, par Lemaistre

DE S.^^CY, P. i646 et i65o; de l'ensemble des œuvres de Prosper, par Le-

<2UEUX, P. 176a ; divers opuscules ont été insérés dans la trad. de saint

Augustin, au tome XXXII.

37



578 l'augustinianisme

théories d'Augustin. Aussi les ardentes controverses

de l'époque renaîlront-elles, avec quelle virulence

on le sait, bien des siècles après.

XIII

Le prêtre gaulois Evagrius essaya de reprendre vers

[xko, dans son Altercatio legis inter Simonem ladaeum

et Theophilum Christianum ', la tradition du dialogue

littéraire dont l'apologétique chrétienne s'était servie

dès le milieu du second siècle. La mise en œuvre y
est d'une simplicité presque naïve. (( Fuit igitur alter-

catio legis inter quemdam Simonem ludaeum et Theo-

philum Christianum. ludaeus igitur sic ait... » Voilà

tout le prélude. La discussion une fois amorcée, Théo-

phile s'y fait la part de plus en plus large, et prodi-

gue à son adversaire les textes significatifs de l'Ancien

Testament. Bientôt le juif fléchit ; il allègue encore

par acquit de conscience quelques objections, vite

réfutées ; enfin il s'avoue vaincu, demande le baptême,

et adresse à Dieu une prière d'action de grâces qui

clôt le colloque. L'enjeu avait d'ailleurs été fixé dès

le début : « Quod si tu me hodie uiceris, facito Chris-

tianum : aut ego cum te superauero, faciam Nazarae-

um ludaeum. » Nous sommes loin de l'enjouement et

de la finesse de ÏOctauius, ou même de la souple dialec-

tique de tel dialogue de saint Augustin.

I. P.L., XX, 1165-1182; Harnack. T. U., 1,3 (i883); Bratke, dans C.V..

t. XLV (190/1). — Notes critiques de Stangl, dans B.ph.W., 1916, n" a3 à

26. — La thèse de Harnack, d'après qui VAltercatio serait une traduction

ou un remaniement de la Dispute entre Jason et Papiscus, par Ariston de
Pella (vers i4o), a été défavorablement accueillie.



CHAPITRE II

L'Église et les Barbares. Orose ; Salvien ;

LÉON LE Grand ; Victor de Vite

BIBLIOGRAPHIE

I. — Orose. — Le Commonitorium de errore Priscillianistanim

figure dans la P.L.. XXXI, 1211-1216 (et XLII, 665-670), ainsi

que dans C.V., t. XVIII, p. 149-157 (Schepss); le Liber apologe-

ticus est imprimé dans P.L., XXXI, 1173-1212, et C.V., t. V,

600-664 (C. Zangemeister) ; les sept livres Historiarum adu. Paga-

nos, dans P.L., XXXI, 663-1172; C.V., t. V, 1-564; B.T. (Zange-

meister, 1889). Une lettre à saint Augustin de Hneresihus est

signalée dans S.B.W., t. LXXXIV (1877), p. 533 : elle se trouve

au British Muséum, Add. mss 24902, fol. 37 v. — A consulter :

G. Boissier, Fin du Pagan., t. II, p. 398 et s.

IL — Salvien. — Texte dans P.L., LUI; M. G. H.. I, i (Halm,

1877); C.V., VIII (Pauly, 1883). — Traduction française de

Grégoire et Collombet, 2 vol., Paris 1833. — Il manque une

bonne étude sur la langue de Salvjen, qui est fort intéressante.

J.-H. Sctimalz a signalé quelques phénomènes grammaticaux

dans B.ph.W., 1915, n» 32/33, col. 1041-1046. A consulter :

Boissier, Fin du Pagan., t. Il, p. 410 et s. ; Waltzing, TertulUen

et Salvien, Mélanges de Borman, 1919, p. 13-17.

III. — LÉON LE Grand. — P.L., LIV-LVI (116 sermons, dont

96 authentiques; 173 lettres, dont 143 de Léon lui-même).

Amelli a publié en 1882 deux lettres adressées à Léon, l'une de

Flavianus de Gonstantinople, l'autre d'Eusèbe de Dorylaeum : ces

documents ont été réédités par Mommsen, en 1886, dans VArchiv

d. Ges. f. aelt. Geschichtskunde, XI, 361-8. — A consulter : Tur-

ner, dans les Miscellanea Ceriani, Milan, 1910; Ad. Régnier,



58o l'église et les barbares

s. Léon le Grand, P. 1910 (coll. les Saints). — Traduction fran-

çaise de dix sermons et de neuf lettres dans les Chefs-d'œuvre des

Pères de l'Église, t. XIV (1838), p. 129-310; traduction de l'en-

semble des Sermons par l'abbé de Bellegarde, P. 1701. — Le

Sacramentarium Leonianum a été édité par Feltoe (G. 1897);

cf. Migne, LV. 21-156.

IV. — Victor de Vite. — P.L., LVIII, 180-216; Halni, dans

M.G.H. (1879), m, 1 ; Petschenig, dans C.V., VII (1881). — Tra-

BUCTioN FRANÇAISE dans dom Leclercq, Les Martyrs, III (1904),

p. 348-407.

SOMMAIRE

Orose et Augustin. — II. Les sept livres Contre les Païens. —
III. Le de Gabernatione Dei, de Salvien. — IV. Le pape Léon le

Grand. — V. L'Histoire de la Persécution des Vandales, de Victor

de Vite. — VI. Vigile de Thapse.

I

Le nom d'Orose se rattache naturellement à celui de

saint Augustin. Comme Alype, comme Quoduult-

deus \ et bien d'autres, Orose fut son disciple, son

ami, et n'eut guère d'autre ambition que de vivre de

sa pensée, et de la développer sous le contrôle du

maître.

Paulus Orosius était Espagnol d'origine, peut-être

I . A Quoduultdeus, divers opuscules ont été récemment restitués avec

plus ou moins de vraisemblance : des sermons (S. Aur. Augustini tractatus

siue sermones inediti, publiés à Munich par dom Morin en 1917, p. 181,

191, 196, aoo) ; un Liber de promissionibus et praedictionibus Dei, reproduit

par MiGNE dans l'appendice des œuvres de saint Prosper d'Aquitaine,

P.L., LI, 734-838 (Voy. Schepens, R.S.R., 1919, p. î3o-j43).



OROSE 58 I

de Tarragone'. Né aux environs de Sgo, il entra dans

les ordres et fut attaché, semble-t-il, au clergé de Bra-

cara. en Gallécie. Son admiration pour Augustin le

conduisit en 4i4 jusqu'à Hippone. Augustin l'accueillit

avec bonté, reconnut vite ses réelles qualités morales

et intellectuelles^ et, après l'avoir gardé quelque temps

auprès de lui, l'envoya à saint Jérônne, en Palestine,

tant pour l'aider à achever sa formation dogmatique

que pour transmettre à Jérôme par un messager sûr

certaines questions, dont il était alors préoccupé, sur

l'origine de l'âme ^

Entre temps Orose, qui avait pu observer de près

dans sa patrie la doctrine priscillianiste adressa à

Augustin un Commomtorium de PrisciUianistis et de

Origenis errore. Augustin y répondit sans tarder par

un traité contra Priscillianistas et Origenistas ad Oro-

sium.

Arrivé à Bethléem, Orose devint aussitôt l'auxiliaire

de saint Jérôme dans ses polémiques du moment,
dirigées contre les pélagiens. Il était sûr de faire

plaisir ainsi à saint Augustin, et nulle pensée ne

pouvait lui être un meilleur aiguillon. Dans les der-

niers mois de 4i5, il rédigea un Liber apologeticiis,

véritable réquisitoire contre le pélagianisme à l'usage

1. Il dit Tarraconem nostrum (Ada. Pag., Vil, x\n, 8).

a. Ep. CLxvi, 2.

3. Ep. cLxvi. Il paraît probable qu'Orose emporta aussi ï'Ep. clxvii et

quelques autres opuscules destinés à mettre Jérôme au courant des idées

augustiniennes sur la grâce. Cf. Brochet, Saint Jér. et ses ennemis, P,

1906, p. 45i et s. — Pendant son séjour à Jérusalem, en décembre Ixib,

furent découvertes les reliques de saint Etienne par le prêtre Lucianus de
Kaphar Gamala, qui fit de cette invention une relation en grec, bientôt

traduite en latin par un prêtre espagnol qui se trouvait là, Avitus de Bra-

cara (P.L., XLI, 8o5-8i8;. Orose emporta plus tard une partie de ces reli-

ques à Minorque, où beaucoup de Juifs se converlirent à ce propos :

récit des faits par l'évêque de Minorque, Severus, dans P.L., XLI, 831-882,

et XX, 781-746.



582 l'église et les barbares

des Pères réunis au concile de Diospolis (sur la côte

du Pont-Euxin), en décembre de cette même année'.

Mais ce concile « lamentable », selon l'expression de

saint Jérôme, ne tourna nullement à la confusion de

Pelage, et Orose, dépité, revint vers Augustin au début

de 4i6.

C'est sur le conseil de son maître qu'il se mit à son

grand ouvrage, Vadaersum Paganos libri VU ; il y tra-

vailla avec tant d'ardeur que, dès 417, il l'avait à peu

près terminé ^

II

Cette histoire se rattache par un lien direct à la

Cité de Dieu, particulièrement au IIP livre où Augus-

tin avait établi le bilan des maux jadis soufferts par

Rome, et que les dieux avaient été impuissants à

détourner d'elle. Augustin pensa que son esquisse

pourrait être utilement reprise et amplifiée, afin d'an-

nuler le grief païen sur l'infortune prétendument

exceptionnelle des débuts du V" siècle. Ce dessein,

Orose l'explique clairement dans sa préface. Il s'agis-

sait pour lui de recueillir dans les annales des peuples

les spécimens les plus significatifs des maux de l'hu-

manité : guerres, maladies, famines, tremblements de

terre, inondations, ravages de la foudre et de la grêle,

parricides, turpitudes, et de classer ces calamités dans

le cadre d'une sorte d'histoire universelle ^

Il va de soi qu'en deux ans Orose ne pouvait songer

I. Cf. Franefurth, Aiigastinas u. die Synode za DiospoUs,B. igoli.

a. Il compte en effet 56i8 années depuis la création du monde jusqu'au

moment où il écrit (VII, xnn, 19; Za-NGemeister, p. 564).

I. Voy. le Prologue ix-x ; cf. I, xxi, ai.



OROSE 583

à compulser un très grand nombre de documents. Il

voudrait bien faire croire qu'il a utilisé des sources

multiples. En fait, il tire ce qu'il sait d'un petit

nombre d'auteurs latins (l'Ancien et le Nouveau Tes-

tament, étant mis à part). La Chronique d'Eusèbe, tra-

duite, remaniée et continuée par saint Jérôme, lui

fournit les linéaments de son plan. Il s'approvisionne

de faits dans un Epitome de Tite-Live, dans les Com-

mentaires de César (qu'il attribue à Suétone '), chez

Tacite, Justin, Florus, Eutrope, Rufin et saint Augus-

tin lui-même *. Son exposé prend un intérêt spécial

à partir de 878, car ses sources écrites, pour cette

période, n'ont pas été conservées.

Cette ample matière, dont il s'avoue quelque peu

accablé ', est répartie en sept livres : I. Courte des-

cription du globe terrestre. Histoire de l'univers

jusqu'à la fondation de Rome, qu'il place en 762.

— 11. Histoire de Rome jusqu'à la conquête de la ville

par les Gaulois, avec récit synchronique de l'histoire

des Perses depuis Cyrus et des Grecs jusqu'à la bataille

de Cunaxa. — III. Evénements de l'histoire romaine,

gréco-macédonienne et hellénistique jusqu'à 290 avant

l'ère chrétienne. — IV. Les guerres avec Pyrrhus,

jusqu'à la destruction de Carthage. — V. Rome, depuis

la destruction de Corinthe jusqu'à la première guerre

civile. — VI. Les guerres contre Mithridate jusqu'à

Auguste et à la naissance du Christ.— Vil. La période

impériale, jusqu'à ^l'j p.C.

Pour comprendre les procédés de mise en œuvre

de Vaduersum Paganos, il faut se rappeler que des

1. VI, VII, a.

a. Le recensement est facile grâce aux notes de l'édition Zahgeueister
ei à l'index, p. 684-700.

3. Préf. du livre III.



584 l'église et les barbares

préoccupations de l'ordre mystique les suggèrent en

plus d'un cas àOrose, plutôt que des calculs de l'ordre

technique. S'il divise son travail en sept livres, c'est

que saint Augustin, dans la Cité de Dieu (XI, xxxi)

avait mis en lumière les vertus spéciales de ce nombre
sept, total du premier nombre impair et du premier

nombre pair, chiffre du jour où Dieu, après la créa-

tion, se reposa, etc.. Pareillement, s'il admet quatre

grands empires, — macédonien au Nord, assyro-

babylonien à l'Est, carthaginois au Sud, romain à

l'Ouest, — c'est que l'interprétation du songe de Na-

buchodonosor par le prophète Daniel (YII, 8-27) favo-

risait ce classement. Il croit apercevoir de mystérieuses

correspondances chronologiques entre les destinées

des peuples; par exemple, il s'est écoulé 11 64 ans

entre la nouvelle fondation de Babylone par Sémira-

mis et la conquête de cette ville par les Mèdes ; or il

remarque que le même laps sépare la fondation de

Rome de sa conquête par Alaric. Ces rapports énig-

matiques qui se nouent à travers la multiplicité des

événements de l'histoire décèlent à ses yeux l'action

constante de la Providence qui en est l'ordonnatrice, et

qui règle jusque dans le plus infime détail la marche

de l'humanité.

Mais les préoccupations qui l'avaient décidé à entre-

prendre son travail l'inclinaient aussi à retenir de

préférence, dans le passé, des faits d'une espèce parti-

culière. Il s'agissait pour lui de démontrer qu'en dépit

de leurs gémissements puérils, ses contemporains

n'étaient pas sensiblement plus à plaindre que ceux de

n'importe quelle autre époque de l'histoire universelle.

II note l'illusion d'imagination ou de sensibilité qui

volontiers nous fait croire que nulle infortune n'est

pire que celle dont nous souffrons au moment même r



OROSE 585

tel un homme qui, démangé la nuit par les puces,

jugerait son insomnie plus pénible que celle où une
fièvre ardente le tenait récemment encore'. C'est donc
aux souffrances des générations, aux duretés de la

nature, aux férocités des hommes, que s'attache le

plus volontiers Orose, pour en composer un tableau

instructif, une sorte de musée des horreurs de l'his-

toire, devant lequel ses contemporains rougiront

de leurs plaintes. — Le présent est-i], d'ailleurs, si

aff'reux qu'ils le prétendent? Orose en doute pour sa

part, et se range résolument au parti de l'optimisme.

Ainsi, après avoir retracé la guerre entre Sparte et

Athènes, il observe ceci ^
:

<( On fait peu de cas de ces fléaux qui se sont appesantis sur la

Grèce pendant de si longues années. Que le cours de nos plaisirs

soit troublé, que nos passions éprouvent quelque gêne, voilà ce
qu'on ne supporte plus maintenant. Il y a pourtant, entre ces

temps-là et les nôtres, cette différence qu'ils toléraient ces maux
intolérables avec un cœur égal, parce qu'ils y étaient nés, qu'ils y
avaient vécu et ne connaissaient point un état meilleur, tandis que
nos gens, accoutumés de longue date à la sérénité de leur quiétude
et de leurs plaisirs, s'émeuvent dès que passe, si léger soitil, un
nuage de tracas et de soucis. Plût à Dieu qu'ils priassent Celui qui
peut dissiper cette alarme, pour modique qu'elle soit, et à qui ils

doivent une continuité de paix ignorée des autres époques ! »

Il note ailleurs \ à propos d'une terrible invasion

de sauterelles qui s'était abattue sur l'Afrique durant

le consulat de M, Plautius Hypsaeus et de M. Fuluius

Flaccus (a. i25 a.C), que jamais le fléau ne s'est repro-

duit aussi redoutable depuis l'ère chrétienne. Il y a

bien encore des incursions de ces insectes, sed tolera-

biliter laedant.

t. Préface du livre IV (Z., p. 2o4).

a. I, XXI, 18 (Z., p. 78).

3. V, XI, 6 (p. 3o3). On peut comparer encore IIT, 11, i4 (p. ii5).



586 l'église et les barbares

A l'égard des barbares eux-mêmes, si odieux

naguère à un Ambroise, à un Prudence, Orose se sent

beaucoup d'indulgence. Certes, il aime la Romania *,

il apprécie le bienfait de la civilisation romaine et

paraît en croire les bases solides encore. Mais il estime

que les barbares sont perfectibles. Ils commettent des

horreurs, soit : au moins ne sont-il pas incapables de

s'en repentira En somme, sans que sa pensée sur l'a-

venir de l'hégémonie latine se dégage bien nettement,

Orose est déjà à demi résigné aux vicissitudes dont la

génération précédente ne pouvait accepter la perspec-

tive sans révolte.

Ecrites avec une certaine chaleur d'éloquence, dans

une langue où l'imitation des classiques, en particu-

lier de Virgile, a laissé maintes traces, les Histoires

d'Orose ont joui au moyen âge d'une large influence.

Nous en possédons plus de deux cents manuscrits,

dont un Laurentianus du VP siècle. Ce compilateur

est devenu à son tour une source, pour le comte Mar-

cellin, pour Jordanis, Bède, Isidore, Grégoire de

Tours. Les époques de faible culture préfèrent à tout

autre ce genre d'ouvrages. Au surplus, la conception

maîtresse de l'œuvre était intéressante : Orose a con-

tribué puissamment à faire de l'histoire chrétienne

une province de l'apologétique, en l'employant à

décrire Faction de la Providence dans les vicissitudes

de l'humanité.

1. Il est un des premiers qui aient employé cette expression dans le

style littéraire (IIl, xx, n ; VII, xliii). On la rencontre aussi chez Possi-

dius, Vita Augastini. VI. Elle est plus ancienne en grec. Voy. Gaston Pa.-

«is, Met. Unguist., I, p. i8.

2. VIIl, XL, lO.



SALVIEN 587

III

Entre l'ouvrage d'Orose, écrit en 417/8 et le de

Gubernatione Dei, de Salvien, rédigé entre ^Sg et /i5i,

plus de vingt ans s'étaient écoulés. Les progrès des

barbares étaient devenus trop évidents, leur force s'é-

tait trop brutalement affirmée, pour qu'aucun obser-

vateur capable de quelque perspicacité pût conserver

le moindre doute sur la déchéance finale de la puis-

sance romaine. Déjà ils tenaient la plus grande partie

de la Gaule, l'Espagne, l'Afrique : chaque année les

territoires indépendants se rétrécissaient davantage.

Devant tant de calamités, les chrétiens eux-mêmes

murmuraient véhémentement contre la Providence,

qui laissait battre par les envahisseurs ariens ou païens

les armées orthodoxes, et semblait se désintéresser du

sort de l'Empire chrétien.

Ce fut Salvien qui entreprit de redresser sur ce

point les défaillances de l'opinion publique.

Gennadius nous apprend, dans son de Viris illustri'

bus, § Lxvn que Salvien était prêtre de l'Eglise de

Marseille. Nous avons de lui quelques lettres, neuf

exactement ; nous voyons dans la quatrième qu'il s'é-

tait marié, fort jeune encore, avec la fille d'un païen,

Palladia ; qu'il eut une fille, Auspiciola : qu'ils réso-

lurent, lui et sa femme, quelques années plus tard,

d'embrasser l'un et l'autre la vie ascétique, et que les

parents de la jeune femme en conçurent tant de dépit

qu'ils se brouillèrent avec leurs enfants. D'après cer-

taines indications de ses œuvres, Salvien devait être

originaire de Trêves '. Une partie de sa vie se passa à

I. de Gub., VI, xiii, 72 (texte douteux) ; VI, xv, 84 ; VII, vi. a5 ; Ep. i, 5.



588 l'église et les barbares

Lérins, puis à Marseille ; il fit aussi un séjour en

Afrique'. Il mourut dans un âge assez avancé ^ Voilà

à peu près tout ce que nous savons de lui.

Gennadius cite de Salvien divers ouvrages qui se

sont perdus. En dehors des lettres susmentionnées et

du de Gubernatione Del, nous n'avons plus qu'un opus-

cule en 4 livres, intitulé ndaersus Aiiaritiam par Genna-

dius, ad Ecclesiam par les manuscrits et par Salvien

lui-même ', et qui est antérieur au de Gubermdione

,

puisqu'il y est cité *. Sous le pseudonyme de Timo-

thée, Salvien s'y adresse à ceux qui négligent, à leur

lit de mort, de faire présent à l'Église de leurs biens

et qui achèvent, par cette suprême avarice, de mettre

le sceau aux longues cupidités de leur vie. Selon lui,

cette oblation des richesses terrestres au bénéfice de

l'Église, pourvu qu'elle soit accomplie avec larmes et

componction, est le meilleur moyen d'effacer les fau-

tes passées \ Cette exigence, il l'impose à tous les états,

aux laïcs comme aux religieux, et il prétend la justi-

fier par une série de textes scripturaires qu'il oppose

aux suggestions d'un bon sens terre à terre, spéciale-

ment aux perplexités des parents, inquiets de laisser

leurs enfants démunis de toutes ressources.

Une injonction aussi absolue nous induit à nous

méfier quelque peu de son jugement et de son esprit

critique. Peut-être le de Gubernatione Dei n'est-il point

pour annuler cette impression équivoque.

L'ouvrage comprend huit livres, dont le dernier est

inachevée Salvien s'en prend d'abord à ceux que

I. V, XVI, 70.

a. « Viuit usque hodie in senectute bona », écrit [^Gennadius, vers 670.

3. Ep. IX.

U. IV, I.

0. Ad EccL, I, X.

6. Un développement amorcé, VII, i, a, n'y figure pas non plus.



SALVIEN ' 589

raccablcment de cette lugubre époque induisait à

douter de la Providence. Puis au livre III il aborde

la partie essentielle de sa thèse.

Si les chrétiens se plaignent, c'est sans doute qu'il

leur semble qu'adorant le vrai Dieu ils devraient béné-

ficier d'une protection tutélaire. Mais en quoi consiste

cette foi dont ils se prévalent pour réclamer comme
leur dû un traitement d'exception ? Ne consiste-t-elle

pas essentiellement à observer les commandements de

Dieu ? — Salvien est arrivé là 011 il voulait en venir.

Il va maintenant s'attacher à démontrer que, non seu-

lement les maux dont les chrétiens souffrent n'accu-

sent en rien la Providence, mais que si la Providence

ne châtiait pas tant d'outrages journellement commis
contre sa loi, c'est alors qu'il faudrait douter de la

réalité de son action. Les crimes, les hontes, les scé-

lératesses de la plebs romana ; voilà la cause directe

de tant de calamités. « (Deus) ideo nos perferre haec

mala patitur, quia meremur ut ista patiamur'. »

Il oppose ensuite, en un long tableau où abondent

les traits pittoresques, les vices de la civilisation

romaine aux qualités, mêlées de défauts sans doute,

mais indiscutables, des peuplades victorieuses. Ce

parallèle saisissant se poursuit jusqu'au bout de l'œu-

vre.

Aux Romains, il attribue toutes les difformités

morales, l'ivrognerie, le mensonge, l'orgueil, le par-

jure. Proprium est Romanorum paene omnium malum ".

Les Africains, il les juge pires encore : on dirait

qu'ils sont la sentine où les turpitudes de l'univers

entier sont venues se déverser.

1. IV, uv.
2. vri, Lxii.



590 l'église et les barbares

« Au point de vue de la vie, des actes, nous sommes plus mau-
vais que les barbares, tout hérétiques ou païens qu'ils soient. Il n'y

a d'exception à faire que pour les religieux (omnes religiosos) et

pour quelques laïcs pareils aux religieux (deinde nonnullos etiam

saeculares religiosis pares, aut, si id nimis grande est, aliqua lamen
religiosis honestorum actuum probitate consimiles). Quant aux autres,

tous ou presque tous, ils sont plus coupables que les barbares ' ».

De posséder la loi catholique est, sans doute, un
avantage immense, mais encore faut-il s'en rendre

digne. « Quod lex bona est, nostrum non est
; quod

autem maie uiuimus, nostrum est ^ » A vices ég-aux,

la connaissance de cette loi divine ne fait qu'aggraver

la responsabilité romaine par rapport à la responsa-

bilité barbare.

Chez les envahisseurs, Salvien admire maintes ver-

tus. Ils s'aiment les uns les autres : « Matuo amant,

omnes paene Romani se mutuo persequuntur^ » Aussi

voit-on des pauvres, des veuves, des orphelins qui

préfèrent s'en aller vivre au milieu des Goths et des

Bagaudes, et que ce choix ne déçoit point. — Ils sont

chastes, surtout les Goths et les Saxons*. Ils ignorent

les impuretés du cirque et du théâtre \ Chez eux, la

fornication est un crime, tandis que les Romains s'en

font gloire \ Ils ont exterminé, par certaines mesures

énergiques, en Afrique spécialement, des horreurs dont

les Romains ne rougissaient pas '. « Chose incroyable

et inouïe, ils ont réussi à les obliger à la pudeur ^ »

— Qu'ils soient hérétiques, il n'y faut point contredire;

I. IV, m.
a. Ibid.

3. V, XV.

4. VII, LXIT.

5. VI, XXXV.

6. VII, XXIV.

7. VII, xciv.

8. VII, cvii.



SALVIEN 591

mais cela encore est la faute des Romains. « Etiam

ipsae quondam haereses barbarorum de Romano ma-

gisterio iluxerunt, ac perinde etiam hoc nostrum cri-

men est, quod populi barbarorum haeretici esse coe-

perunt '. »

Comment s'étonner que Dieu leur ait donné l'Aqui-

taine et presque tout l'empire, puisqu'ils y exercent

une œuvre de salubrité - ? Leur rôle est, au total, un

rôle purificateur : « Barbari ad emendandam nostrarum

turpidinum labém extiteriint^. »

Cette comparaison entre la Romania et la barbarie,

toute à l'honneur de celle-ci, marque un nouveau déve-

loppement de l'évolution esquissée par Orose.. Salvien

est déjà plus qu'à demi résigné à la chute de Rome.

Certains historiens, comme Hauréau*, lui ont repro-

ché avec colère cette sorte de trahison. Même dans

l'aristocratie gallo-romaine, de tels fléchissements n'é-

taient point rares au V* siècle ^ Au surplus, il faut se

garder d'agréer sans réserve les paradoxes enflam-

més de Salvien : une ou deux générations après la

sienne, saint Césaire nous montre au vif la bestialité

de ces barbares chers au cœur de Salvien, leur pen-

chant à l'ivresse, à l'homicide, à la luxure. Mais il ne

serait pas surprenant qu'avec son éloquence fou-

gueuse, sa verve haute en couleurs, sa tonitruante

rhétorique, formée à l'école des Pères plus encore qu'à

celle des classiques, Salvien ait contribué à incliner

les esprits à l'acceptation du nouvel état de choses

qui était en train de se constituer, parmi tant d'an-

goisses et d'épreuves.

1. V, XIV.

2. VII, XXIV.

3. VII, xciv.

k. Mém. de i'Acad. des Inscr. et belles-lettres, t. XXVI (1867), p. i4a.

5. Cf. Roger, L'Enseign. des lettres class. d'Ansone à Alcuin, p. 6a.



592 l'église et les barbares

IV

Pourtant le culte de la Rome éternelle n'était pas

îiboli dans tous les cœurs. Le pape Léon le Grand

célébrait magnifiquement vers le milieu du V" siècle

la prodigieuse fortune de la Ville, groupant sous son

hégémonie tant de peuples divers pour que fût plus

aisée la diffusion de l'Evangile, et devenue encore

plus majestueuse dans sa puissance spirituelle qu'elle

ne l'était jadis de toutes ses grandeurs de chair '. Les

courts sermons de Léon sont pleins d'une sève doctri-

nale que n'affadit aucune recherche excessive du bien-

dire : c'est un langage simple et fort, tout à fait

digne de ce pontife admirable, qui sut défendre Rome
par sa diplomatie contre la menace d'Attila S qui la ra-

cheta des cruautés de Genséric ' et affermit plus qu'au-

cun autre de ses prédécesseurs le prestige souverain

de la papauté *. Mais ce n'est pas seulement par sa

I. Sermo 8a In natali apost. Pétri et Pauli, S i (P.L., LIV, 422).

a. Cf. saint Prosper, Chron. ad a. 453.

3. Ibid., ad a. 45i.

4. Cf. Ep. XVI ; CLvi, 2. C'est lui qui, contre les empiétements de l'évê-

que Hilaire d'Arles, obtint en 445 de l'empereur Valentinien III un édit

« ne quid praeter auctoritatem sedis istius inlicitum praesumptio atten-

tare nitatur » (v. Ep. x-xi). — Il faut citer ici quelques-uns des papes anté-

rieurs à lui. Les lettres et décrétâtes du pape Siricius (884-399) sont dans

MiGNE, XIII, 1115-119C; celles d'Anastase I (399-402), ibid., XX, 5t-8o

(une lettre à Venerius, découverte en 1871 dans un manuscrit de Bruxelles,

a été rééditée par J. van den Ghetm, dans R.H.L.R., IV (1899), p. 1-12);

celles d'Innocent I, XX, 463 et 9. ; celles de Zosime (4i7-4i8), XX, 689 et

s.; celles de Boniface I (4i8-4»2), XX, 749 et s.; celles de Célestin (4aa-

432), L, 417 et s. ; celles de Sixte III (432-44o), L, 58i et s. Cf. K. Silva-

Taronca, Ueberlieferungsgesch. der Papslbriefe des U, 5 u. 6 Jahrhund., dans

Z.K.T., 1919- La fameuse décrétale de recipiendis et non recipiendis libris

attribuée inexactement sans doute au pape Gélase, et qui peut passer

pour le prototype de l'Index librorum prohibitorum, a été fort étudiée en
ces derniers temps : Dobschùtz, dans T.U., 38, 4 (1912), de Bruyne, R.Bén.,



VICTOR DE VITE b()3

dextérité pratique et sa ferme souplesse que saint Léon

s'acquit une autorité œcuménique : c'est aussi par sa

science de docteur'. Au cours des luttes relatives à

l'Eutychianisme, il fournit au concile de Chalcé-

doine, dans sa fameuse lettre à Flavianus % les élé-

ments essentiels des décisions dogmatiques qui y
furent arrêtées. En même temps, il pourchassait en

Occident les restes vivaces du manichéisme et du
priscillianisme, exigeait des pélagiens soucieux de ren-

trer dans l'Eglise une rétractation formelle, imposait

à tous au milieu de l'universelle anarchie le senti-

ment qu'il n'y avait plus de méthode et d'unité que

dans l'Eglise catholique.

VHistoria perseculionis Africanae prouînciae tempo-

ribus Geiserici et Hunirlci regum Wandalorum, due à

l'évêque Victor, de Yita, en Byzacène {== sud de la

Tunisie), comprend trois livres — et non cinq, selon

la division fautive des anciennes éditions \ L'ouvrage

raconte les persécutions que les Vandales firent subir

aux chrétiens depuis leur invasion dans l'Afrique du
Nord (429) jusqu'à la mort d'Hunerich (484). Victor

le rédigea en exil, vers 486, aux confins de la Tripo-

litaine. 11 s'attache surtout à décrire les abominations

commises par les barbares ariens, les affreuses souf-

igiS, 187-207 et 3i5-333. Les opuscules authentiques de Gélase sont c'ans

P.L., LIX : étude sur sa langue dans A.L.L., XII, i et s.

1. Le titre de Docteur de l'Église lui a été décorné par Benoît XIV en
1754.

2. Ëp. XXVIII (du i3 juin iig).

3. Cf. F. Ferhère, dans Bev. de PhiloL, 1901, p. no-ia3, Sao-SBG.

38



094 l'église et les barbares

frances infligées aux évêques, aux prêtres, aux vier-

ges consacrées, aux simples fidèles. L'histoire de Vic-

tor de Vite a le tour d'une longue et douloureuse

Passio martyrum. En plus d'un cas l'auteur tient à

marquer qu'il a été le témoin des faits qu'il rapporte,

ou qu'il en a vu les victimes. Il a pris le soin d'insé-

rer diverses pièces officielles dans sa narration, par

exemple l'édit d'Hunerich prescrivant de donner

toute liberté de prédication aux évêques ariens ; l'or-

donnance préparatoire au colloque de Carthage en

484 ; le libellas fidei d'Eugène, évêque de Carthage

(1. II) ; un second édit d'Hunerich contre les catholi-

ques, prélude de nouvelles atrocités (1. III). Les récits

de Victor ont l'attrait de l'horrible : il s'attarde à

décrire les pires tortures, à dénombrer les coups, à

faire voir les chairs pantelantes. Il cherche les effets

oratoires et il emprunte volontiers ses tours et ses

mots à la langue poétique ; mais ce souci de l'effet

s'allie chez lui à une incuriosité ou à une ignorance

remarquable de la morphologie et de la syntaxe tra-

ditionnelles.

VI

Vigile de Thapse (= Thapsus, en Byzacène) assista

au colloque de Carthage (i" février 484) entre évê-

ques catholiques et ariens, raconté par Victor de Vite

dans son Histoire de la persécution des Vandales.

Parmi les traités que le jésuite Chifflet a revendiqués

par lui dans son édition de i664, reproduite par Migne \

il n'en est que deux qui soient certainement authen-

I. T. Lxn.



VIGILE DE THAPSE SgS

tiques, le dialogue conlra Arianos, Sabellianos et Pho-

iinianos, et les cinq livres contra Eutychetem ^
. Dans

le premier de ces deux ouvrages, Vigile mentionne un
livre contre l'évêque arien Marivadus (II, xlv), et un
autre écrit contre l'évêque arien Palladius (II, l). Ces

opuscules paraissent perdus : ceux que Chifflet a

imprimés sous les mêmes titres ne sont pas de

Vigile ^ Il n'y a point de raisons sérieuses de reven-

diquer pour lui les autres traités recueillis par

Chifflet.

I. Pour les divers problèmes littéraires et théologiques connexes à

l'œuvre de Vigile, cf. Ficker, Studien zu Vigilias von Thapsiis, Leipzig,

1897.

3. Le premier appartient probablement à Itacius d'Ossonuba; le second
à Phébade d'Agen, au moins pour le livre II (= de Fide orthodoxa contra

arianos), car le livre I reproduit simplement les actes du Synode d'Aqui-

lée (38 O-



CHAPITRE III

La Poésie latine chrétienne au V" siècle

BIBLIOGRAPHIE

I. — Prudence. — Un savant suédois, Bergman (S.B.W.,

CLVII [1908], Abli. V), a dénombré 320 manuscrits des poésies

de Prudence. Parmi ces manuscrits, 27 seulement contiennent

toute l'œuvre du poète; la plupart appartiennent au x" siècle; ils

se divisent en deux familles, que permettent de distinguer l'ordre

de succession des poèmes et, dans la seconde famille, le ratta-

chement au Peristephanon des deux dernières hymnes du Cathe-

mevinon. Le manuscrit principal est le Puteanus siue Parisien-

sis 8084, du vi° siècle (Bibl. Nat.). Bergman a promis une édition

critique de Prudence. La dernière en date est celle de Dressel,

Leipzig 1860. Migne (t. LIX et LX) a reproduit l'édition d'Are-

valo, Borne 1788. Ed. spéciale de la Psiichomachia par Bergman,

Upsala 1897 (avec commentaire). Bon choix, de Lietzmann,

K.T., n° 47/49 (1910).

L'ouvrage essentiel sur Prudence est toujours la thèse de

A. Puech, Prudence, Étude sur la Poésie latine chrétienne au

IV' siècle, Paris 1888. Il y faut joindre la série d'articles de Paul

Allard, dans R.Q.H., t. XXXV à XXXVII, et le travail de

P. Chavanne sur le Patriotisme de Prvdence, dans la R.H.L.R.,

IV (1899), p. 385. Une étude sur la langue de Prudence s'impo-

sera dès que l'édition Bergman aura paru.

UApotheosis est traduite en partie dans Félix Clément, Les

poètes chrétiens..., P. 1857, p. 139-161. Le Cathemerinon l'est aussi

dans Bayle, P. 1868, et dans Anot de Maizicres, Nouveau choix

de Pères latins, P. 1853, p. 126499; spécimens du Contra Sym-



BIBLIOGRAPHIE Ôgy

niachiim, dans Clément, op. cit., p. 88-138. Poizat, Les poètes

chrétiens, Lyon-Paris 1902, p. 243, a transposé quelques hymnes

de Prudence en français.

II. — Orientius. — Texte dans P.L., t. LXI, 977-1000 (qui

reproduit Martcne), et dans C.V., XVI, 171 (1888, R. Ellis). —
Traduction française du Commonitorium et des prières dans

Louis Bellanger, Étttde sur le poème d'Orientius, Paris 1902,

p. 293-339.

III. — Alethia. — P.L., LXI, 937-970 (Migne a en le tort de

reproduire l'édition fantaisiste de Gagny [Lyon 1536] au lieu de

celle de G. Morel [P. 1560]) ; C.V., t. XVI, p. 335 (1888. Schenkl).

IV. — Paulin de Pella. — L'Eucharisticos n'a pas été recueilli

dans Migne; la meilleure édition est celle de Brandes, dans

C.V., XVI, p. 263-334. — Traduction française par Corpet, dans

les Œuvres d'Ausone (collection Panckoucke), I, 348 et s. — Pour

la langue de Paulin, cf. Devogel, Étude sur la latinité et le style

de Paulin de Pella, Bruxelles 1898.

V. — Claudianus Mamertus. — Texte dans P.L., LUI, 697-790

(qui reproduit Gallandi); et dans C.V., t. XI (1885, Engelbrecht),

qui donne seulement le de Statu animae et les Lettres.

VI. — Dracontius. — Texte dans P.L., LX {VHexaemeron [=
Laudes Dei, I, 118-754], figure aussi, comme morceau séparé, au

tome LXXXVII); dans M.G.H., XIV (1905, Vollmer); et dans

P.L.M., vol. V (1914, Vollmer, avec des améliorations). —
VOrestis Tragœdia et les Carmina minora (un florilège de Vérone
leur donne le titre de Romulea, synonyme probablement de

Latina [carmina]) se trouvent dans M.G.H., p. 197 et 132, et dans

P.L.M., V. — Pour la langue, v. M.G.H., p. 431 et s.

VII. — Sedulius. — Nombreux manuscrits des poèmes de

Sedulius, dont deux Bobienses du vu" s. pour le Carmen Paschale,

dont le prestige fut considérable au moyen-âge (v. Manitius,

Gesch. d. lat. Litt. d. Mittelalt., à l'Index s. u. Sedulius). — Texte

dans P.L., XIX, 533-754 (qui reproduit Arevalo, Rome 1794);

C.V., t. X(1885, Huemer).

VIII. — Sidoine Apollinaire. — Texte dans P.L., LVIII (qui

reproduit Sirmond, Paris 1614); et dans M.G.H., VIII (1887,

Lutjohann). Petite édition de P. Mohr, 1895 (B. T.). — Traduction

française par Grégoire et Gollombet, P. 1836, 3 vol., et {)ar

•Eug. Baret, P. 1887 (coll. Nisard). — A consulter : Paul Allard,

Saint Sidoine Apollinaire (coll. les Saints), P. !910. Quelques



SgS LA POÉSIE LATINE CHRÉTIENNE AU V SIÈCLE

bonnes observations grammaticales dans Eug. Baref, Œuvres de

Sidoine Apollinaire, P. 1879. p. 106-123. Voir surtout Liitjohann,

Index, p. 449 et s.

SOMMAIRE

Prudence. Sa vie. — II. Le Cathemerinon. — III. Le Peristepha-

non. — IV. Les poèmes didactiques. Le patriotisme de Prudence.

La Psychomachia. Le Dittockaeon. — V. La poésie de Prudence.
— VI. Le poème d'Orientius. L'Alethia. — VIL Paulin de Pella.

— VIII. Giaudianus Mamertus. — IX. Dracontius. — X. Sedu-

lius. — XI. Sidoine Apollinaire.

« Je vis, sauf erreur, depuis cinquante années, auxquelles il en
faut ajouter sept encore... Le terme n'est pas loin, et je vois venir

les jours qui confinent à la vieillesse. Qu'ai-je fait d'utile pendant
un si long temps ? mon enfance a pleuré sous le claquement de
la férule. Puis, déjà gâté, j'ai revêtu la toge, j'ai appris à débiter de
coupables mensonges. Les impudences du vice, les emportements
de la luxure, toutes les vilenies fangeuses et perverses (quel

remords et quel dégoût !) ont souillé ma jeunesse. Les luttes de la

parole ont ensuite armé mon esprit inquiet; l'entêtement mal-

sain de vaincre m'a jeté dans des conjonctures pénibles. Deux fois

j'ai gouverné de nobles cités sous l'autorité des lois, rendant la

justice aux bons, terrifiant les coupables. Enfin la bonté du prince

m'honora d'un grade élevé dans la milice et me plaça au premier

rang auprès de sa personne. Et pendant ce temps la vie s'envole,

mes cheveux blanchissent, et j'oublie que je suis né sous le consu-

lat du vieux Salia [a. 3A8]... Ma fin approche. Eh bien! que mon
âme pécheresse dépouille ses folies, et, si elle ne peut rendre

hommage à Dieu par ses mérites, qu'elle le fasse par sa voix tout

au moins !»

C'est dans la Préface de ses poésies, publiées par



PRUDENCE 599

lui-même en /io5 que Prudence nous livre ces détails

biographiques et le secret de sa vocation poétique.

Avocat, haut fonctionnaire, peut-être cornes priml

ordinis, il avait senti le besoin de réparer les fautes

de sa vie, et il attribua à son tardif effort poétique

la valeur d'une pénitence et d'une expiation.

Il énumère dans cette même Préface (v. 87 et s.) la

série des œuvres qu'il présente à ses lecteurs :

« Que les hymnes enchaînent le jour au jour, et que nulle nuit

ne s'écoule sans chanter le Seigneur (= Cathemerinon), que ma
voix combatte les hérésies (= Apotheosis), défende la foi

catholique (= Hamarligenia), foule aux pieds les sacrifices des

païens {= Psychomachia), prépare, ô Rome, la chute de tes ido-

les (= Contra Symmacham), dévoue ses vers aux martyrs et loue

les apôtres {Peristephanon). »

En dehors des poèmes que Prudence désigne ainsi

par des périphrases (on notera l'imprécision de celle

qui vise la Psychomachia), Gennadius lui attribue un
Tropaeum — sans doute faut-il lire Dittochaeon — ;

et un Hexaemeron dont nous ne savons rien par

ailleurs.

Poésies lyriques, poésies didactiques, telle est la

division traditionnelle de l'œuvre de Prudence, et il

y a lieu de s'y tenir.

II

Le Cathemerinon est un recueil de douze hymnes,
dont les six premières sont destinées à célébrer les

différents « moments mystiques » de la journée du



6oo PRUDENCE

chrétien. Hymne pour le chant du coq (i) ; hymne
du matin (ii) ; hymne avant et après le repas (iii-iv) ;

hymne pour l'heure où on allume les lampes (v)
;

hymne avant le sommeil (vi). Le cycle des actes quo-

tidiens est clos. Les hymnes vu et vin disent les vertus

du jeûne, la seconde étant faite spécialement pour la

neuvième heure qui en marque le terme. L'hymne ix

{Hymnus omni horae) est un cantique d'actions de grâces

envers le Christ, dont les principaux miracles y
sont rappelés. L'hymne x s'adresse aux morts et leur

promet la résurrection. Les hymnes xi et xii célè-

brent les fêtes de Noël et de l'Epiphanie.

De cette œuvre lyrique, une faible partie seulement

a passé dans l'usage liturgique de l'Église'. C'est que

Prudence s'est volontairement dérobé à l'extrême sim-

plicité dont saint Ambroise et saint Hilaire s'étaient

imposé la loi dans leurs chants d'Église. A côté du

populaire dimètre iambique acatalectique (i, ii, xi, xii)

ou catalectique (vi), il a employé des vers et des stro-

phes de caractère beaucoup plus ambitieux : sénaire

iambique (vu) ; tétramètre trochaïque catalectique (ix);

trimètre dactylique hypercatalectique (ni) ; dimètre

anapestique catalectique (x); hendécasyllabe phalé-

cien (iv) ; petit asclépiade (v) ; strophe saphique (viii).

Il a voulu faire œuvre de lettré, de poète dodus,

comme on disait au temps de Catulle et d'Horace. —
La même prétention se trahit dans la composition des

pièces. Prudence cherche à amplifier, à féconder sa

matière en y insérant des récits ou des descriptions

empruntées à la Bible. Il cultive le développement lit-

téraire, avec le désir conscient et avoué de capter un

peu du prestige dont rayonnaient encore les poètes

1. Par ex. quelques strophes des hymnes i, ii, m.



LE CATHEMERINON 6oi

classiques. « Un sentiment qui n'est pas chrétien,

celui de la gloire humaine, un amour qui n'est pas

chrétien, celui de l'art compris et recherché pour lui-

même, reparaît au fond de cette inspiration nouvelle,

et le génie des temps qui vont disparaître se glisse

insensiblement et se mêle, immortel malgré tout, dans

celui des temps qui naissent'. » Ce grand effort n'est

pas resté stérile. Prudence rencontre des développe-

ments heureux, des strophes d'un coloris vif et délicat,

comme celle-ci, à propos des Saints Innocents, dans

l'Hymne pour l'Epiphanie (v. i25 et s.) :

(< Salut, ô fleurs des martyrs, que, sur le seuil même de la

lumière, le persécuteur du Christ a fauchées, comme la rafale

les roses naissantes. — Premières victimes du Christ, tendre trou-

peau des immolés, au pied même de l'autel vous jouez innocem-
ment avec la palme et les couronnes... »

Il faut reconnaître d'ailleurs que des accents aussi

touchants et originaux ne se répètent guère dans ces

hymnes. Pour une tentative aussi grandiose, il eût

fallu à Prudence plus de souffle ; il lui eût fallu surtout

un sentiment plus exact de la mesure, qui l'eût averti

de ne pas faire des pièces si longues^ et de subor-

donner les diverses parties d'un même morceau à

l'impression d'ensemble, au lieu d'obliger chaque

développement à rendre tout ce qu'il croyait en pou-

voir tirer.

III

Les mêmes défaillances de goût s'accusent d'une

I. A. PuECH, Prudence, p. 97.

a. La pièce la plus courte, la vni*, a 80 vers ; la xu" eo a 208.



6o2 PRUDENCE

façon quelquefois plus choquante encore dans le Peri-

slephanon (= poème « sur les couronnes » [des mar-

tyrs]), dont l'idée première est pourtant si intéressante.

On sait l'éminente dignité du martyr dans la pri-

mitive Église. Le mot de Pascal : « Je crois volontiers

les histoires dont les témoins se font égorger* »,

résume une impression qui est de tous les temps. Aux
yeux des premières générations chrétiennes, le martyr

était l'image du parfait chrétien par la foi et par l'a-

mour; il devenait digne, de la part de ses frères, d'une

éternelle vénération, en tant que dépositaire privilé-

gié des énergies de l'Esprit. Pour honorer les martyrs

défunts, le christianisme s'appropria les usages funé-

raires traditionnels dans la société païenne, quitte à

les modifier selon son propre idéal. Les corps des

martyrs étaient déposés au milieu des tombes des

simples fidèles, en dehors de la ville; et c'est là que

se réunissait le peuple pour les commémoraisons
accoutumées. Une fois la sécurité définitivement con-

quise, au IV* siècle, ces cérémonies furent entourées

d'un plus vif éclat et prirent le caractère de véritables

fêtes populaires. Sur tous les points du monde romain,

les basiliques sortirent de terre. La célébration de la

fête d'un grand nombre de martyrs tendit à franchir

peu à peu les étroites limites où elle était primitive-

ment confinée. Tel anniversaire, quasi-familial au

début et propre à une communauté déterminée, devint

presque œcuménique. L'usage s'établit d'invoquer les

martyrs, de solliciter leur intercession. De leurs reli-

ques, une puissance était censée émaner, qui apparais

sait comme susceptible de se communiquer, et dont

l'efficace se faisait sentir, soit pour les guérisons, soit

I. Ed. Brunschvicg, sect. ix, pensée BgS, p. BgB.



LE PERISTEPHANON 6o3

dans les exorcismes. Beaucoup de fidèles recherchaient

la faveur d'être enterrés dans le voisinage de leurs

tombeaux, et l'on donnait volontiers aux enfants des

noms de martyrs en vue de leur assurer une protec-

tion et une sauvegarde'.

Prudence, qui partageait en pleine union de cœur

et d'enthousiasme ces sentiments de vénération à

l'égard des témoins de la foi, conçut le projet hardi

de faire de leurs « passions » la matière d'une série

de poèmes lyriques.

De tentative antérieure à la sienne, on ne pourrait

guère citer que celle de l'évêque de Rome, Damase

(366-384), le premier pape (selon les vraisemblances)

qui ait essayé de faire en latin œuvre littéraire^. Mais

la tentative de Damase avait un caractère assez diffé-

rent. Grand constructeur et grand restaurateur de

monuments destinés au culte, son dessein, selon les

termes de Rossi, fut « d'embrasser non pas seulement

quelques monuments choisis de l'Église romaine, mais

bien tous, en première ligne ceux des martyrs, dans

l'ample circonférence des cimetières suburbains, et

de les orner de /i/w/i historiques, pour l'instruction des

1. Voir sur tous ces faits le livre excellent de H. Delehate, Les Origi-

nes du Culte des Martyrs, Bruxelles, 19 n.
2. Pour Victor 1", voir plus haut, p. 76 ; pour Sixte II et le traité du

pseudo-Cyprien a<l Noualianum, p. 319, note i. — Deux lettres en latin

du pape Cornélius (aSi-aBS) Ggurent dans la série des lettres de saint

Cyprien (Ep. xlix, l) ; cinq autres se sont perdues, qu'on peut repérer

grâce aux allusions de Cyprien (JSp. xlv, i ; xlviii, i ; l; lix, i-a). Edi-

tion spéc. des deux lettres conservées, par G. Mercati, D'alcuni nuovi sas-

sidi per la critica del testo di S. Cipriano, Rome, 1899, p. 73-86. — Une
décision du pape Etienne relative au baptême des hérétiques est citée par

saint Cyprien {Ep. lxxiv, i). — Les lettres du pape Libère (35a-366)

figurent dans la P.L., t. VHI : il en est quatre (lettres Studens paci, Pro

deifico. Quia scio. Non doceo : ibid., i365-i37a) qui ont été l'occasion de
grands débats sur l'orthodoxie de Libère : voy. J. Zbiller^ dans B.A.L.A.G.,

1913, p. 30-5l.



6o4 PRUDENCE

contemporains et de la postérité ». Majestueusement

gravées par un lapicide plein de goût, Furius Diony-

sius Filocalus, les épigrammes de Damase furent lues

avidement et transcrites par les pèlerins qui visitaient

les mirahilia de Rome. Beaucoup de ces marbres furent

brisés dès le VP siècle par les Goths ; heureusement

des recueils manuscrits en avaient été faits de bonne

heure. La divination de Rossi a largement contribué

à déterminer les critères d'authenticité des inscriptions

damasiennes^ Au point de vue littéraire, il faut avouer

qu'elles ne réservent guère que des déceptions :

« Jamais plus mauvais vers, 'déclare un peu irrévéren-

cieusement Mgr Duchesne, n'ont été transcrits avec

un tel luxe. Sïls n'étaient que mauvais! Mais il sont

vides d'histoire, obscurs, et ne contiennent guère que

des banalités-. »

Ces centons virgiliens, vagues et incolores, avec

leurs formules stéréotypées et leurs incorrections

métriques, il ne paraît pas douteux que Prudence les

ait connus. Le Péristephanon xi n'est, dans une partie

tout au moins, que l'amplification d'une des épigram-

mes de Damase. Cependant Prudence n'a nommé
nulle part Damase lui-même. De tels essais devaient

lui par^iître chétifs auprès de la série de poèmes qu'il

méditait de réaliser.

Ce sont surtout des légendes espagnoles et des légen-

I. Ces critères sont au nombre de trois : le témoignage de Damase lui-

même, le style, la forme des caractères. Cf. Ihm, dans Rh.M., t. L (1896),

p. hç)i et s.

a. Hist. anc. de l'ÉgL, II, 482. Cf. Anal. Bolland., XVI, 239. — Migne a

reproduit dans la P.L., t. XIII, l'édition de Merenda. (Rome, 1764). La
meilleure édition est celle de Ihm, Damasi epigrammata {Anthol. lai. sup-

plementa, l, Leipzig, iSgB) ; trad. française de Dom Leclercq dans le Dict.

d'Arch. chr. et de Lit., art. Damase.



LE PERISTEPHANON 6o5

des romaines qu'il entreprit de parer d'art et de poé-

sie dans les quatorze hymnes du Perislephanon.

« Hispanos Deus adspicit benignus *
! »

Son patriotisme local réserva aux martyrs d'Espa-

gne les pièces i, m, iv, v, vi, vin, où il célèbre suc-

cessivement deux soldats espagnols, deux frères, Heme-
terius et Celedonius, mis à mort pour avoir refusé de

sacrifier sur les autels païens ; sainte Eulalie, de

Mérida ; dix-huit martyrs de Caesaraugusta (= Sara-

gosse) ; le diacre Vincentius, également de Saragosse ;

l'évêque Fructuosus, de ïarraco (= Tarragone), et ses

deux diacres ; les martyrs de Calagurris {— Cala-

horra), A cette série, on peut joindre les pièces vu et

X relatives, l'une au martyr pannonien Quirinus, évê-

que de Siscia (= Sissek, en Croatie), l'autre à saint

Romain, diacre de Césarée, dont le culte s'était pro-

pagé jusqu'en Espagne, ainsi que la pièce xni, consa-

crée à la vie et à la mort de saint Cyprien, martyr

oecuménique. — Les autres morceaux ont été inspi-

rés à Prudence par un voyage qu'il fit à Rome, vers

^02 ou l^oS. Pèlerin ému et fervent, il parcourut la

Yille éternelle, ses sanctuair<?s, ses catacombes, il étu-

dia les tableaux des églises, déchiffra les inscriptions,

et aux récits des Passions de martyrs romains tels

que saint Laurent (n), saint Cassien (ix), saint Hip-

polyte (xi), saint Pierre et saint Paul (xii), sainte Agnès

(xiv), il put ainsi mêler quantité de descriptions où
les archéologues modernes rencontrent une aide pré-

cieuse pour leurs investigations personnelles. Les

I. Hymne vi, 4- — Paul Allard a donné dans la R.Q.H., i885, p. 353

et s., un spécimen très réussi de critique des sources de Prudence. L'en-

quête pourrait être développée.



6o6 PRUDENCE

traits par lesquels il caractérise l'impression de la cata-

combe de la voie Tiburtine, quoique moins « roman-

tiques » que le fameux morceau de saint Jérôme

dans son Commentaire sur Ezéchiel (xl, 5), ne man-
quent ni d'exactitude ni de pittoresque :

M Non loin des murs de Rome et de la zone cultivée qui les

entoure, une crypte cachée ouvre ses fosses profondes. La pente

étroite d'un sentier qui replie sur lui-même ses degrés conduit

dans les anfractuosités de cette retraite, d'où la lumière est

absente. Car le jour atteint à peine la première ouverture des

portes et n'éclaire que le seuil du vestibule. A mesure que l'on

avance dans les dédales de la caverne, la nuit devient plus épaisse,

quoique, de temps en temps, les ouvertures pratiquées dans la

voûte y fassent pénétrer un brillant rayon de soleil. Au milieu

des obscurs détours formés par les chambres étroites et les noi-

res galeries qui se croisent, un peu de jour tombe ainsi d'enhaut,
dans les entrailles de la colline. Dans le fond de la crypte souter-

raine, il est encore possible de deviner l'éclat et de suivre la

lumière du soleil absent'. »

Rome la belle, pulcherrima Roma-, avait inspiré à

Prudence, par la magnificence de ses édifices, sinon

par la pureté de ses mœurs, une admiration dont le

Périslephanon ^ — comme aussi d'autres œuvres du
poète — porte la marque. 11 plaint ses compatriotes

de vivre si loin d'elle. Mais c'est la Rome chrétienne,

avec ses basiliques, ses baptistères, ses marbres, ses

peintures, ses mosaïques, qui avait attiré principale-

ment les regards du provincial émerveillé ; et Pru-

dence a su rendre en observateur attentif et en témoin

fidèle les manifestations multiples oii le christia-

nisme victorieux exprimait dès lors sa vitalité.

I. Perist., XI, i55-i68. J'emprunte la traduction de Paul Allard, R.Q.H.,

XXXVI (i88/i), /i8.

a. Perist., xi, aSi. Cf. Virgile, Gésrg., ii, 534.

3. Perist., ii, Bag.



LE PERISTEPHANON 607

Quant au fond même de ces poèmes et à leur fac-

ture artistique, plus d'une réserve s'impose. Prudence

a alimenté son inspiration à des sources variées : la

fama, c'est-à-dire les traditions populaires, la litur-

gie ecclésiastique, les représentations figurées, les

inscriptions, surtout la littérature des Actes tardifs,

si différents des admirables et touchants récits des

premiers siècles (tels que le Martyre de saint Poly-

carpe, la Lettre des Martyrs lyonnais, la Passion de

Perpétue et de Félicité, etc.). Il a accepté et reproduit

les clichés, les conventions, la rhétorique déclama-

toire de cette fâcheuse hagiographie. Passons con-

damnation sur les scènes de torture où il se complaît :

de ces « exquises morts » (( les rares cruautés » (comme
dira d'Aubigné, dans ses Tragiques '), sont à leur

place dans les joutes oratoires entre l'accusé et le juge.

Ce qu'il y a de plus pénible, c'est la verbosité gran-

diloquente qu'il prête à ses martyrs : tour à tour iro-

niques et déchaînés (la douce Eulalie, élevée sous l'aile

de sa mère, ne crache-t-elle pas au visage du pré-

teur ?), ses héros et ses héroïnes fatiguent la patience

des magistrats et celle du lecteur par des discours

interminables où les lieux communs de l'apologéti-

que traditionnelle s'associent à des inventions plus

fastidieuses encore. Saint Romain développe lon-

guement cette idée bizarre que la torture n'est point

chose si exceptionnellement affreuse, puisque les mala-

dies ordinaires, pleurésie, fièvre, goutte, rhumatisme,

et les opérations chirurgicales, infligent aux patients

des souffrances toutes pareilles ^ Saint Laurent esquisse

un parallèle presque bouffon entre les maux physi-

I. Ed. Lalanne, 1857. Les Feux, p. 178.

a. Perisl., m, 127.



6o8 PRUDENCE

ques et les maux de l'âme, et il clôt l'énumération

par un calembour à l'adresse du juge, à qui il déclare

qu'il souffre, lui, du morbus regius {— la jaunisse) '.

Un (' questionné » ne débite pas moins de six tirades —
les deux dernières de Sa et de g3 vers — après avoir

subi l'ablation de la langue ^
! Prudence ne sait pas

se borner ; il tend à la prolixité et à la déclamation

par la pente naturelle de son tempérament d'Espagnol,

nourri de rhétorique romaine, mais qui a mal compris

les modèles de haute raison que lui fournissaient les

classiques avec lesquels il s'efforçait de rivaliser.

Ce manque de tact littéraire est d'autant plus regret-

table que les morceaux brillants, les développements

bien venus, les strophes subtilement aménagées ne

sont pas rares dans le Peristephanon. L'effort réalisé

par Prudence est digne de respect. Et quelle variété

dans sa métrique I Quelle virtuosité technique '
1 Mais

tout l'intérêt archéologique et historique de cette œu-
vre, non plus que certaines réussites heureuses, ne

sauraient dissimuler les faiblesses de l'exécution ni

les méprises d'un goût trop peu sûr.

IV

Une autre série de poèmes se rattachent au genre

1. Ibid., n, 26/1.

2. Perist., X, i33 et s. ; /12G et s. ; 687 et s. ; 801 et s.; 928 et s.; 1007 ^^ ^
3. Voici le tableau des mètres qu'il emploie : i (120 vers) : tetram. tro-

chaïque catal. ; 11 (584 v.) : dimètre iambique acatalectique ; m (aiS v.) :

trim. dactylique hypercatalectique ; iv (200 v.) : strophe saphique ; v

(575 V.) : dimètre iambique acatalectique; vi( 162 v.) : heudécas. phalécien;

VII (90 V.) ; glyconiques ; vm (18 v.) : distique élégiaque ; ix (io6 v.) :

hexam. dactylique et trimètre iambique unis en distiques ; x (ii3o v.) :

trim. iambique ; xi (2/16 v.) : distique élégiaque ; xii (66 v.) : 4' archilo-

chien ; xin (106 v.) : archilochien ; xiv (i33 v.) : hendéc. alcaïque.



LES POÈMES DIDACTIQUES 6og

didactique, si bien ajusté au tempérament romain, à la

meilleure, à la plus glorieuse tradition latine, et dont

il était naturel que le christianisme, avide d'enseigner

les âmes pour les conquérir, s'emparât à son tour :

ce sont YApolheosis, VHamarligenia, les deux livres

Contre Symmaque, la Psychomachia et le Dittochaeon.

Précédée d'une double préface, l'une de 12 hexa-

mètres, l'autre de 56 vers iambiques, trimètres • et

dimètres associés en distiques, VApotheosis réfute en

1084 hexamètres un certain nombre d'erreurs relatives

à la Trinité et à la divinité du Christ. Prudence s'en

prend d'abord à l'hérésie « patripassienne » de

Praxeas (1-177), puis au sabellianisme (178 32o). Sa

polémique se tourne ensuite contre les Juifs (32i-55i),

nation « sourde et aveugle » qui ferme obstinément ses

oreilles à la voix divine, alors que presque tout l'uni-

vers a su en écouter les accents :

" Il a connu la venue du Seigneur, ce peuple que le soleil de

i'ibérie voit à son couchant et celui que l'Orient éclaire de ses

premiers rayons. La force pénétrante de la parole évangélique a

percé les frimas de la Scythie, et sa chaleur a dissipé les froids

brouillards de l'Hyrcanie ; délivré de ses chaînes de glace, l'Hèbre,

lié du Caucase, roule au pied du Rhodope des flots attiédis. Les

Gètes se sont adoucis ; le farouche et barbare Gélon emplit d'un

lait pur sa coupe vide de sang ; le sang du Christ va lui fournir

un breuvage sacré ! Déjà les contrées de l'A-tlas, qu'habite le Maure
perfide, ont appris à consacrer aux autels du Christ leurs roi»

chevelus... Et chez les fils d'Enée, la pourpre se prosterne sup-

pliante devant les autels du Christ, le maître du monde adore

l'étendard de la Croix ! » '

Tout comme les Juifs, les Ebionites méconnaissent

la divinité de Jésus. Prudence leur oppose les pro-

diges qui ont entouré sa naissance, et surtout la suite

1. Apoth., 42/1 et s.

39



6lO PRUDENCE

de ses miracles (552-781). Il|déclare^ que] ceux qui

nient le Christ seront en proie à la nuit éternelle, et

cela lui donne l'occasion d'étudier la nature de l'âme,

son origine, et les châtiments d'outre-tombe (782-951).

Seul le Christ échappe à la mort : Prudence mène
un dernier assaut contre le docétisme manichéen,

et clôt son poème par une affirmation énergique de

sa croyance en la résurrection.

VHamartlgenia, en 966 hexamètres que précède

une préface de 63 trimètres iambiques, traite d'une

seule question, celle de l'origine du mal, à propos du
dualisme gnostique de Marcion, qui esl interpellé

presque dès le début. Prudence fait le procès du dua-

lisme : qui admet deux dieux peut aussi bien en

admettre des milliers. Le père du mal c'est Satan,

corrupteur de l'homme et de la nature. Le poète

donne à ce propos quelques spécimens des vices de

son temps, et s'en prend avec une vigueur spéciale

aux artifices de toilette dont usaient coupablement les

femmes. — Pourquoi Dieu a-t-il permis le mal ?

(687 et s.) :

« Si non uult Deus esse malum, cur non uetat? inquis. »

Parce que c'était l'unique moyen de laisser à l'acti-

vité humaine son libre choix entre le maître de la

vie et le maître de la mort. Ce choix sera sanctionné

par les rémunérations posthumes. La description que

donne Prudence des tourments de l'enfer (824 et s.)

et des joies du paradis est une des plus circonstanciées

que nous ait léguées la littérature chrétienne des

premiers siècles :

« Garpunt tormenta fouentque

Materiem sine fine datam : mors desei'it ipsa

^Eternos gemilus, et fientes uiuere cogit. »



LES POÈMES DIDACTIQUES 6ll

11 exprime, en terminant, le vœu de ne mériter

lui-même qu'un châtiment point trop rigoureux, si

la (( lumière immense » lui est refusée.

Ces deux poèmes ne sont nullement négligeables.

Assurément la doctrine y est peu originale. Quoiqu'il

traite des problèmes auxquels son temps s'intéressait

vivement, Prudence évite de se jeter dans la mêlée

contemporaine. On a voulu y découvrir des allusions

au priscillianisme '
: ces allusions seraient bien

vagues ;
puis, pourquoi Prudence aurait-il évité de

désigner nommément Priscillien ? En réalité, il a

préféré s'en prendre à des erreurs depuis longtemps

classées et réfutées. Presque toute la substance de sa

théologie lui vient de TertuUien, dont il a lu Vadaer-

sus Marcionem, Vaduersus Praxean, le de Carne Christi,

peut-être le de Patientia. — Là où Prudence reprend

ses avantages, c'est dans l'exposition elle-même et

dans les détails. Il a le goût des idées, le don de les

exposer clairement et de les illustrer d'exemples signi-

ficatifs. Il a la passion qui anime et colore tout, un
attachement cordial aux croyances qu'il brûle de

propager, tel un Lucrèce chrétien. Quantité de déve-

loppements sont intéressants pour l'histoire des

mœurs, et il n'est point jusqu'à sa mythologie poé-

tique, à ce peuple de démons ennemis de l'homme
dont il décrit les embûches, qui n'ait fait songer cer-

tains critiques, trop indulgents peut-être, aux peintures

autrement puissantes d'un Dante ou d'un Milton.

Composés entre le printemps de /joa et l'été de 4o3,

I. KÛNSTLE, AiiLipriscilliana, Freib.-i.-B. igoS, p. 170 et s. Cf. BEncMA»,
éd. de la Psychomachia, p. xwm, qui est beaucoup moins afïirmatif que
KÙNSTLE.



6l2 PRUDENCE

les deux livres Contre Symmaqae sont d'une vingtaine

d'années postérieurs à la fameuse affaire dont nous

avons raconté les péripéties'. M. A. Puech* est disposé

à croire qu'il y aurait eu, peu avant 402, une nouvelle

tentative de Symmaque ou de son parti pour arracher

aux fils de Théodose la décision favorable obstiné-

ment refusée par leurs prédécesseurs. Au début du

livre II, Prudence a l'air de dire que Voralor calas est

revenu à la charge. L'allusion est toutefois assez peu

explicite. Sans doute Prudence aperçut-il simplement

dans cet épisode un thème historique intéressant

dont il essaya d'exploiter la richesse.

L'ouvrage comprend deux livres. Le premier livre

s'ouvre par une préface de 89 asclépiades où Prudence

rappelle le naufrage de saint Paul sur les côtes de

l'île de Malte, son heureux débarquement, et comment
il sut rendre inoffensive la morsure d'une vipère :

dans ce récit des Actes (xxviii), le poète aperçoit en

raccourci le symbole des destinées du christianisme

lui-même. Suivent 658 hexamètres où le poète célèbre

le triomphe de la foi, en dépit de la vitalité que,

grâce à certaines influences, le paganisme conserve

encore. Théodose prononce un long discours pour

sommer Rome de se détacher de ses dieux et d'adorer

la croix. Au surplus, c'est au christianisme que vont

toutes les promesses de l'avenir :

« Tournez vos regards vers le peuple : combien y en a-t-il qui

ne s'éloignent avec dégoût de l'autel de Jupiter, infecté d'un sang
impur? Tout ce peuple qui habite dans des chambres hautes,

qui parcourt à pied les rues boueuses de la ville et qui se nourrit

du pain qu'on lui distribue du haut des gradins, court visiter sur

le mont A.ventin le tombeau où repose la cendre de Pierre, notre

I. P. 36o et s.

a. Op. cit., p. 195.



LES POÈMES DIDACTIQUES 6l3

père aimé ; ou bien il se porte en foule au palais du Latran, d'où

il re\ient avec le saint Chrême et le caractère sacré du chrétien.

Eh quoi 1 doutons-nous encore, ô Christ, que Rome vous soit

consacrée et ait passé sous vos lois ?... ' »

Le premier livre se clôt sur un bel éloge de Sym-

maque, romani deciis eloquii, à l'égard de qui le poète

observe, en cet ouvrage de polémique, les règles de

la plus exacte courtoisie.

Dans la préface du second livre, en 66 glyconiques,

Prudence invoque l'assistance du Christ, dont l'élo-

quence fut souveraine. Puis il développe en ii3i hexa-

mètres une réfutation de la Relation de Symmaque,

en s'inspirant de fort près de la réponse qu'y avait

opposée saint Âmbroise.

L'ouvrage est intéressant à plus d'un titre. On y
rencontre des traits vigoureux, dignes du réalisme

puissant d'un Juvénal, par exemple quand Prudence

raille les tardives unions des Vestales (II, 1080 et s.) :

« Vesta se dégoûte enfin de ces virginités sur le retour ; son

service fini, son travail sacré accompli, la Vestale vieillie convole;

elle quitte le foyer qu'elle a gardé pendant sa jeunesse ; elle porte

au lit nuptial ses rides émérites et, nouvelle mariée dans une
couche glacée, elle apprend à connaître de tièdes transports*. »

Mais l'aspect le plus curieux de l'ouvrage, c'est l'ar-

dent patriotisme qui y respire et que le poète associe

sans effort à ses croyances. Prudence a le respect et

l'amour de Rome ; il accepte du même cœur qu'un

Horace ou qu'un Virgile le dogme de son immorta-

lité. Il vénère toutes les manifestations où la puis-

sance romaine s'exprime, du moment qu'elles ne

1. I, 545 et s. ; 579 et s.

a. II, 1078 et s.



6l/i PRUDENCE

vont pas à l'encontre de la foi. Le prestige du Sénat

demeure inentamé à ses yeux ; il appelle les sénateurs

palcherrima mundi lumina. Il trouve, pour parler des

empereurs, des mots de respect et de dévouement. A
Julien l'Apostat lui-même il avait su déjà, dans r.4-

potheosls, rendre une justice équitable :

« Il florissait pendant mon enfance, et je me souviens de lui.

Général très courageux, savant législateur, fameux par son élo-

quence et par sa bravoure, il préféra la religion de ses pères à la

véritable religion et fut le zélateur de trois cent mille Dieux. Ce
prince, perfide envers Dieu, mais non pas envers Rome {Perfidas

ille Deo. quamuis non perfidas Urbi), je l'ai vu courber son auguste
tète devant les pieds d'une Minerve d'argile, etc. * »

La vénération de Prudence à l'égard de Rome, sa

confiance en ses éternelles destinées, est étroitement

solidaire de ses convictions religieuses. Dans la pers-

pective des siècles, Rome lui semble avoir rempli une

sorte de mission providentielle. Groupant sous son

hégémonie tous les peuples de l'univers, elle a servi

puissamment ainsi la propagation du Christianisme :

(( Voulez-vous connaître, ô Romains, la vraie cause de vos tra-

vaux, la vraie raison de celte gloire qui a soumis le monde à votre

joug? Les peuples parlaient des langages différents, les royaumes
avaient des religions diverses : Dieu voulut en faire une société,

soumettre les mœurs à l'unité d'un même empire, faire accepter

à tous le même joug, afin que la religion put rapprocher les

cœurs des hommes ; car il ne peut y avoir d'union digne du
Christ, si un seul esprit ne tient rassemblées toutes les nations...

Dans toutes les parties du monde, les hommes vivent aujourd'hui

comme les concitoyens d'une même ville elles enfantsd'un même
foyer. La justice, le forum, le commerce, les arts, les mariages,

rapprochent les habitants des plages les plus éloignées : de tant

de sangs mêlés se crée une seule race. Tel est le fruit des victoires

et des triomphes de l'empire romain : la route a été ainsi prépa-

rée pour la venue du Christ, la voie a été construite par une lon-

i. Apoth., liôo et s.



LES POÈMES DIDACTIQUES 6l5

gue paix sous le gouvernement de Rome.... Le monde, ô Christ,

vous possède maintenant, le monde ramené à l'unité de la paix

Romaine !
' »

Dans le Peristephanon, II, /i33, il avait placé sur

les lèvres du martyr Laurent cette prière :

" O Christ, accordez à vos Romains que leur cité soit chré-

tienne, elle par qui vous avez donné une même foi à toutes les cités

de la terre (per qaam dedisti at ceteris mens una sacroram forel).

Que tous les membres dispersés s'unissent sous un même signe I

Que l'univers soumis fléchisse, et que fléchisse la ville maîtresse !...

Que Romulus devienne fidèle et que Numa lui-même croie en
vous ! »

Le patriotisme romain de Prudence est à ce point

susceptible qu'il renchérit sur celui de Symmaque.
Le poète ne veut pas admettre que les dieux aient été

pour rien dans l'élaboration de la grandeur romaine,

car on ne saurait élargir leur action qu'en ravalant

les exploits des Corvinus et des Fabius (II, 555 et s.).

Il proteste contre le pessimisme où Symmaque était

tenté de glisser, quand il mettait en valeur certains indi-

ces de la colère du ciel contre Rome, oublieuse de ses

traditions. Non, jamais l'Empire n'a été si heureux,

si florissant
; quant à ceux qui le menacent, quant

aux Barbares, il y a plus de différence entre eux et

les Romains « qu'entre le quadrupède et le bipède,

entre le muet et le parlant, le chrétien et le païen »

(II, sa et s.).

Curieux état d'esprit que les faits, maîtres du
monde, ne devaient pas tarder à modifier, au sein de

l'élite chrétienne. Nous avons déjà suivi cette transfor-

I. II, 58a et s. Comp. les vers de Claudien, de Consul. Stilich., III, i38 :

« Haec est in gremium uictos quae sola recepit,
|
Humanumque genus

communi nomine fouit. »



6l6 PRUDENCE

mation chez saint Augustin, chez Orose,chez Salvien.

En ces toutes premières années du V^ siècle, avant la

ruée barbare, il s'épanouit encore librement, et la

véhémence avec laquelle Prudence a su le traduire

suffirait à donner au contra Symmacham une excep-

tionnelle portée historique.

Les combats de l'âme, la lutte qui met aux prises

le Christianisme et le Paganisme dans le cœur de

l'homme, tel est le sujet de la Psychomachia, sorte

d'épopée à intentions apologétiques qui revêt la

forme d'une longue allégorie. La préface, en 68 tri-

mètres iambiques, raconte un épisode de l'histoire

d'Abraham ; puis le poème, en 916 hexamètres, s'ou-

vre par une réminiscence virgilienne :

« Christe, graues hominum semper miserate labores*... »

C'est d'abord la Foi qui s'avance :

«... agresti turbida cultu,

« Nuda humeros, intonsa comas, exserta lacertos. »

Le premier ennemi qui ose l'attaquer est la ueterum

Culture Deorum (v. 29). Mais la foi la terrasse, et la

legio uicirix composée de mille martyrs poussent de

joyeuses clameurs. D'autres combats mettent aux pri-

ses la Pudiciiia avec la Sodomita Libido (v. 4o-io8), la

Patience avec la Colère (109-177) ; la Superbia avec

l'armée que conduisent l'Humilité et l'Espéraiice

(178-309). La Superbia tombe dans un fossé creusé

par la Fraus, et l'Humilité lui tranche la tête. — Mais

voici venir un ennemi plus redoutable, la Luxuria,

1. Cf. Enéide, VI, 56 : « Phoebe, graues Troiae semper miserate labo-
res. »



LES POÈMES DIDACTIQUES 617

avec ses cheveux parfumés, ses yeux vagues, sa voix

languide...

« Delibuta comas, oculis uaga, langnida uoce,

<( Perdita deliciis, uitae cui causa uoluptas » (y. 3 10).

Elle lance à l'armée des vertus, non pas des javelots,

mais des violettes, des feuilles de rose, dont l'odeur

corruptrice {maie dalcis odor) s'insinue langoureuse-

ment en elles. Heureusement la Sobrietas trouve les

mots qu'il faut pour ranimer les courages défaillants,

et la Luxure succombe sous ses coups. Son armée,

Jociis, Petalaniia, Amor, Pompa, Volaptas, se disperse,

laissant à terre un ample butin dont l'Avarice et ses

filles, vraies Euménides, veulent s'emparer. La Misé-

ricorde {= Opération) sauve la situation. L'armée des

Vertus est donc victorieuse. La Concorde (v. 644)

donne le signal de rentrer au camp, où les troupes

triomphantes s'acheminent en chantant, comme les

Israélites après le passage de la mer Rouge. Mais elle

est blessée par un coup de traîtrise de la Discorde (v.

665) qui, sommée de se nommer, avoue que son sur-

nom est Haeresis (v. 710). La Discorde développe ses

opinions sur le Christ (Prudence vise l'arianisme, le

gnosticisme, — peut-être aussi le priscillianisme,

mais cela est douteux) ; la Foi lui transperce enfin la

langue d'un javelot, et elle invite le groupe saint à

élever au Christ un temple tout constellé de gemmes,
de saphirs, d'améthystes et de topazes. Une prière

d'action de grâces à Jésus clôt le poème (888-915).

Le procédé constamment employé dans la Psycho-

machia est donc l'allégorie, entendue au sens de la

I. V. 573.



6l8 PRUDENCE

personnification de notions purement abstraites. Ce

procédé n'était pas étranger à la littérature grecque',

et le goût romain l'avait accepté de longue date. Qu'on

se rappelle les abstractions divinisées si fréquentes

dans la religion romaine^ ; le dialogue du Luxe et de

la Pauvreté dans le prologue du Trinammus, de

Plante ; les mala gaiidia mentis de l'enfer virgilien {En..

YI, 273 et s.), la description des jardins de Vénus,

dans le de Nuptiis Honorii et Mariae de Claudien, peu-

plés de Pallor, Irae, Licentia, Periuria, Voluptas,

Lacrimae ; et encore, dans la littérature chrétienne

elle-même, le portrait de la Patience, tel que l'avait

esquissé Tertullien : « Si nous voulons nous repré-

senter sa figure et son costume, son visage est tran-

quille et paisible, son front pur, sans aucune ride de

colère ou de chagrin... » {de Pat., xv) ; ou le cortège

de l'adultère, dans le -de Padicitia, v, conduit d'un

côté par l'idolâtrie qui le précède, de l'autre côté par

l'homicide qui le suit, et qui, tous deux, protestent

de leur complète solidarité avec lui. « Il est très

naturel, observe M. Puech, qu'un chrétien qui voit

dans la tentation l'œuvre du démon, le résultat de

ses machinations perfides, soit porté plus qu'un autre

à traduire en images matérielles les luttes intérieures,

à donner une réalité visible aux adversaires qu'il sup-

pose en présence. » Telle était bien l'idée de Pru-

dence : il avait voulu transposer sous une forme poé-

tique la « sédition intime » de l'âme (v. 8) dont le

tumulte n'est apaisé que par la foi :

« Et omnes
« Virtutum gemmas componat sede piata » (v. 910).

1. Ex. dans Egger, Essai sur l'hist. de la Critique chez les Grecs, Paris,

2' éd. 1886, p. lit.

1. Gag\a.ï-Ghapot, Manuel (Tarclu'ol. roin., I (1917), p 46o-466.



LES POÈMES DIDACTIQUES 619

Dans son ensemble, le poème laisse une impression de

pédanlisme lourd, qui tient au pastiche presque con-

tinuel du style épique de Virgile. Toutes ces abstrac-

tions s'invectivent, s'étreignent, se mettent à mal, en

répétant les mots et les gestes des héros de VEnéide.

Et que d'éloquence dépensée dans ces joutes fictives,

où coule un sang trop pâle pour émouvoir! Discours

de la Pudicité, de la Colère, de la Patience, de l'Or-

gueil, de l'Espérance, de la Sobriété, de 1' « Operatio »,

de la Discorde, de la Concorde, de la Foi : il n'est

presque aucun de ces vices ou de ces vertus que le

poète ne doue d'une faconde intarissable, interrom-

pant la narration qui reprend ensuite par le Dixerat

ou le Haec ubi dicta dédit de la technique virgilienne.

— Au surplus, il faudrait ignorer l'esprit du moyen-

âge pour s'étonner qu'il se soit reconnu dans la Psy~

chomachia et qu'il ait fait de ce poème une de ses lec-

tures favorites. Ses théologiens, ses miniaturistes, ses

sculpteurs (les romans plus que les gothiques) y ont

cherché bien des fois l'aliment de leur dialectique ou

les motifs de leur inspiration '.

Reste enfin le Dittochaeon. Le titre même de l'ou-

vrage est assez énigmatique : sans doute faut-il le déri-

ver des deux mots grecs bnxbq ôxn = double nourri-

ture, par allusion à l'Ancien Testament et au Nouveau.

C'est un recueil de ^9 quatrains en hexamètres desti-

nés à expliquer des tableaux : vingt-quatre ont trait

à l'Ancien Testament, vingt-cinq au Nouveau. La

peinture et la mosaïque étaient largement employées

I. Voy. MaLE, L'Art relig. au XIII° s. en France, 3* éd., 1910, p. ia4 et s.,

100; L. BnÉHiER, L'Arl Chrétien, P. uji8, p. 2o3 et s.



620 PRUDENCE

dans les édifices religieux dès le lY^ siècle '
: et volon-

tiers plaçait-on des inscriptions auprès pour les para-

phraser à l'usage des fidèles, « ut littera monstret

quod manus explicuit », selon l'expression de Paulin

de Noie'. Voici le sujet de quelques-unes des œuvres

d'art brièvement commentées dans le DUtochaeon, nous

ne savons pour quelle église : Adam et Eve; le Chêne

de Mambré ; le Tombeau de Sarah ; Joseph reconnu par

ses frères ; Moïse recevant la loi ; la Maison de Rahah

la Courtisane ; la Captivité d'Israël ; Marie et l'Ange

Gabriel; les Anges annonçant la bonne nouvelle aux ber-

gers ; le Massacre des Innocents ; la Résurrection de

Lazare ; la Passion du Sauveur ; la Vision de saint

Pierre, etc.. L'indication de ces scènes historiques

est d'un grand intérêt pour l'étude du développement

de l'iconographie chrétienne. ^

A considérer dans son ensemble l'œuvre de Pru-

dence, on ne peut se défendre d'admirer un effort

poétique qui transforme l'hymne liturgique en ode

chrétienne, tire de l'ample littérature des Actes des

Martyrs une riche matière épique et lyrique, met au

service de la foi nouvelle la poésie didactique, exploite

largement les procédés de l'allégorie. La poésie de

Prudence est absolument chrétienne dans son inspira-

tion. On a noté chez lui quelques opinions « parti-

1. Cf. Paulin de Noie, Natale, IX, 5i5-635 ; X, 15-27 < '67-179 ; Ep. xxxii,

17 ; BiRAGHi, Dislicha ad picluras sanclas iii Basilica Ambrosiana, à la suite

des Inni sinceri di sanl' Ambrogio, Milan, 1862.

2. Natale, IX, 584-585.



CONCLUSION 621

culières », par exemple, sur le repos accordé aux

damnés pendant la nuit de la Résurrection •
: il n'est

guère d'authentiques Pères de l'Église chez qui on

n'en puisse relever d'analogues. Prudence ne se pique

pas de jouer au penseur original, et son unique vœu
est de faire passer dans l'âme de ses lecteurs l'enthou-

siasme dont il est lui-même animé pour la commune
croyance des fidèles. — Mais ce chantre des dogmes
catholiques est en même temps un Romain de bonne
souche, formé à l'école de Lucrèce, de Virgile, d'Ho-

race, de Juvénal, et familiarisé, ce semble, avec la

langue grecque elle-même. Il accepte, à condition de

les épurer, toutes les fortes traditions romaines. Quoi-

que passionné, il n'a rien d'un fanatique ni d'un ico-

noclaste. Il respecte les manifestations du génie

romain, aussi bien dans l'art et dans la littérature que

dans la vie civile et politique :

« O Sénateurs, s'écrie-t-il, lavez les marbres tachés du sang des

victimes : que les statues, œuvres des grands artistes, se dressent

blanches et pures. Ce sont là les plus beaux ornements de la

patrie ; mais qu'un indigne usage ne souille plus désormais ces

monuments d'un art trop longtemps détourné de son but '. »

Bentley l'appelait « Chrislianoram Mavo et Flac-

cus ». Virgile et Horace furent, en effet, ses modèles

de prédilection : assez hardi novateur en matière, de

créations verbales, son style est étroitement imité de

la phraséologie virgilienne, et il a essayé de repro-

duire dans sa métrique, aux formes si variées, la sou-

plesse technique, la dextérité dont Horace avait donné

l'exemple. Il a beau s'écrier en parlant de lui-même :

Audi poetam rusticum ^
; ou déclarer que « l'amour

I. Cathem., V, laS.

a. Contra Symm., I, 5oi-5.

3. PerisL, II, 674.



622 PRUDENCE

des noms précieux des martyrs se soucie peu des

règles de la versification, car, lorsqu'on parle des

saints, on ne parle jamais mal ni incorrectement * ».

Ce sont là des clichés peu sincères : en fait, il s'est

émancipé des formes populaires préférées des poètes

chrétiens antérieurs à lui, et il n'est guère qu'Âusone

qu'on puisse lui comparer pour la diversité des mètres.

Cette union de la pensée chrétienne avec les formes

classiques produit souvent chez Prudence des dispa-

rates curieux. Comme les grands Vénitiens du XYP siè-

cle, il mélange bizarrement dans ses compositions des

éléments hétérogènes. Il nous montre Sodome détruite

avec ses iabularia, son Jorum, ses halneae, ses iempla,

ses madidae propinae '\ Aux n.oces de Cana, le Christ

change l'eau en Falerne, « Jii falernum iiobile ' ». Le

biblique et le romain se mêlent constamment dans

ses vers par des anachronismes dont la naïveté n'est

point sans saveur.

Au total, il s'en est fallu de peu qu'il ne méritât

d'être appelé un grand poète : un peu plus de subs-

tance morale, d'originalité dans l'observation psycho-

logique, un sens plus exquis de la mesure, et il eût

presque réalisé cet idéal de la fusion des deux « cul-

tures » que les plus lettrés parmi les chrétiens des

premiers siècles ont toujours rêvé, sans oser se l'a-

vouer à eux-mêmes.

VI

'( Dans les bourgs, les domaines, les campagnes, les

1. //)(:/.. V, iG5.

2. Hamart., 'j58 et s.

3. Caihem., IX, 28.



LE COMMONITORIUM 62^

carrefours, les villages, çà et là tout le long des rou-

les, on ne voit plus que mort, douleur, destruction,

désastre, incendie et deuil : enfin la Gaule entière

n'est qu'un bûcher fumant, n Ces vers du Commoni

torium' d'Orientius laissent penser que le poète a dû

être témoin de la grande misère de la Gaule, meurtrie

par l'invasion dès les premières années du Y" siècle.

Au début de sa Vie de saint Martin^, Fortunat cite

Orientius après Juvencus et Sedulius, et avant Pru-

dence, Paulin de Périgueux et Avitus. Des critiques

scrupuleux se décident à l'identifier avec saint Orens,

cet évêque d'Aucli ^ qui vers aSg, au nom de Théo-

doric, roi des Wisigoths de Toulouse, se serait pré-

senté aux généraux romains Aetius et Littorius, pour

solliciter d'eux la paix *.

Orientius, que les trois Vies recueillies par les Bol-

landistes font naître en Espagne, dut vivre en Gaule

dans la première moitié du V^ siècle. Son Commoni-

torium est une exhortation en distiques élégiaques des-

tinée à apprendre aux lecteurs (( quels moyens nous

ouvrent les cieux et mettent la mort en fuite ». Sans

dissimuler que lui-même s'est évadé à grand'peine

du « bourbier de la sensualité », il veut faire servir à

leur bien son expérience de la vie. Dans le premier

livre, après avoir demandé au Christ, en une prière

qui remplace l'antique invocation aux Muses, « le

don de parler et celui de penser », il énumère les

bienfaits de Dieu, recommande la loi de charité à

l'égard du prochain, détaille les promesses de résur-

rection et d'immortalité, puis il passe à des précep-

I. Common., II, i8i et s.

3. I, l/|0.

3. L. DucHESNE, Fastes Episc. de VAnc. Gaule, U, 96.

4. Acta Sanclorum, 1" mai, p. 63.



624 ORIENTIUS

tes de l'ordre pratique : se garer de la femme, « pre-

mière cause du mal sur la terre », et dont la beauté

trompeuse devient hideur avec les années : « Quand
donc tu apercevras une jeune fille au beau visage

et à l'allure agréable, détourne les yeux ou baisse la

tête » ; se défendre aussi de l'envie, de la cupidité,

aimer la paix. — Le deuxième livre enseigne le mépris

de la louange, esquisse un portrait assez vivant de

l'ivrogne qui perd sa dignité et son équilibre, décou-

vre combien les honneurs apparaissent vains à l'ap-

proche de l'inévitable mort, prélude des formidables

sentences divines.

Ce poème, ou plutôt ce sermon en vers (car le tour

y est constamment oratoire) sur les vanités et les

misères de ce monde, se lit facilement. Ce qui y
manque le plus, c'est l'originalité de l'expression. 11

y a quelque vérité dans le jugement de Fauriel ', quand
il s'étonne de « l'impuissance de la littérature ecclé-

siastique à s'élever à des formes simples et sévères, à

des formes en harmonie avec son fond et son objet ».

Si l'on ôte du poème d'Orientius, comme de bien

d'autres productions de cette époque, ce que le poète

doit à Virgile, à Ovide, à Horace, et même à Martial,

à Catulle, à Juvénal, sans compter les poètes chrétiens,

il ne lui reste guère que le mérite d'avoir aménagé
cette marqueterie, et l'honneur de ses vigoureuses

convictions.

Le Commonitorium ne nous est parvenu que dans

deux manuscrits, un Aqaicinciensis [^= ms d'Anchin,

près de Douai), actuellement perdu, qui ne contenait

que le premier livre et a servi de base à l'édition de

Martin-Antoine Delrio (Anvers, 1600) ; un Turonen-

I. Hist. de la Gaule mérid., I, 43o.



l'alethia 6a5

^Is, du X^ siècle, qui contient les deux livres et dont

s'est servi dom Edmond Martène pour son édition de

1700. Volé à Tours par le fameux Libri, ce manus-

crit fut vendu à lord Ashburnham ; grâce à Léopold

Delisle, notre Bibliothèque Nationale l'a récupéré en

1888. Il annonce à la suite du Commonitorium ^

«vingt-quatre prières d'Orientius », mais il n'en

donne que deux, en sénaires iambiques ; les strophes

sont de trois vers avec un refrain de deux vers. Il est

probable que ces pièces étaient destinées à un usage

liturgique.

VAleihia, — ce titre est une transcription latine du
grec rAXT)98ia. « la Vérité », — suit le récit de la

Genèse depuis la création du monde jusqu'à la des-

truction de Sodome. Le premier livre (5^47 hcxam.)

correspond aux trois premiers chapitres de la Genèse ;

le second (558 hexam.) aux quatre chapitres qui sui-

vent ; le troisième (789 hexam.) embrasse les chapi-

tres VIII, 20 à XIX, 29. En dépit de quelques menues
difficultés, on peut identifier ce poème avec celui que

Gennadius (de Vir. ilL, lxi) attribue à un Victorinus

ou Victorius, rhéteur de Marseille : l'unique manus-

crit de VAlelhia^ donne comme auteur « Claudius

Marins Victor, orator Masslliensis ». Victor est un let-

tré, familiarisé avec Lucrèce, Virgile, Ovide. Son
objet, qu'il indique dans la Precatio initiale, est d'ins-

truire la jeunesse, teneros formare aiilmos* : aussi éli-

mine-t-il soigneusement les épisodes scabreux, comme

1. Il faut noter que ce titre n'est point fourni par les manuscrits qui
•disent seulement S. Orienta uersus et Versus libri S. Orienta. Il remonte à

un écrivain du Xl° s., Sigebert de Gembloux, et a été préféré par Delrio
•et Martène.

a. Parisin. 7558, s. ix. (provient de Tours).

3. V. I, 104-5.

4o



626 ORIENTIUS

celui des filles de Loth, et voile-t il les turpitudes de
Sodome. C'est de la même intention pédagogique que
procèdent les discussions qu'il esquisse sur certaines

doctrines philosophiques comme l'atomisme et l'éter-

nité de la matière', ou sur certaines pratiques comme
l'astrologie ^ Tout en rendant hommage à son u sens

vraiment chrétien et pieux », Gennadius déclare que

Victor « n'a exprimé que des idées d'une assez mince
valeur, parce que personne ne l'avait formé à l'intel-

ligence des Écritures ». Il n'est pas impossible que

Gennadius, avec les tendances qu'on lui connaît, en

veuille un peu au laïc et au lettré qu'était Victor,

pour avoir osé s'emparer de la Bible et opérer, tout

en s'en excusant % nombre de transpositions dans les

faits du récit sacré.

A la suite de VAlethia, figure dans le manuscrit un
S. Paulini epigramma en 1 10 hexamètres : c'est ftn dia-

logue satirique sur les mœurs gallo-romaines — mas-

culines et féminines — au début du V" siècle. L'au-

teur inconnu (on l'identifie quelquefois, par hypo-

thèse, avec Paulin, évêque de Béziers [c. 400-419]),

constate que les pires épreuves n'ont même pas

réformé les vices de ses compatriotes*.

VII

On voit à plein dans VEucharisiicos (616 hexa-

1. I, 22-3s.

3. 111, iSg-i/iS.

3. Prec, 1 19.

4. V. 91 et s. Texte dans Migne, LXI, 969-972, et dans C.V., xvi, Û99 ;

traduction française, dans Clémekt, op. cit., p. 247-252. A relever ce pas-

sage : « Si saint Paul et Salomon sont laissés de côté, si une Didon récite



PAULIN DE PELLA 627

mètres), que Paulin de Pella composa en 459, alors

qu'il avait plus de 80 ans, par quelles péripéties pas-

saient certaines existences dans ces temps troublés.

« Gonditio instabilis seniper generaliler aeui' ».

Il était né à Pella, en Macédoine. Son père y exer-

çait les fonctions de préfet, puis reçut la haute charge

de proconsul d'Afrique, et l'enfant fut transporté à

Carthage. Dix-huit mois plus tard, on le menait à

Rome, puis à Bordeaux, patrie de ses aïeux : Tandem
innioriim in patriam... Bardigalam iieni. C'est là qu'il

connut pour la première fois son grand-père, lequel

était alors consul.

De ces indications on a déduit que Paulin devait

être le petit-fils d'Ausone, consul en 879. Deux combi-

naisons différentes sont proposées par les critiques :

les uns identifient le père de Paulin avec Hesperius,

fils d'Ausone et proconsul d'Afrique en 376^ les autres,

avec Thalassius, gendre d'Ausone et proconsul d'Afri-

que en 378, qui aurait eu Paulin d'un premier

mariage'. En tous cas, nous ne connaissons en ces

années-là d'autre consul d'origine bordelaise qu'Au-

Virgile, une Corinne, Ovide, si elles applaudissent la lyre de Flaccus ou
la muse de Térence, c'est nous, nous seuls [les hommes] qui en sommes
responsables »

1. Eachar., v. blto.

2. TiLLEMONT, Hist. des Empereurs, V, 710-11 : Krûgeb, dans R.E', arti-

cle Panlimis v. P. ; Schenkl, dans son édition d'Ausone.

3. Peipek, dans son édition d'Ausone, p. ci et cxv ; Bra:<des, dans son
édition de Paulin de Pella ; Seeck, M. G. H., VI, i, p. lxxvh.— Seeck. remar-
que que les pièces \v, 7, 3 (10 mars 876), et i, Sa, 2 (8 juillet 376) du
Code Théodosien sont adressées à Hesperius proconsul, tandis que les piè-

ces I, i5, 8 (îi janvier 377), et viii, 5, 'il\ (as février 377) le sont à Hes-
perius préfet du prétoire. Hesi3erius était donc préfet des Gaules dès le

déliut de 377. Or Paulin nous apprend que son père était à Pella au
moment de sa naissance et (pj'il resta ensuite dix-huit mois en Afrique
comme proconsul, c'est-à-dire au moins jusqu'à la lin de 877. Cela fait

difliculté. — J'observe que la difficulté serait plus grave, si l'on ne



628 PAULIN DE FELLA

sone. La parenté d'Ausone avec Paulin n'est donc
guère douteuse, encore qu'Ausone n'ait fait nulle

part allusion à son petit-fils Paulin.

« L'habile sollicitude de mes irréprochables parents me façonna
dès l'enfance à cette règle de ne jamais exposer ma réputation aux
atteintes de la médisance. Et quoique cette réputation bien acquise

ait obtenu sa part d'estime, j'eusse pourtant préféré le genre de
gloire qui m'eût été réservé, si, conformes tout d'abord à mes
vœux, les vœux de mes parents eussent persisté dans le dessein de
me consacrer pour toujours, dès mon enfance, à ton culte, ô

Christ. Plus sagement inspirée pour mon bonheur, leur pieuse

sollicitude m'eût affranchi des éphémères voluptés de la chair

pour me faire recueillir les fruits éternels des temps à venir'. »

De ce passage énigmatique, il semble ressortir que

les parents de Paulin, après avoir favorisé une voca-

tion religieuse précoce, la contrarièrent dans la suite.

Ils gâtèrent passablement l'enfant, qui était de santé

assez frêle et obtenait de leur faiblesse la satisfaction

de tous ses caprices : chevaux, chiens, éperviers,

jouets, vêtements recherchés, etc. A son adolescence

Paulin rend ce témoignage qu'il se garda de céder

aux séductions des femmes de condition libre, fort

disposées à ne point se montrer farouches, et qu'il se

contenta méritoirement d'user des beautés domestiques

qui étaient au service de ses parents {contentas domus

illecebrls Jamulantibus uti) ! A vingt ans, on le maria :

il devint un homme rangé, actif, mais ami d'une vie

confortable dont les événements n'allaient pas tarder

à compromettre la sécurité :

« Je voulais une maison commode avec de larges appartements
disposés en tout temps selon les diverses saisons de l'année, une

savait l'imprécision coutumière aux poètes anciens en matière de don-
nées chronologiques.

I. Cf. Brandes, C.V., t. XVI, p. 395.



PAULIN DE PELLA 629

table nette et bien garnie, des esclaves jeunes et nombreux, un
mobilier abondant et propre à différents usages, une argenterie

plus précieuse encore par le travail que par le poids, des artistes

en tous genres, habiles à exécuter promptement les commandes,
des écuries pleines de chevaux bien nourris, et des voitures pour
la promenade sûres et élégantes. »

11 avait trente ans, quand les barbares pénétrèrent

« dans les entrailles mêmes de l'empire romain ». Il

n'eut d'abord qu'à se louer des Goths, qui le grati-

fièrent d'importantes dignités. Mais, par un fâcheux

revirement de fortune, il se vit bientôt dépouillé de

ses biens, chassé de son foyer en cendres, assiégé

dans Bazas par les Goths et les Alains qu'il sut habi-

lement opposer les uns aux autres. 11 aurait voulu fuir

en Orient, où il gardait encore quelques biens. Il n'y

put réussir, et d'ailleurs sa femme n'en avait nulle

envie. Tant d'épreuves mûrissaient en lui une conver

sion qu'il ne paracheva qu'assez tard, vers 46 ans.

Encore perdit-il successivement sa .belle-mère, sa

mère, sa femme, un de ses fils, déjà prêtre. II vécut

chichement des maigres restes de son patrimoine,

d'abord à Marseille, puis à Bordeaux. Un Goth eut

l'honnêteté de lui remettre l'argent d'un petit domaine

qui lui avait autrefois appartenu, le sauvant ainsi

d'une trop lamentable vieillesse.

Le récit de cette déchéance progressive, coupé d'ac-

tions de grâces à la manière de saint Augustin dans

ses Conjessions, est assez attachant, et reflète les incer-

titudes et les misères de cette époque de dissolution.

VIII

Frère de l'évêque de Vienne, en Dauphirié, Claudia-



63o CLAUDIANUS MAMERTUS

nus Mamertus fut prêtre dans cette même ville, où il

mourut en /iy/j. « En ce maître, déclare Sidoine

Apollinaire dans l'épitaphe qu'il rédigea pour lui, a

brillé une triple littérature {triplex bybliotheca) , la

romaine, l'attique, la chrétienne... Orateur, dialecti-

cien, poète, sermonnaire, géomètre et musicien, il

excella à dénouer les nœuds des questions et à frapper

du glaive de la parole les sectaires qui harcèlent la

foi catholique... » On sait la générosité que déploie

Sidoine quand il loue ses amis. Au surplus, Claudia

nus Mamertus n'est point sans mérite. Gennadius '

l'appelle avec raison : « Vir ad loquendum artifex et

ad dispulandum subtilis. » Dans son de Statu animae,

en trois livres, composé vers /jôg et dédié à Sidoine,

il défend la thèse de l'incorporéité de l'âme, — subs-

tance sans doute, mais non pas quantitative ni assu-

jettie à la catégorie de l'espace, — contre les spécula-

tions contraires de Faustus de Riez et de Gennadius.

Nous avons encore sous son nom deux lettres, adressées

l'une à Sidoine Apollinaire, l'autre au rhéteur Sapau-

dus, de Vienne, où il déplore l'incuriosité intellectuelle

de ses contemporains en des termes significatifs *
;

plus, quelques poèmes qu'on ne saurait lui attribuer

avec certitude ou qu'on doit même lui dénier formel

lement. Une mention ajoutée à la notice de Genna-

dius et qui fait défaut dans la plupart des manuscrits

du de Viris illastribus, lui impute le Pange lingaa

gloriosi. Mais il paraît certain que c'est Venantius For-

tunatus qui est l'auteur de cette hymne fameuse.

Sidoine fait allusion par deux fois aux hymnes com-

I. De Viris ill., lxxxiv.

a. P.L , LUI, 788; C.V.. XI, p. ao.'S.



DRACONTIUS 63l

posées par son ami *
: de là, peut être, cette attribu-

tion erronée.

IX

La principale œuvre de Dracontius, le de Laudibus

Dei, n'a été intégralement publiée qu'en 1791, par le

Jésuite Arevalo, d'après deux manuscrits de la Biblio-

thèque du Vatican, qui l'attribuent inexactement à

saint Augustin. On n'en connaissait jusqu'alors que la

partie relative à l'histoire de la création, VHexaemeron,

détaché de très bonne heure de l'ensemble du poème,

et qui fut, au VIP siècle, remanié et accru de 59 vers

par Eugène II, évêque de Tolède.

Ces Laades Dei furent composées par Dracontius

dans des circonstances assez tragiques. Avocat réputé

de Carthage, air clarissimus ,
poète expert dans l'art

d'exploiter les thèmes traditionnels de la rhétorique

et de la mythologie (nous possédons de lui un certain

nombre de pièces de circonstance, et même une

« tragédie », VOrestes, en 974 hexamètres-), il eut le

malheur de déplaire au roi des Vandales, Gontha-

mond (484-49^)' pour avoir exalté dans une de ses

poésies un ennemi de son maître. Gonthamond confis-

qua ses biens et le fit jeter en prison.

Sous le titre de Satisfactlo ad Guthamundum, Dra-

contius essaya d'apitoyer son bourreau par l'humble

aveu de sa faute, l'étalage de sa misère de reclus, et

la promesse de célébrer les exploits du roi. Cette

I. Ep. IV, ut, et dans VEpitaphe de CI. Mamertus.
a. C'est en réalité ua récit de forme épique.



632 DRACONTIUS

élégie en i53 distiques ne réussit pas à fléchir Gon-
thamond. C'est alors que Dracontius entreprit son

grand poème didactique, en trois livres. Il y fait

encore quelques allusions à son triste état : Quanto

cecidi de culmine lapsus (III, 653), Me... catenarum

Jerrato pondère pressiim {III, 721). Mais il s'élève au-

dessus de ces considérations personnelles pour célé-

brer l'action de la grâce divine dans l'univers, où

tout dépend des irae et des pia uota de Dieu (I, 10).

Les descriptions, les morceaux didactiques — par

exemple, au second chant, sur l'arianismeS sur l'ori-

gine du mal % au troisième chant, la critique du paga-

nisme ^ — alternent avec des passages de caractère

plutôt lyrique, des prières en forme d'hymnes*, des

regrets sur son propre passé ^ La partie 011 il raconte

l'œuvre des six jours est une des mieux venues. On
a relevé de frappantes analogies entre le chant YIII

du Paradis perdu de Milton et l'heureux développe-

ment oià Dracontius montre les émerveillements

d'Adam devant le spectacle du Paradis terrestre,

puis le désir qu'il éprouve d'une autre créature avec

qui partager son bonheur \ Il y a de réelles beautés

de détail dans ce poème, très apprécié au moyen-âge,

et qui décèle la familiarité de Dracontius tant avec

les poètes chrétiens qu'avec les poètes classiques.

De la vie de Sedulius nous ne savons presque rien.

I. II, 60 et s.

a. II. a45 et s.

3. 111, 267 et s.

h. 1, 683 et s. ; II et IV, début ; II, i54 et s.

5. III, 566 et s.

6. I, 348-358.



SEDULIUS 633

Dans une dédicace en prose adressée au prêtre Mace-

donius, il nous apprend que, tandis qu'il usait infruc-

tueusement son temps dans les saeciilar'ia stiidia, la

miséricorde divine l'a touché, et qu'elle l'a décidé à

composer quelque ouvrage qui pût affermir ses lec-

teurs dans le bien, après les avoir attirés par le

« miel » de la poésie, dont ils sont si avides. Selon

une indication qui figure dans de bons manuscrits *,

il aurait appris encore laïc la « philosophie » en

Italie, et aurait composé ses ouvrages en Grèce à

lépoque de Théodose II et de Valentinien III, c'est-à-

dire vers le milieu du V" siècle ^ Une mention flat-

teuse octroyée à Sedulius dans le décret du pseudo-

Gélase de libris recipieadis ; le fait que son Paschale

Carmen, trouvé dans ses papiers, fut recueilli et mis

en ordre par Turcius Rufus Asterius, consul ordinaire

en 494 '
: voilà des données qui ne permettent guère

de doute sérieux sur l'époque oii il vécut.

« Tandis que les poètes profanes se plaisent à célébrer des fictions

en termes pompeux et emphatiques, soit sous le masque tragique,

soit dans la langue comique de Géta, ou dans tout autre genre

de poésie ; tandis qu'ils ravivent le venin d'événements impies,

qu'ils louent des forfaits et que, sans autre nécessité que la cou-
tume, ils tracent sur le papyrus du INil des milliers de mensonges,
moi qui suis habitué à chanter les Psaumes de David au son de
l'instrument à dix cordes, pourquoi tairais-je les miracles écla-

tants de Jésus-Christ, notre Sauveur ? * »

I. C.V., X, p. 5.

a. L'auteur anonyme de la notule la donne comme puisée dans l'ap-

pendice ajouté au de Viris ill. de saint Jérôme par son disciple Paterius (?).

S'il s'agit de Gennadius (le texte est évidemment gâté), il faut admettre

que le paragraphe relatif à Sedulius serait tombé, car il ne figure pas

dans le de Vir. ill. de cet auteur.

3. C'est ce qui résulte d'une mention que l'on relève dans les plu»

anciens manuscrits de Sedulius. Cet Asterius est celui-là même qui fit

une recension de Virgile (cf. la subscriptio célèbre du Codex Mediceus,

89, I, s. V, aujourd'hui à Florence).

h- Carmen Pascli,, I, v. 17-36. »



634 SEDULIUS

Saint Paul avait écrit dans la première Epltre aux

Corinthiens (v, 7) : « Etenim Pascha nostrum immo-
latus est Christus. » C'est ce verset qui a suggéré à

Sedulius le titre de son poème, Paschale Carmen. Son

objet est de célébrer les hauts faits de la vie de Jésus,

surtout ses miracles, non point simplement pour le

plaisir de les décrire en vers, mais aussi pour en tirer

les enseignements dogmatiques et moraux auxquels

ils peuvent prêter. Sur ces cinq livres, écrits en hexa-

mètres, le premier, qui est une sorte d'introduction,

après un appel aux païens qui se voient conviés à

abandonner leurs stériles erreurs *, traite, sans ména-

ger de transitions, de quelques faits merveilleux de

l'Ancien Testament ; les trois suivants racontent les

prodiges du Christ, depuis sa naissance jusqu'à son

entrée glorieuse à Jérusalem ; le cinquième commente,

à l'aide de la rhétorique et de l'allégorie, les épisodes

de la Passion. Sedulius s'appuie surtout sur saint

Matthieu et sur saint Luc ; à partir du livre V, il conta-

mine les données des quatre évangélistes. 11 a su profi-

ter, à l'occasion, des commentaires autorisés, comme
€eux de saint Ambroise et de saint Augustin. Il ne

s'asservit point, d'ailleurs, à un décalque presque lit-

téral du texte sacré. Il se permet de libres paraphra-

ses, chaque fois qu'il y voit un avantage pour l'édifi-

cation du lecteur.

Il prit plus tard la peine de transposer en prose

son poème. Il intitula ce remaniement Opiis Paschale,

pour le distinguer du Paschale Carmen. C'est son ami

Maeedonius qui l'engagea à cette entreprise, afin qu'il

pût réparer, ainsi qu'il l'explique dans sa préface, les

I. v. 38 et s.



SEDULIUS 635

omissions auxquelles l'avait obligé VangasUa melricae

necessitatis •.

Gaston Boissicr, ayant eu jadis la curiosité de com-

parer VOpas Paschale au Paschnle Carmen '-, consta-

tait que les vers de Sedulius sont beaucoup plus sim-

ples et plus aisés à comprendre que sa prose. Cette

infériorité de VOpiis Paschale ne procède pas simple-

ment de la difficulté de trouver des expressions nou-

velles pour redire les mêmes choses ; elle tient à l'a-

bus que fait Juvencus des termes de signification

énergique pour exprimer les choses les plus sim-

ples'; et surtout à sa manie des périphrases qui,

réfrénée par les lois du vers, se déploie librement en

prose, souvent pour le plaisir puéril d'obtenir une

« clausule » plus harmonieuse*. En somme, dans la

poésie, l'imitation des poètes classiques, — de Virgile,

modèle constamment étudié, — maintenait jusqu'à

un certain point l'ancien langage, et même l'ancienne

prosodie ^ Moins asservie à la tradition, la prose se

laissait davantage pénétrer par le mauvais goût de

l'époque.

I. L'analyse la plus exacte du poème est celle de Th. Mayr, Sludien za

dem Paschale Carmen, thèse Munich, 191 G, p. 5-33.

a. Revue de PhiloL, VI (1882). p. 28 et s.

3. Adorare consulalum, pour » célébrer un consulat » ; sabliinare conui-

uium, pour <f honorer un festin de sa présence » ; etc...

4. L'aveugle-né demande à Jésus la lumière. Sedulius dit en vers :

lumen pelere ; en prose : oculatac copiain claritatis postulare (IV, aia). A
propos du massacre des Innocents, il écrit, dans le Paschale Carmen :

^< Haec laceros crines midato uertice rupit,
|

Illa gênas secuit » ; et dans

l'Opns Paschale, IV, iî3 : « Haec effusam uultibus comam miseranda

dilacerans crinalis damni foeditate nudum ceruicem sauciabat; illa madi-

das lacrimosis imbribus gênas unguiuni proteruitate sulcabat. » — Los

clausules de Sedulius ont été étudiées par J. Camdel, thèse latine, Tou-

louse, 1904.

5. On relève d'ailleurs chez Sedulius quelques irrégularités prosodi-

ques : brèves allongées au temps fort; longues abrégées au temps faible ;

hiatus, etc.. Voir l'éd. de Huemeb, p. 39^.



636 SIDOINE APOLLINAIRE

Sedulius avait composé encore deux hymnes en

Ihonneur du Christ, l'une de 55 distiques qui affec-

tent la forme des iiersus echoici ou serpentini, les pre-

miers mots de chaque hexamètre étant répétés dans

la seconde partie du pentamètre'; l'autre, qui est abé-

cédaire, en dimètres iambiques groupés par strophes

de quatre vers. La liturgie catholique a emprunté à

la seconde pièce quelques-unes de ses strophes, 1'^

solis ortiis cardine pour la fête de Noël ; VHostis Hero-

des impie pour l'Epiphanie.

XI

Sidoine Apollinaire (C Sollias Modesias Apollinaris

Sidonius) naquit à Lyon le 5 novembre koi ou 432, à

une époque où la ville était toute romaine encore ; et

il mourut vers 487, sujet d'un roi v^^isigoth. Nourri

des fortes traditions de cette Rome dont il sentait

vivement la majesté, et qu'il appelle domiciliam

legurn, gymnasium litieraram, curiam dignitatam, uerti-

cem mandi, patriam libertalis, unicam iotias inundi

ciuiiatem-, il dut payer avec ses vers la longanimité

des envahisseurs u au crâne parfumé de beurre

rance ». La vie de ce grand personnage, un peu pué-

ril dans ses jeux littéraires, mais si honnête et si bien

intentionné, résume la destinée des meilleurs élé-

ments de la noblesse gallo-romaine au Y* siècle, fidè-

I. Ex : Primas ad ima ruit magna de luce superbus : ) Sic homo, cum
tumuit, primus ad ima ruit.

3. Ep. I, VI.



SIDOINE APOLLINAIRE 687

les à Rome, sacrifiés par elle, et réduits finalement à

ne compter que sur soi '.

Son grand-père, préfet du prétoiie des Gaules, s'était

converti en 4o8, sous Théodose ^ Son père fut revêtu,

sous Yalentinien III, de la même dignité. Sidoine,

bien jeune encore, vers 4^2, épousa une jeune fille,

Papianilla, qui appartenait à une illustre famille

d'Auvergne. Le i" janvier /j56 il eut à prononcer

devant le Sénat romain le panégyrique de son beau-

père, Flavius Eparchius Avitus, élu empereur l'année

précédente par les députés de la noblesse gauloise,

réunis à Beaucaire (Ugernum). Le succès de ce mor-
ceau poétique lui valut une statue de bronze sur le

Forum de Trajan \ Peu après, Avitus, menacé par

certains aristocrates romains mécontents, n'eut d'au-

tre ressource pour sauver sa vie que d'accepter le

siège épiscopal de Plaisance. Un autre panégyrique *,

adressé cette fois à l'empereur Majorien, sauva

Sidoine des animosités du nouveau prince, et le

poussa même assez avant dans sa sympathie.

De 461 à 465 Sidoine mena dans son domaine d'A-

vitacum l'existence confortable des grands propriétai-

res fonciers, avec sa femme et ses trois enfants. Un
nouvel exploit littéraire — le panégyrique d'Anthe-

mius, devenu à son tour empereur d'Occident' — lui

mérita en 468 la dignité de préfet de Rome, et. à

sa sortie de charge, le titre de patrice.

Il pensait jouir en paix des années qui lui étaient

1. Sources de sa biographie : une notice du de Viris ilL, de Gennadius,

S xcii ; les œuvres de Sidoine et spécialement le poème inclus dans l'Ep.

IX, XVI.

a. Carmen xir, 7.

3. Carmen vu.

4. Carmen iv.

5. Carmen 11.



638 SIDOINE APOLLINAIRE

promises encore, quand, dans des circonstances que

nous ignorons, il fut élu, en 471 ou 472, au siège épis-

copal d'Arverna (ClermontFerrand). Son prestige

social, ses talents d'écrivain, ses connaissances admi

nistratives, et aussi sa grande piété (qui s'exprime

souvent dans les Lettres), l'avaient désigné pour cette

haute charge, aux applaudissements de l'épiscopat

gallo-romain. 11 n'avait pas cherché cette promotion

inattendue ; mais il ne se déroba à aucun de ses nou-

veaux devoirs, que les conjonctures politiques alour-

dirent redoutablement, 11 organisa la résistance con-

tre l'arien Euric et ses Wisigoths qui, dès 47/4, avaient

essayé d'envahir l'Auvergne. Mais la province leur fut

livrée bientôt par un traité régulier auquel souscrivit

l'empereur Népos. Fada est seruilus nostra pretUun

secaritalls alienae, constatait mélancoliquement Si-

doine ', qui éleva de courageuses protestations. Pour

le punir, Euric le fit conduire à la forteresse de Livia,

non loin de Carcassonne -, puis il se décida à le ren-

dre à la liberté. Sidoine, dont les intérêts matériels se

trouvaient très compromis, usa une fois de plus de son

moyen familier pour adoucir les dispositions de son

nouveau maître : le poème inséré dans la Lettre vni

ne put déplaire à la vanité d'Euric. Sidoine dut se

dire que d'un bout à l'autre de sa carrière, au prix de

quelques abdications nécessaires, la littérature lui

avait beaucoup servi.

Vingt-quatre poèmes, cent quarante-sept lettres en

neuf livres, voilà de quoi se compose l'œuvre de

Sidoine, si admirée des contemporains, du moyen-

âge, et dont la longue faveur ne s'est décolorée qu'au

I. Ep. VII, VII.

a. Ep. VUI, m; IX, m; Vaissette, Hisl. du Languedoc, I, 5oi.



SIDOINE APOLLINAIRE 63^

temps des premiers humanistes'. Dans les poèmes, il

faut distinguer les morceaux d'apparat, et les nugae

(pièces de circonstances, lettres en vers, épithalames,

etc..) : ses mètres préférés sont l'hexamètre, le vers

élégiaque, l'hendécasyllabe. La prosodie y est cor-

recte ; il ne s'octroie que d'assez rares licences. —
Quant à ses lettres, c'est lui-même qui, sur la prière

de ses amis, en publia le recueil par fragments suc-

cessifs : le P" livre en 469, le second vers A72 ; les

livres V à VII vers 474^75 ; le livre VIII un peu plus

tard, et le livre IX vers 479. Une fois évêque, il avait

jugé convenable de renoncer aux « frivoles exercices »

où il s'était complu jusque-là. « Je crains, déclare-

t-il, que la réputation du poète ne souille en quelque

chose la rigidité du prêtre =. » 11 lui arrive cependant

plus d'une fois d'introduire dans ses lettres des mor-

ceaux en vers.

L'intérêt fondamental des écrits de Sidoine, c'est

d'être des documents d'histoire. Même dans ses pièces

les plus artificielles au point de vue de la facture,

les historiens et les amateurs de pittoresque trouvent

des détails précieux à glaner : ainsi, dans le Panégy-

rique d'Anthemius le portrait des Huns, dans le Pané-

gyrique de Majorien le portrait des Francs, et tant

d'autres esquisses significatives que Chateaubriand,

au cours des immenses lectures de sa jeunesse, n'ou-

bliera pas de noter. Sans les lettres et les poèmes de

Sidoine, l'histoire politique et sociale de la Gaule, à

cette époque, serait pour nous presque vide de faits.

Quand, d'aventure, Sidoine se résigne à demeurer

simple et à décrire sans ornements surajoutés tel inci-

I. Témoignages dans Babet, op. cit., p. 102-106.

a. Ep. IX, III, et IX, xvi, vers 45 et s.



64o SIDOINE APOLLINAIRE

dent dont il a été le témoin, il est un savoureux et

divertissant conteur d'anecdotes '. Ajoutons qu'il a su

se faire, en plus d'un cas, l'interprète éloquent du
patriotisme gallo-romain : la lettre YII, vu, écrite au

moment où l'Auvergne allait être détachée de la

Romania, est une noble page qui mérite de ne pas

périr. Dévoué à sa province et à son troupeau, fidèle

à ses amis, profondément « sociable », le caractère de

Sidoine commande la sympathie.

Sidoine nous fait connaître également la vie litté-

raire dans la Gaule du V* siècle. Il était personnelle-

ment fort érudit^ A ses nombreux correspondants ^

poètes, orateurs, philosophes, jurisconsultes, simples

lettrés, il prodigue des épithètes si louangeuses qu'à

les prendre au sérieux on aurait l'impression d'une

immense activité intellectuelle au sein de cette société

gallo-romaine. Voici un spécimen de ces aimables

hyperboles :

« Quand votre livre, écrit-il à Claudianus Mamertus qui lui

avait envoyé son De Statu animae, déploie sa science contre celui

qu'il combat, il se montre, en fait de mœurs et d'études, égal aux
auteurs de l'une et l'autre langue. Il pense comme Pythagore, il

divise comme Socrate, il explique comme Platon, il enveloppe

comme Aristote, il flatte comme Eschine, il se passionne comme
Démosthène, il est fleuri comme Hortensius, il s'enflamme comme
Cethegus, il presse comme Curion, il temporise comme Fabius,

il feint comme Crassus, il dissimule comme César, il conseille

comme Caton, il dissuade comme Appius, il persuade comme

I. Voir Ep. V, îvu ; I, xi; III, xii (avec l'interprétation de P. Allard
sur certains détails souvent mal compris : Saint Sidoine Apoll., p. 75;.

a. Le souvenir de ïibulle, de Silius llaUcus, presque oubliés depuis

au moins deux siècles, réapparaît chez lui. L'histoire de la littérature

romaine lui doit quelques renseignements intéressants, par exemple sur

la femme de Lucain, qui se serait remariée ; sur Sénèque le tragique,

qu'il distingue formellement de Sénèque le philosophe {Carm. ix, aSa),

etc.

3. On les trouvera énumérés dans Teuffel, 111^, n° 4G6, p. 435.



SIDOINE APOLLINAIRE 64 I

Tullius ; et, pour en venir à une comparaison avec les saints Pères,

il instrviit comme Jérôme, il détruit comme Lactance, il établit

comme Augustin, etc.. * »

Défilent ensuite Hilaire, Jean (Chrysostome), Basile,

Grégoire, Orose, Rufin, Eusèbe, Eucher, Paulin,

Ambroise... Une citation comme celle-là suffit pour

fixer l'étiage d'un esprit. Elle avertit aussi de contrô-

ler les fastueuses admirations de Sidoine. On s'aperçoit

alors que ces correspondants vantés, tout frottés ou

saturés qu'ils soient de littérature, ne dépassent point

le niveau de Sidoine lui-même : c'est la même pas-

sion touchante pour les choses de l'intelligence, la

même insuffisance de critique et de culture profonde

\

Sidoine, dans ses moments de clairvoyance, a bien

entrevu quelques aspects de cette décadence ^
; mais

il n'a pas réussi à en corriger pour son compte tous

les effets.

Là où elle est chez lui le plus sensible, c'est

quand il s'évertue à imiter les procédés, les routines,

les clichés pseudo-littéraires, dont Juvénal, trois siè-

cles et demi auparavant, se déclarait déjà excédé *.

Nous voyons repasser dans ses vers et dans sa prose

les apostrophes, les énumérations, les amplifications,

les réminiscences érudites, les banalités mythologiques

que sa mémoire, accablée de tant de lectures % lui

fournit implacablement. Et tout cela s'enchâsse dans

une phrase contournée, pénible, souvent obscure à

1. Ep. IV, m.
a. Voy. Roger, L'Enseign. des lettres class. d'Ausone à Âlcain, P. iqoS,

p. 67-75.

3. Ep. V, X, 4 ; II, X, i (il se plaint qua la rouille du barbarisme ronge
la langue latine); IV, xvn, a.

4. Sat.. I.

5. Esquisse d'une reconstitution de sa bibliothèque, dans Allaiid, op.

cit.. p. i33. Indication des « sources » dans M. G. H., VIII, p. 384 et s.

4i



642 SIDOINE APOLLINAIRE

force de recherche et d'afféterie, où les élégances sécu-

laires voisinent avec les tours insolites d'un latin qui

déjà se décomposes et avec d'inattendues créations

verbales ^ Il faut un effort pour lire Sidoine Apolli-

naire, et l'on n'ose dire que cet effort soit toujours

récompensé.

Tel ne fut pas, d'ailleurs, l'avis des doctes de son

temps. Sidoine contribua largement à la formation

du style poétique alors à la mode, et cet imitateur fut

presque aussi souvent imité que certains classiques

authentiques.

1. Comparatif développé en deux termes (plus celsos...); désinences

remplacées par des prépositions (nebula de puluere)
; proposition infinitive

remplacée par quod ou qaia avec l'indicatif ou le subjonctif; etc.

2. « Geruicositas, saeculiloquus, familiarescere, phtliisiscere, crepuscu-
jasceus », etc..



LIVRE CINQUIÈME

AU SEUIL DU MOYEN-ÂGE





CHAPITRE I

Les Œuvres en vers

BIBLIOGRAPHIE

I. — AviTus. — Texte dans P.L., LIX, qui reproduit Sirmond

(Paris, 1643) ; dans Ul. Chevalier, Œuvres complètes de saint

Avite, évêque de Vienne, Lyon 1890; dans M.G. H., VL pars 2"

(1883, Peiper [excellente]). — Divers morceaux traduits dans

F. Clément, op. cit., p. 323-353. — A consulter : H. Gœlzer, Le

lutin de saint Avit (Biblioth. de la Faculté des Lettres de Paris,

fasc. XXVI [1909]).

n. — Ennodius. — Les manuscrits présentent les œuvres d'En-

nodius dans une ordonnance très confuse. Sirmond (Paris 1611)^

reproduit par Migne, LXIII, 13-364, et suivi également par

Harlel, C.V., t. VI (1882), essaya d'introduire une classification

logique. Vogel, M.G.H., Vil (1885), a préféré conserver l'ordre

ou plutôt le désordre des manuscrits. — Traduction française

des Lettres par l'abbé Léglise, Paris 1906. — A consulter ;

A. Dubois, La latinité d'Ennodius (thèse Clermont-Ferrand),

P. 1903.

m.— Venantius Fohtunaïus. — Texte dans P.L., t. LXXXV^III,

qui reproduit l'édition du bénédictin A. Luchi (Rome, 1786/7).

V., pour l'histoire des éditions de Fortunat, Ch. Nisard, dans

Rev. de l'Enseig. second., 1885, II, p. 276 et s. [cf. id., le Poète

Fortunat, P. 1890, chap. i]. Le Parisinus 13048, s. viii/ix, repré-

sente une tradition spéciale et a fourni 31 pièces que ne contien-

nent pas les manuscrits de l'autre tradition. Cjes poèmes ont été

publiés par Guérard, en 1835. Ils ne figurent pas dans Migne,

sauf les trois premiers, déjà publiés antérieurem( ut. L'édition la

plus complète est celle des Mon. Germaniae liistor., t. IV (1881-



646 LE FLÉCHISSEMENT DE LA CULTURE

1885 : Léo, pour les poésies ; Krusch, pour les œuvres en prose) :

la critique y est très conservatrice, peut-être à l'excès (voy. Rey,

dans Rev. de PhiloL, XXXI, 190). — Traduction française des

poésies de Fortunat par Cli. Nisard et E. Rittier, Paris 1887 (col-

lection Nisard) ; trad. de la Vie de sainte Radegonde, par R. Aigrain,

p. 1910. Étude grammaticale sur Fortunat par A. Meneghetti,

dans le Didaskaleion, 1916, p. 195-298; 1917, p. 1-166 (= La lati-

nita di Venantio Fortunato, Turin, 1917).

N. B. — Les pièces mises sous le nom d'Amoenus dans P.L.,

LXI, 1075-1082, appartiennent à Prudence et à Fortunat. Cet

Amoenus n'était sans doute qu'un excerpteur.

SOMMAIRE

I. Le fléchissement de la culture latine. — II. Avitus. — III. Enno-

dius. — IV. Venantius Fortunatus.

On sait à quel point les pressentiments douloureux

qui étreignaient les cœurs lors de la première ruée

des Vandales, des Alains et des Suèves, au début du

Y" siècle, furent justifiés et même dépassés par les

événements. Durant tout le siècle, des invasions tor-

rentielles déferlèrent sur la Gaule, l'Italie, l'Espagne,

l'Afrique même. Les richesses, les œuvres d'art, toutes

les parures délicates des vies privilégiées, furent dis-

persées, dilapidées par des mains ignorantes et bru-

tales ; et, chose plus dommageable encore, car ce

n'était plus seulement une élite qui en devait souf-

frir, les institutions régulières furent entraînées dans

la débâcle ou du moins gravement ébranlées. Les éco-



LE FLÉCHISSEMENT DE LA CULTURE 6/47

les publiques, en particulier, se trouvèrent dans plus

d'une partie de l'Empire à peu près désorganisées.

On les maintint d'abord dans les centres quelque peu

florissants et lettrés. Puis elles se raréfièrent et la plu-

part disparurent. L'enseignement ne fut plus donné,

quand il put l'être, que par des maîtres particuliers

auxquels les membres de l'aristocratie confiaient leurs

enfants. Il y eut encore des individus instruits, quel-

quefois des groupes, lorsque les circonstances s'y prê-

taient ; mais le niveau général de la culture baissa

progressivement, cette culture qui ne se transmet que

par un effort ininterrompu, et qui apparaît si fragile

et si précaire, dès que se désagrègent les cadres indis-

pensables à sa continuité.

Ils eurent quelque mérite, ceux qui essayèrent, au

milieu de l'ignorance de tous, de faire œuvre d'écri-

vains. On ne saurait mieux comprendre qu'en les

lisant le prix infini des âges privilégiés où le goût a

acquis toute sa finesse et conserve tout son équilibre.

C'étaient pourtant des esprits ornés, qui gardaient le

culte du beau style et un respect ingénu pour la

tradition littéraire qu'ils se flattaient de perpétuer. Ils

cherchaient à se défendre des incorrections du lan-

gage parlé autour d'eux — deux spécimens cités par

M. H. Goelzer dans son beau travail sur saint Avit

(p. 2) donnent une suffisante idée de cette corrup-

tion croissante. Mais ils semblent déshabitués d'atta-

cher de l'importance au fond des choses, à la pensée

elle-même ; ils ne sont attentifs qu'au bien-dire, à

l'expression, qu'ils enjolivent à plaisir. Ils veulent

faire un sort à chacune de leurs phrases. Rien de plus

fade que leurs gentillesses. Au surplus, ils n'innovent

guère en matière de style. H. Goelzer et Max Bonnet

nous ont appris à reconnaître dans leur manière les



6/18 SAINT AVIT

procédés de la rhétorique, tels qu'ils s'étaient déve-

loppés dès les premiers siècles de l'Empire : ils n'ont

guère fait que les pousser à bout, parfois jusqu'à l'ab-

surde. C'est chez eux que l'influence déjà lointaine

d'un Apulée a développé tous ses effets nocifs.

II

Né à Vienne, en Dauphiné, vers 45o, d'une famille

dorigine auvergnate, qui s'était fixée en Burgondie,

fils et petit-fils de sénateurs, Avitus fut élevé au siège

épiscopal de sa ville natale en 490 et mourut vers

5 18. Le rôle qu'il joua comme évêque fut de premier

plan. C'est lui qui présida, à titre de métropolitain

des Gaules, le concile d'Epaone en 517'. Il ramena
de l'arianisme à l'orthodoxie catholique Sigismond,

fils et successeur de Gondebaud, roi de Burgondie. Il

passa pour un redoutable pourfendeur d'hérésie ^

Nous possédons encore de lui le contra Eatychianam

Haeresim lihri dao, qui est de 5i2/3, et les Dialogi cum
Gundobado rege uel libvorum contra Arianos reliquiae '.

Son œuvre en prose comprend quatre-vingt-dix-huit

lettres, deux homélies sur les Rogations, soixante-

douze courts fragments de sermons. Il passait auprès

de ses contemporains pour un des plus brillants écri-

vains de son temps. Cette réputation, c'est surtout à

sa poésie qu'il la devait. Le de Laude Virginitatis, en

1. Hefele-Leclercq, Hist. des Conc, II, a, io3i et s.

3. Grégoire de Tours, Hist. Franc, II, xxxiv.

3. La Collatio Episcoporum contra Arianos coram Gundobaldo rege {P.L.,

LIX, 387) est un faux de Vignier. Cf. Julien Havet, Questions Méroving.f

j885, t. II.



SAINT AVIT 649

666 hexamètres, adressé à sa sœur Fuscina, développe

les thèmes ecclésiastiques sur les inconvénients du

mariage et le bienfait de la virginité'. Là où Avitus

a donné sa mesure, c'est dans les Libelli de spirilalis

hisioriae gestis (lui-même indique ce titre dans une

de ses lettres^), qu'on peut considérer comme le poème
le plus remarquable que la Genèse ait inspiré au V* siè-

cle. Le premier livre (325 vers) traite de l'origine du

monde ; le second (423 vers), du péché originel ; le

troisième (425 vers), du jugement de Dieu. Guizot a

remarqué que ces trois chants forment un ensemble

dont la forte contexture annonce le Paradis perdu K

Suivent un quatrième livre sur le déluge (658 vers)

et un cinquième sur le passage de la mer Rouge

(721 vers). C'est Avitus lui-même qui publia l'ou-

vrage vers 507, sans avoir, affirme-t il, le loisir de le

mettre au point. Il avoue qu'il avait songé à constituer

un recueil de ses poésies, dont il avait écrit un nombre
assez grand pour en former un volume d'une certaine

importance ; mais le sac de Vienne en 5oo les lui fit

perdre presque toutes *.

Une fois admis le principe de cette poésie qui traite

les sujets spécifiquement chrétiens avec les procédés

hérités des classiques, et dépouille, pour construire

l'arche de Noé, le Pélion, le Pinde, l'Ossa et l'Atlas %
il faut constater que les morceaux brillants et bien

venus n'y manquent point. Dans la scène de la tenta-

tion, la montée lente de la curiosité perverse dans

l'âme de la femme, les concessions frémissantes qui

1. Voir surtout le développement (v. i6/i et s.) : « ... Dominum passura

cubilis 1 Seruit in obsceno tolerans conubia lecto. »

a. Ep. XLiii.

3. Hist. de la Civil, en France, II (i84o), 71.

li. Voir le Prologue en prose à son frère Apollinaire, évêque de Valence.

5. Cf. de... Geslis, IV, 299 et s.



65o SAINT AVIT

l'acheminent à la faute complète, toutes ces nuances

sont décrites avec une finesse psychologique trop rare

dans ces essais d'écoliers vieillis. Le prédicateur de

chasteté se laisse deviner dans les plaintes qu'il prête

à son Adam :

(( Hélas ! c'est donc pour me perdre que cette femme fut unie
à mon existence ! Celle que ton ordre m'a donnée pour compa-
gne, c'est elle qui, vaincue elle-même, m'a vaincu par ses funes-

tes conseils et m'a poussé à goûter le fruit qu'elle connaissait

déjà... J'ai été crédule, mais c'est toi qui m'as rendu confiant, en
me donnant le mariage, en formant ces nœuds pleins de charme.
Heureux si j'avais consumé ma vie solilaire sans jamais connaître

les liens de l'hyménée ! * »

Tout en exploitant librement l'antique Genèse, Avi-

tus n'oublie pas le temps où il vit, et, aux douleurs

d'Adam et d'Eve, il compare celles qu'endure leur triste

postérité : les villes dévastées, les bouleversements

sociaux, les calamités de l'invasion. « Il n'est plus de

maux que ne commette ou n'endure ce monde, plein

tout à la fois d'iniquités et de malheurs : sa ruine

€st imminente, la mesure du crime est comble...- »

Avitus est un lettré, un scolasticus, comme on disait

alors. 11 avait reçu les leçons du rhéteur Sapaudus,

que Sidoine et Mamertus tenaient en haute estime. Il

connaissait fort bien la grammaire ', et unissait dans

une admiration presque égale Virgile et... Sidoine

Apollinaire. Constamment préoccupé de bien écrire,

il ne fait à la langue vulgaire que de rares conces-

sions. Son style, raffiné et artificiel, précieux et

coquet, fournit d'ailleurs un choix excellent d'exem-

I. III, 98-107.

a. III, 359-361.

3. V. l'Ep. Lvii (p. 85, Peiper).



ENNODIUS 65 1

pies pour illustrer l'histoire d'une décadence litté-

raire. Tous les procédés chers de longue date aux

écrivains latins (plénitude de l'expression, paronomase,

antithèse, allitération) y sont utilisés sans discrétion.

M. Goelzer ' estime pourtant, après une enquête

u exhaustive », que, tout en se rattachant à la même
école que les autres écrivains gallo-romains, Avitus

est moins ampoulé et moins amphigourique que la

plupart d'entre eux.

III

Ennodius était originaire de la Gaule méridionale.

Il naquit probablement à Arles, en 473 ou 474, d'une

famille consulaire, mais il fit son éducation et sa car-

rière ecclésiastique dans l'Italie du Nord. Il réalise,

comme Sidoine Apollinaire, le type de l'évêque rhé-

teur, mais avec encore plus d'humanisme sonore et

d'inutile virtuosité que Sidoine lui-même.

Evêque de ïicinum (= Pavie) depuis 5i3 environ,

il fut chargé d'importantes missions. Le pape Hormis-

das l'envoya par deux fois à titre de légat, en 5i5 et

5 17, auprès de l'empereur Anastase à Constantinople

pour fomenter l'union entre l'Eglise d'Orient et l'Eglise

d'Occident. 11 se mêla aussi de politique. Il crut aux

intentions bienveillantes de Théodoric, il accepta ses

avances, et peu d'années avant son épiscopat, vers

507, prononça un panégyrique grandiloquent en

l'honneur du roi.

On le tenait pour un fin lettré. Mais cette litté-

I. Op. cit., p. 713 et s.



652 ENNODIUS

rature ne consistait guère qu'à dire des riens en

phrases harmonieuses et bien rythmées ou en vers

construits selon les recettes virgiliennes. Ses 297 let-

tres sont d'un tour élégant, et incroyablement vides

d'idées, encore que certains de ses correspondants

s'appellent Symmaque, Boèce, Hormisdas, etc. Enno-

dius s'attarde à des exercices scolaires, sur le modèle

des antiques controaersiae : « Contre un homme qui

a placé une statue de Minerve dans un mauvais lieu »
;

« Contre un père qui n'avait pas voulu racheter son

fils tombé au pouvoir des pirates, et qui plus tard lui

demande de subvenir à ses besoins. » Il pousse l'ad-

miration des classiques jusqu'à imiter dans plusieurs

épigrammes la licence d'un Martial. Le chrétien appa-

raît pourtant dans un certain nombre de morceaux,

par exemple une Vie d'Epiphane, évêque de Pavie

(relevée de harangues du genre de celles que prêtaient

à leurs personnages les historiens anciens) ; une Vie

d'Antoine, moine de Lérins, un Eacharisticum de uiia

saa, un Libellas en faveur du Synode romain de 5o2,

une Paraenesis didascalica, adressée à deux jeunes

gens, etc. Encore cette dernière exhortation mélange-

t-elle bizarrement les points de vue les plus contradic

toires : Ennodius recommande à ses jeunes amis les

vertus chrétiennes, uerecundia, fides, castilas, mais

aussi la pratique assidue des arts libéraux, spéciale-

ment de la Rhétorique, qui fait à son gré d'un inno-

cent un coupable, et un coupable d'un innocent !

« Qui noslris seruit studiis, mox imperat orbi. »

Celles de ses productions qui nous sont parvenues

paraissent antérieures pour la plupart à son épisco-

pat. Cela est une excuse peut être. En tous cas, elles



SAINT FORTUNAT 653

trahissent le caractère superficiel et tout scolaire de

la culture dont il t'tait féru, et que, par un divertis-

sant cliché, il faisait semblant parfois de répudier :

« Cessent anilium commenta poetarum, fabulosa repu-

dietur antiquitas ! ' » L'étude de sa langue décèle un

réel effort vers la correction grammaticale. Il a essayé

d'observer de son mieux les règles de la grammaire

classique. Mais il ne pouvait réussir dans la gageure

de perpétuer les antiques lois du style littéraire latin

en un temps où le latin allait se corrompant de plus

en plus : des tours « vulgaires » se mêlent bizarre-

ment à sa rhétorique toute traditionnelle.

Ce qu'on voudrait rencontrer parmi tant d'élégan-

ces défraîchies et de « figures » conformes aux recettes

de l'école, ce serait quelque expression vigoureuse

ajustée sur une pensée forte, quelque image jaillie

d'une sensation fraîche. Mais son trop de littérature

s'interpose entre la réalité et lui ^

IV

Une vie de troubadour errant, guidé par la curio-

sité, par le goût des beaux spectacles, surtout par la

dévotion, à travers les pays d'Occident, et qui paie en

i. Ep. I, II [trad. Léglise, p. 96].

a. On peut rattacher au nom d'Ennodius celui de Rusticus Helpidiu»,

auteur d'un de Chrisli lesu benejîciis, en i^ hexam. (P.L., LXH, 545-5^8),

et de quelques épigramraes destinées à commenter des images bibliques

(ibid., 543-566). Le de... beneficiis a été réédité par W. Brandes, Braun-

schweig 1890. — Un protégé d'Ennodius, Arator, sous-diacre de l'Eglise

de Rome, publia vers 544 une paraphrase en vers des Actes des Apôtres

(P.L., LXVIII, 63-246) dédiée au pape Vigile. Nouvelle édition par Hiibner,

Neisse i85o.



654 SAINT FORTUNAT

compliments versifiés les bons ofTices de ceux qui

l'hébergent: puis cette destinée vagabonde fixée à

jamais par la plus fervente, la plus respectueuse, la

plus enthousiaste amitié pour une exquise et pieuse

femme : — ainsi se résume la carrière de Venantius

Honorius Clementianus Fortunatus, qu'on peut con-

sidérer comme le dernier représentant de la poésie

latine au seuil du moyen âge.

Né à Duplavilis près de Trévise, vers 53o, Fortunat

fit ses études à Ravenne, et y reçut quelque teinture

de grammaire, de rhétorique et de droit. L'heureuse

guérison d'une maladie d'yeux l'achemina vers le

tombeau de saint Martin, à qui il attribuait cette

cure'. Pour arriver jusqu'à Tours, il ne prit point la

route la plus courte : il passa par les Alpes Juliennes,

le Norique, la Rhétie, traversa le haut Danube, le

Rhin, s'arrêta quelque temps à la cour du roi d'Aus-

trasie, Sigebert, dont il célébra en 566 l'union avec

Brunehaut dans un épithalame où il confiait à Vénus

et à Cupidon l'éloge et le bonheur des époux. Arrivé

au but de son voyage, après deux années de courses

aventureuses, « tantôt endormi, fatigué de la marche

quand il n'était pas alourdi par le vin* », et une fois

son pèlerinage accompli, il poussa encore jusqu'aux

Pyrénées, remonta jusqu'à Poitiers, — et là connut

Radegonde^

Femme du meurtrier de ses parents, du bourreau

de la Thuringe, sa patrie, la reine Radegonde avait

fini par obtenir de son mari Clotaire la permission

1. Cf. sa Vila Martini, IV, 689 et s.; Grég. de Tours. De Virl. Mart.,

I, XV.

3. Carm., Pracf., § iv.

3. Voy. Ja Sainte Radegonde de R. Aigrain (coll. les Saints), P. 1918.

Excellent exposé critique.



SAINT FORTUNAT 655

de se consacrer à la vie monastique. Elle avait fondé

dans Poitiers même le monastère de Notre-Dame

(dénommé bientôt après monastère de Sainte-Croix),

dont elle confia la direction à sa fille spirituelle Agnès.

Fort cultivée l'une et l'autre, les deux moniales n'eu-

rent pas de peine à conquérir le poète itinérant,

peu habitué sans doute à des attentions aussi délicates

que les leurs, et qui trouvait tout en elles, le mystique

commerce des âmes, des louanges flatteuses, et jus-

qu'à d'innocentes gâteries par où elles flattaient savam-

ment certaine gourmandise qui était son péché de

prédilection'. Fortunat n'oublia pas l'Italie, mais il

céda à l'attrait puissant qui le fixait à Poitiers (567);

d'ailleurs son pays était alors envahi parles Lombards.

Il devint le" secrétaire de Radegonde, peut-être son

chargé d'affaires, agens in rébus, au moins par occa-

sion. Ordonné prêtre, il devait succéder à l'évêque

Platon, vers 697, sur le siège épiscopal de Poitiers.

Radegonde était morte depuis une dizaine d'années

déjà (i3 août 687). Fortunat se fit le premier biogra-

phe de l'incomparable femme, gemma Galliae pretiosis-

sima, comme il est dit dans ses litanies.

Son œuvre comprend des Vies de saints, des hymnes,

des poésies de circonstance

^

En dehors de la biographie de sainte Radegonde,

il écrivit en prose celle de saint Albinus, évêque d'An-

gers (-]- 55o env.); celle de saint Hilaire de Poitiers

1. Le scandale qu'ont pris quelques critiques, comme J.-J. Ampère, de
ces lippées en somme assez frugales fait honneur à leur propre sobriété.

— Voir les Carm. xi, xvi et s.

2. 11 n'y a pas de raison sérieuse d'attribuer à sainte Radegonde le

poème sur la ruine de la Thuringe et la lettre à Artachis (M. G. H., IV,

371 et 378), ainsi que le proposait Ch. Nisard (Rev. Hislor., i888 [=^ Le
poète Fortunat, P. 1890, chap. m]). Cf. E. Ret, Eev. de Pkilol., XXX (190G),

p. la/i et s.



656 SAINT FORTUNAT

(f 367), ainsi qu'un Liber de Virtutibas S. Hilarii ; de

saint Germanus de Paris (f 676 env.), de saint Pater-

nus d'Avranclies
{-f

565 env.), de saint Marcellus de

Paris, de saint Séverin de Bordeaux (-j-482) (cette der-

nière Vie n'a pas été conservée). Les historiens y
puisent beaucoup d'indications intéressantes sur les

temps oii vivaient ses héros.

La Vie de saint Martin, dédiée à Grégoire de Tours,

avec qui Fortunat s'était lié depuis b']3, ne comprend

pas moins de 22^13 hexamètres, en quatre livres. Le

poète ne fait guère que broder sur le canevas fourni

par Sulpice-Sévère et Paulin de Périgueux* : aussi

put-il achever son poème en deux mois.

Incorporées partiellement à la liturgie catholique,

ses hymnes ne sont pas le titre le moins assuré de sa

modeste gloire, qu'eût garantie peu efficacement la

médiocrité de ses autres compositions. Fortunat est

l'auteur de VAgnoscat omne caelum et du Vexilla régis

prodeunt, en dimètres iambiques acatalectiques et

strophes de quatre vers, où la rime revient presque

continuellement, ainsi que du Pange lingaa gloriosi, en

tétramètres trochaïques catalectiques et strophes de

trois vers. Il est possible que parmi les sept hymnes
considérées comme douteuses par les éditeurs moder-

nes, deux ou trois doivent aussi lui être attribuées

^

C'est d'après les onze livres des Curmina ' ou Miscel-

t. Le livre I = Vita Martini, jusqu'à xvm, 3 ; II = F. M., jusqu'à la Qq
de l'opuscule ; 111 = Dialogues ii, i jusqu'à i3 ; IV ^ Dial. m, i jusqu'à 17.

a. Dreves (dans V.M., 3, 3 [1908]) lui impute les hymnes i, vu, vni de
l'Appendix spuriorum des M. G. H.

3. Voir la préface adressée à Grégoire : il s'y étonne modestement que
son ami attache tant de prix à ces nugae, et rappelle qu'il les a écrites

au hasard de ses randonnées à travers les pays d'Occident (... paene aut

equitando aut dortnitando conscripserim). Les livres 1-VIlI comprennent les

poèmes composés jusqu'en 676; le livre IX, les produclioiis de 577-084 ;



SAINT FORTUNAT 667

ianea, coupés de quelques proses, que l'on peut se

représenter le mieux son activité littéraire. Dés lettres,

des élégies, des « consolations », des épithalames, des

panégyriques de rois, d'évêques, de grands person-

nages, d'églises, de villas, etc., des u toasts », des

inscriptions funéraires (destinées à être lues plutôt

qu'à être gravées), le tout en vers élégiaques le plus

souvent : voilà à peu près de quoi est fait ce recueil

que le poète prit soin de constituer sur la prière de

Grégoire de Tours *. Sa condition sociale, très diffé-

rente de celle d'un Sidoine, d'un Ennodius, d'un

Avitus, et la longue incertitude de ses moyens d'exis-

tence l'avaient obligé à beaucoup louer. 11 se fit de

la louange une spécialité. Là où nous pouvons con-

trôler celles qu'il décerne à ses protecteurs, nous

voyons de quelle qualité était cette eau bénite de

€Our. Il vante le goût de Chilpéric pour les lettres ;

or Grégoire de Tours raconte que, quand le roi se

mêlait de faire des vers, il confondait les brèves et les

longues et ne se conformait à aucun système connu

de métrique \ J.-J. Ampère' parle assez joliment,

quoique sans bienveillance aucune, de cette « exis-

tence littéraire de Fortunat, la dernière de son genre,

humble, traversée, soumise, toujours courbée devant

les conquérants, mais avec une sorte de vanité puérile

et de satisfaction misérable ». On voit, ajoute-t-il,

« cette muse décrépite etminaudière, souriant avec une

le livre X (noter au début l'explication du Pater), celles de 585 ; le livre XI
«t l'appendice, n"T-xxxi, qui s'ouvre par une Expositio Symboli, en prose

tirée de Rufin, groupent les pièces adressées à Radegonde et à Agnès :

peut-être ces deux derniers livres n'ont-ils pas été publiés par Fortunat
lui-mêtue.

I. Cnrm. IX, i, 99 et s.

a, Hist. Franc, V, xlv, et VI, xlvi.

3. Hisl. lilt. de la France avant le douzième siècle, t. II (iSSg), p. 35o.

4i



658 SAINT FORTUNAT

coquetterie surannée, à mesure que les chefs barbares

passaient devant elle, leur adresser sa révérence et son

petit compliment prétentieux... »

Le talent de Fortunat était fait surtout de facilité :

il triomphait dans l'improvisation poétique. Au sur-

plus, sa formation insuffisante (encore qu'il connût

Horace, Virgile et quelques-uns des poètes chrétiens)

le garantissait mal des irrégularités grammaticales et

des fautes de quantité *. Il s'en rendait compte : il a,

à ce propos, de très humbles confessions, dont la sin-

cérité serait crue plus aisément, si la forme en était

moins mignarde *. Ses propres lacunes ne le découra-

geaient nullement d'une production qui lui valait

honneur et profit, et qui, si médiocre fût-elle, faisait

luire encore un dernier reflet de culture latine

parmi ces barbares qu'il peint u la coupe d'érable

en main, portant santés sur santés et débitant mille

folies faites pour révolter jusqu'au Dieu Bacchus »^

{Carm., Praef., § V).

I. V. les Indices dans M. G.H., IV, 889 et s.

a. De Vila Mart., I, xxvi, 3o et s. ; Carm. X, m, i ; II, ix, 5 et s.



CHAPITRE II

Les Œuvres en prose.

La transmission du legs antique

BIBLIOGRAPHIE

I. — FuLGENCE DE RusPE. — P.L., t. LXV, rcproduil L. Man-
geant, Paris 1684. Voir plus loin les notes.

II. — Salnt Césaihe d'Arles. — P.L., t. LXVII. Outre les ser-

mons recueillis dans Migne sous le nom de Césaire, plusieurs

figurent au tome XXXIX de la Patrologie latine dans l'appendice

des sermons de saint Augustin (liste dressée par Paul Lejay,

dans R.H.L.R., 1905, p. 184), Dom Morin a publié six sermons

inédits dans R.Bén., XIII (1896), p. 97; quinze autres, ibid.,

XVI (1899), p. 241, 289 et 337. — Une partie des homélies de

Césaire ont été traduites en français au xviii' s. par Dujat de

Villeneuve, Paris 1760, 2 vol. in-12. Il manque une bonne étude

sur la langue de Césaire : voir quelques observations de dom
Morin dans les Mélanges Cabrières. Il sera parlé plus loin des

écrits attribués à Césaire.

III. — BoÈcE. — Les œuvres de Boèce sont dans P.L., LXIII-

LXIV. Le de Consolatione Philosophiae (523/4) a été édité par

Peiper, Leipzig 1871. Traduction française de Oct. Cottreau,

Paris 1889. Les Commentaria in Porphyrium (506/7) figurent dans

C.V., t. XLVIII (1906, Schepss et Brandt). Éditions spéciales du
de Arithmetica l. duo et des cinq livres de Musica par G. Friedlein,

dans B.T. (1887) ; des deux livres In librum Arisfotelis de inter-

pretatione^ par C. Meiser, dans B.T. (1897-1900); du Liber de

diffinitione, par Th. Slangl (Tulliana et Mario-Victoriniana,

Munich 1888) : en fait, ce dernier ouvrage est de Marius Victo-



66o BIBLIOGRAPHIE

rinus. Pour l'ordre chronologique, voir Brandt dans le Philologus,

LXII(1903), p. 267-8.

IV. — Cassiodore. — Textes dans P.L., t. LXIX-LXX, qui

reproduit avec quelques suppléments le bénédictin Garet (Rouen

1679). Le chapitre des Inst. diu. relatif à la grammaire figure

dans les Gramm. latini de Keil, VII, 210-216 ; le chapitre relatif

à la rhétorique, dans R.L.M., p. 495 et s. Mommsen a donné la

Chronique dans les M.G.H.. XI (1894), p. 109-161; les Variae,

ibid., XII (1894), avec la collaboration de Traube. — Un Compen-

dium des Inst. diu., remontant au moyen-âge, a été publié par

Lehmann, dans le Philologus, 1914/1916, p. 253 273, d'après le

Vat. lat. 4955, s. xi. — Traddction du traité De l'Ame par Sté-

phane de Rouville. P. 1874; de YHistoria tripartita, par Loys

Pianeus, P. 1568.

V. — Saint Grégoire de Tours. — Textes dans P.L., LXXI,

161-1118, et dans M.G.H., Scriptores rerum merouing., 1. 1 (Arndt»

Krusch et Bonnet). Le liber de miraculis b. Thomae a été publié

par Max Bonnet, Supplem, codicis apocryphi, 1 (L. 1883), p. 96-

132. — Traduction française de l'Historia Francorum, par

H. Bordier, Paris 1859-1862 ; du même, le Livre des miracles et

antres opuscules de Grégoire de Tours, 4 vol., Paris 1857-1865

(Société de l'Histoire de France).

VI. — Isidore de Séville. — Les œuvres d'Isidore de Séville

figurent aux tomes LXXXI-LXXXIV de Migne, qui reproduit

Arevalo (Rome, 1797-1803). Le tome LXXXI renferme des docu-

ments intéressants sur la vie et l'œuvre d'Isidore. — Editions

spéciales du de Natura Rerum, par G. Becker, Berlin 1857, des

Chronica et de l'Historia Gothorum par Mommsen, M.G.H., t. XI

(1894), des Etymologiae ou Origines, par W. M. Lindsay, Oxford

1911 (avec des Indices commodes). — Dzialowsivi, Isidor u. Ilde-

fons als Literarhistoriker, Munster i. W. 1898, a amélioré le texte

du de Vir. illustribus, qu'il reproduit d'après Arevalo. — L'édi-

tion d'Arevalo-Migne reste précieuse à cause des commentaires

qui y sont joints.

sommaire

1. Fulgence de Ruspe. — IL Saint Césaire d'Arles. — IIL Boèce,

« le premier des Scolastiques ». — IV. Cassiodore. — V. Saint



FULGENCE DE RUSPE 66 I

Grégoire de Tours. Son œuvre hagiographique. L'Histoire

des Francs. La culture de Grégoire. — VI. Saint Isidore de

Séville. — VII. Conclusion.

I

La thèse qui identifie Claudius Gordianus Fulgen-

tius, évêque de Ruspae, en Byzacène, avec le mytho-

logue Fabius Planciades Fulgentius se fonde sur des

raisons au moins spécieuses, tirées soit de certaines

coïncidences biographiques, soit de certaines analo-

gies de style '.

Du mythologue ^ nous possédons divers ouvrages,

dont le plus connu est la Virgiliana continentia où le

sens mystérieux de VEnéide, image supposée de la vie

humaine, est mis en lumière grâce au procédé de

l'exégèse allégorique. Les épisodes du poème y sont

présentés comme autant de leçons déguisées, propres

à faire aimer la vertu. — De l'évêque, nous savons

qu'il naquit en 468 à Telepta, en Byzacène, d'une

famille sénatoriale de Carthage, et qu'il mourut
en 533. D'après sa Vie, rédigée par un de ses élèves

en 533-534 ^ il aurait su le grec et l'aurait même
parlé (§ iv-v). Il fut exilé avec plus de soixante évêques

en Sardaigne par le roi Thrasamund, puis rappelé

une première fois en 5i5, et définitivement en 52 3.

Fidèle disciple de saint Augustin, dont il s'était assi-

I. Cf. G. Friebel, Fulgentius, der Mytholog nnd der Bischof (dans les

Studien zur Gesch. u. Kullnr des Altertums, V, 1-2 [191 1]), qui indique la

bibliographie, et fait dans sa préface l'historique de la question.

a. Ed. R. Helm, L. 1898. C'est Helm qui a amorcé, avec les meilleurs
arguments, l'identification des deux Fulgences (Rli.M., LIV [1899J,
p. iii-i34).

3. P.L., LXV, 117-150. — Notice d'Isidore de Séville, de Vir. ill.,\i\.



662 SAINT CÉSAIRE d'ARLES

mile la pensée, il combattit l'arianisme et le semi-

pélagianisme dans une série d'ouvrages où le goût

littéraire n'égale pas toujours la vigueur de la pensée

religieuse {contra Arianos : de Trinitate ad Feliccm no-

tarium ; de Veritate praedestinationis et gratiae Dei ad

loannem et Venerium, etc.). Bossuet l'appelle « le plus

grand théologien de son temps », ce qui ne signifie

point que Fulgence fût un penseur original, mais

qu'il s'était formé de la doctrine, d'après les ouvrages

d'Augustin, l'idée la plus lucide et la plus sûre.

II

Césaire naquit en 470 sur le territoire de Chalon-

sur-Saône. Il entra dans le clergé de Chalon en A84,

reçut à Arles l'enseignement du prêtre-rhéteur Julia-

nus Pomerius * et succéda à Eone, l'évêque d'Arles,

en 5o3. A deux reprises, en 5o5 et en 5i3. il fut

compromis pour des raisons politiques auprès d'Ala-

ric II, puis de Théodoric. Le rétablissement de la

primatie des Gaules en faveur d'Arles, qu'il obtint du

pape Symmaque (5i/i), accrut encore le prestige que

lui conféraient ses dons personnels. Il mourut le

27 août 543 ^

Il est impossible de déterminer l'ordre de compo-

sition de ses œuvres ni de leur assigner des dates

ï. Ce Pomerius avait composé divers écrits (cf. Gennadius, S icviii) :

son de Vita Contemplatiua est dans Migme, LIX, 4i5-520.

2. Notice de Gennadius, S xcvii. Vita Cesarii par son élève Cyprien de

Toulon (P.L., LXVII, looi-iiai, et M. G. H., Script, rer. Meroving., III

[1896], /i33-5oO. De ce Cyprien, s'est conservée une lettre adressée à

Maxime de Genève (M.G.H., Epist. lu [1891], p. 434-436).



SAINT CÉSAIRE d'ARLES 663

précises. Nous possédons de lui une Régula ad Mona-

chos ' et une Regala ad Virgines * (il avait fondé dans

son diocèse un monastère de religieuses auquel était

préposée sa propre sœur) ; trois Epistalae ; un Testa-

menlarn '. Divers autres opuscules lui sont encore

attribués*. Mais le meilleur de son activité pastorale,

c'est dans ses sermons que Gésaire le plaçait'. L'auteur

de la Vita Caesarii nous apprend qu'il en expédiait un

peu partout, en Gaule, en Italie, en Espagne. La cri-

tique lui en a restitué un bon nombre, égarés sous

d'autres noms que le sien ou demeurés anonymes, et

que certains tours favoris de style ont permis d'iden-

tifier.

L'éloquence de Gésaire est une éloquence familière

et vivante, tout entière tournée vers la pratique,

même quand elle aborde la haute spéculation. Il uti-

lise largement les homélistes, ses devanciers. Il trans-

crit des morceaux ou même des pages d'Origène, de

saint Augustin, de Fulgence, de Fauste de Riez, mais

avec des adaptations et des raccourcis où se décèle la

préoccupation de ne pas déconcerter les auditoires en

I. P.L., LXVII, 1099-1104.

a. Ibid., Jioô-iiai. Sur ces Regulae, cf. dom Leclercq, Dict. d'Archéol.

nhr. et de Lit., art. Cénobitisme, col. 8199 et s., et surtout Malnort, Saint

Césaire d'Arles, Paris iSgi. On observera qu'un article de la Règle de saint

Césaire recommandait aux moniales la transcription des manuscrits.

3. P.L., LXVII, ii35-ii38.

4. 1° Un traité sur la Trinité, dont il faut chercher les fragments dans

Mai, Noua Patrum Bibliotheca, I (Rome, iSdj), p. Z107 ; Reifferscheid,

Bibl. Patram Italica, I, 174, note 5; dom Morii», Mélanges Cabrières, l

(Paris 1899), p. 109. — a° Un opuscule contre les semi-pélagiens, publié

par dom Morin, R.Bén., XIII (1896), p. 433 et s. — 3° des Capitula Sanc-

lorum Patrum, ibid., XXI (1904). 225-a39. — Par contre, dom Morin conteste

à Gésaire la paternité des Statuta Eccletiae anliqua (cf. R.Bén., XXX [igiSj.

p. 334-343), que lui attribuent L. Dlchesne et P. Lejat.

5. Autres serraonnaires ou épistoliers contemporains : Eleutherus,

évoque de Tournai (cf. P.L., LXV, 83-ioî); Remigius, évêque de Reims

iibid., LXV, 963-975, et M. G. H., Epist. m liSga], p. in-116); Aurelianus,

évêque d'Arles (P.L., LXVIII, 385-4o8, et M. G. H., Epist. lu. m-ia6).



664 SAINT CÉSAIRE d'aRLES

grande partie illettrés ' dont sa parole était l'unique

aliment moral, et d'aboutir aux formules les plus

intelligibles à tous.

« Sije voulais faire entendre l'exposition des Écritures dans l'or-

dre et le langage employé par les saints Pères, l'aliment de la doc-

trine ne pourrait parvenir qu'à quelques savants, et le reste du
peuple, la multitude, resterait affamée. C'est pourquoi je demande
humblement que les oreilles des savants consentent à tolérer des

expressions rustiques, afin que tout le troupeau du Seigneur

puisse recevoir la nourriture céleste dans un langage simple et

uni ; et puisque les ignorants ne peuvent s'élever à la hauteur de»

savants, que les savants daignent descendre à l'ignorance de leurs^

frères... »

Cette parole populaire fait revivre la société de l'é-

poque, avec ses brutalités, ses vices, son attachement

sournois et obstiné aux pratiques païennes ^ L'historien

aurait grand tort de négliger les Homélies de Césaire.

Quant au théologien, il y remarquera la fidélité avec

laquelle Césaire suit les idées augustiniennes dans la

question de la grâce. 11 avait pourtant passé par Lérins,

antique forteresse du semi-pélagianisme. Mais c'est à

la tradition de Prosper et d'Hilaire qu'il se rattache»

non à celle de Cassien et de Fauste de Riez. A Rome
même, au surplus, les papes Gélase 1 (492-496) et

Anastase II (496-498) entraient résolument dans les

vues d'Augustin et, sur divers points, les poussaient

plus avant qu'Augustin lui-même n'avait voulu le

faire. La réaction semi-pélagienne était fort compro-

mise à la fin du V' siècle, même en Gaule où naguère

elle paraissait triompher.

I. Cf. P.L., XXXIX, a3a5.

a. Cf. A. Malnory, Saint Césaire, évêque d'Arles, P. 1894 ; P. Lejat, Le
rôle théologique de Césaire d'Arles, dans R. H.L.R., 1905, p. 444-487;
R. BoESE, Saperslitiones Aretalenses e Caesario colleclae, Diss., Marburg

1909 (enquête intéressante, qui s'élargit jusqu'aux sermons, canons de
concilei, livres pénitentiels, etc.).



BOÈGE 665

Homme d'action et de prédication, moraliste et ins-

tituteur de la barbarie, Césaire a été, au début de

l'ère mérovingienne, « un des maîtres de l'Eglise gal-

licane, un des fondateurs de sa discipline et de ce

qu'elle devait garder de culture à travers deux siècles^

de crépuscule • »

.

III

Le « premier des scolastiques », Anicius Manlius

Severinus Boethius, appartenait à la gens illustre des

Anicii, qui, au cours du IV" et du Y* siècle, avait donné
à l'Empire une longue série de hauts fonctionnaires *.

Les Anicii étaient devenus chrétiens dès le milieu

du IV* siècle' : nous verrons qu'il n'y a point de rai-

son de douter que Boèce l'ait été comme tous ceux de
sa race. Né vers 48o, Boèce entra au service du roi

arien Théodoric. Son père avait été consul en 487 ; il le

devint lui-même en 5 10 et il eut la fierté de voir ses

fils promus à la même dignité en 622 *. Théodoric lui

confiait volontiers les missions les plus délicates. Une
disgrâce profonde interrompit brutalement cette bril-

lante carrière. Ayant pris la défense du sénateur Albi-

nus, qui était accusé d'entretenir des intelligences avec

l'Empereur d'Orient, Justin I"', Boèce se vit jeter dans

les fers (à Pavie sans doute). Inculpé de haute trahison,

et même de magie, il périt dans les tourments, en 624.

Les motifs de sa condamnation étaient uniquement
politiques. Pourtant il avait servi la cause catholique

1. Paul Lejat, dans R.H.L.R., igoB, p. 187.

2. P.VV., I, 2198 et s. Tableau généalogique, ibid., p. aaoï.

3. Prudence, Contra Symm., 1, 548 et s.; Zosime, VI, vu, 4; G.I.L.,

XIV, 1875.

Ix. Cf. les Variae de Cassiodore, II, 4o ; II, 4i ; I, /i5.



666 BOÈCE

contre l'hostilité de son irascible maître, et il était

mort avec une admirable résignation. Aussi fut-il de

bonne heure rangé au nombre des martyrs * et honoré

<;omme tel, à Pavie et à Brescia.

En dépit des lourdes fonctions administratives dont

il avait assumé la charge, Boèce n'avait vécu que pour
la pensée : u Cum in omnibus philosophiae disciplinis

ediscendis atque tractandis summum uitae solamen

existimem... » : c'est par ces paroles que s'ouvre l'un

de ses traités, le de Syllogismo hypothetico, et elles résu-

ment à merveille la maxime de sa vie. Ayant appris

à Athènes le grec, dont la connaissance était devenue

si rare en Occident, il s'était assigné comme tâche de

traduire en latin tout Aristote, tout Platon, de les com-
menter, et de démontrer leur accord fondamental dans

la plupart des problèmes de la philosophie "-. Il repre-

nait ainsi au profit de la théologie catholique ce rôle

d'intermédiaire qu'avaient joué, plus d'un siècle aupa-

ravant, Rufin et saint Jérôme.

Il ne put exécuter qu'une faible partie de son plan.

Ceux de ses travaux qui subsistent ont trait à Aris-

tote, théoricien éminent de la logique, et à ses com-
mentateurs ou imitateurs, comme Gicéron et Por-

phyre. C'est grâce à Boèce que le moyen-âge apprit à

disserter sur les cinq « universaux », sur les « topi-

ques » et à former les syllogismes selon les règles

posées par Aristote ; il ne connaîtra que beaucoup

plus tard, à partir du XIIP siècle et par l'intermé-

diaire de traductions de l'arabe, les œuvres de morale

et de métaphysique de ce philosophe.

Boèce fournit également aux écoles de précieux

I. Martyrologe d'Adon (P.L.. GXXIII, 107).

a. In libr. Aristot. de Interpr., Il, ii, 3 (passage capital); cf. In Categ.

<P.L., LXIV, soi).



BOÈCE 667

manuels dans son Institutio Arithmetica, où il para-

phrasa VIntroduction à l'Arithmétique du pythagoricien

Nicomachos de Jérasa, dans son Institutio musica, qui

€st de même origine, dans sa Geometria, rédigée

d'après Euclide.

Mais le meilleur de sa gloire il le dut à cette Conso-

lation Philosophique, qui, écrivait au début du XVIIP
siècle l'abbé Gervaise, « a fait depuis douze siècles les

délices de tous les gens d'esprit, et a été traduite en

autant de langues différentes qu'il y a de nations dans

l'Europe ». Entremêlé de prose et de poésie', l'ou-

vrage se divise en cinq livres, dont voici l'essentiel.

Il s'ouvre par quelques vers mélancoliques que Boèce

écrit dans sa prison « sous la dictée des Muses éplo-

rées ». Soudain il lui semble voir à ses côtés « une

femme au visage imposant, aux regards pleins d'éclat

et d'une puissance de pénétration extraordinaire, au

teint coloré, enfin douée d'une vigueur toute juvénile,

bien qu'elle fût si remplie d'années qu'elle avait tout

l'air d'appartenir à un autre âge » . En quelques paro-

les courroucées, cette apparition chasse le groupe des

Muses, puis, se penchant sur Boèce, elle essuie ses

yeux ennuagés de larmes. Boèce reconnaît alors la

compagne de sa jeunesse, la maîtresse de sa vie, la

Philosophie.

Elle est venue auprès de lui pour le consoler. Elle

lui rappelle de quelles injustices des penseurs comme
Socrate, Anaxagore, Zenon, Sénèque et d'autres ont

été avant lui les victimes, et elle l'invite à mettre à

nu sa blessure, afin qu'elle puisse la panser. Boèce

lui raconte les intrigues sous lesquelles il a succombé.

1. On rencontre le même procédé dans l'Encyclopédie de Martianus
Capella, au V siècle, dans le remaniement du roman grec d'Alexandre,

par Julius Valerius, au début du IV*, dans le Satiricon de Pétrone, au
l" s. Il a ses origines lointaines dans la Satire Ménippée.



668 BOÈCE

Ce qu'on a visé en lui, c'est l'administrateur intègre

dont la probité lassait tant de convoitises scélérates
;

c'est aussi le défenseur du Sénat, qui lui a si mal payé

sa dette de gratitude. Dans son malheur personnel,

Boèce aperçoit, et c'est cela même qui le déconcerte

le plus, le triomphe de l'injustice, un grave échec

infligé aux règles éternelles de la morale.

A ce cri de détresse la Philosophie répond avec

une calme fermeté. Elle entreprend de lui révéler les

vérités fondamentales où son âme ulcérée pourra trou-

ver la guérison.

<t C'est parce que tu ignores quelle est la fin dernière des cho-

ses que tu crois à la puissance et au bonheur des méchants et des

criminels. C'est parce que tu as oublié par quelles lois le monde
est régi que tu t'imagines que toutes ces vicissitudes de la destinée

flottent sans direction '... »

Elle lui verse tout d'abord un premier a calmant »

(1. II). Il s'afflige des caprices de la Fortune : mais

n'est-ce pas l'habitude de cette magicienne d'aban-

donner inexplicablement ceux auxquels elle prodi-

guait ses faveurs? N'est-ce rien que d'avoir été comblé

de biens par elle? Et dans son épreuve, Boèce n'en

garde-t-il pas quelques-uns encore ^ ? Au surplus ces

biens eux-mêmes, à les évaluer à leur juste prix,

valent-ils l'attachement que le commun des hommes
a pour eux ? La Fortune sert mieux les mortels quand
elle leur est contraire que quand elle leur est propice,

puisqu'elle se décèle alors à eux dans sa vérité et les

I. P.L., LXIII, 654.

a. « Sed hoc est quod recolentem uehementius coquit. Nam in omni
aduersitate fortunae infelicissimum genus est infortunii, fuisse felicem »,

lui répond Boèce. Dante, qui était familier avec la Consolatio, a pu se

souvenir de ce passage dans les vers bien connus : « Nessun maggior
dolore, | Che ricordarsi del tempo felice

|
Nella miseria » {Inferno, V,

I ig et B.).



BOÈCE 669

affranchit de la superstition dont on l'honore indû-

ment.

Boèce s'avoue un peu adouci et apaise déjà (livre III).

Mais la Philosophie lui réserve une thérapeutique

morale encore plus efficace. Elle revient sur la qualité

des biens que poursuit l'humanité. Richesses, hon-

neurs, puissance, gloire, volupté, n'ont en somme
d'autre prix que celui que l'instable opinion y attache.

« Non seulement ils ne peuvent pas procurer par eux-

mêmes le bonheur, mais ils ne peuvent même pas

être considérés comme la route qui y conduit. » En
réalité, c'est Dieu qui est le bien unique, le souverain

bien. C'est par lui seul que l'homme peut être heu-

reux. C'est en lui que se recomposent les éléments

dispersés du bonheur, sur lesquels l'homme porte

presque au hasard une main avide, sans savoir qu'ils

ne valent que rapprochés dans l'unité divine.

Boèce, quoique à demi conquis par cette dialec-

tique persuasive, garde une douloureuse objection

(livre IV). Comment, « sous le gouvernement du

Maître plein de bonté qui régit le monde, le mal

passe-t-il impuni ou peut-il seulement exister ? »

— La Philosophie se dispose à l'initier, pour résoudre

cette difficulté, à des problèmes plus élevés encore :

« J'attacherai à ton âme des ailes qui lui permettront de mon-
ter jusqu'aux régions supérieures, afin que, délivrée désormais

de tout troui)le, tu puisses sous ma conduite, en suivant mes
voies et en te laissant porter par moi, rentrer sain et sauf dans ta

patrie '. »

Elle aborde donc la question mystérieuse de la

nature du bien et du mal. Le bien est le contraire du
mal : s'il est prouvé que le premier a la puissance,

I. P.L.. LXIII, 788.



670 BOÈCE

c'est donc que le second ne l'a pas ; et réciproque-

ment, si l'impuissance du mal est démontrée, la force

du bien devra être reconnue. Voilà à quelle conclu-

sion la Philosophie achemine Boèce par une suite de

subtiles remarques. Le mal est synonyme de rien.

Dans le sens absolu du mot, les méchants ne sont pas,

puisqu'ils s'écartent des lois mêmes qui font de

l'homme ce à quoi il est naturellement destiné,

— Mais, rétorque Boèce, ils n'en persécutent pas

moins les bons I — Leur malheur n'en est que plus

grand, et s'ils jouissent de l'impunité, c'est pour eux

une infortune supplémentaire, puisqu'elle consacre

leur iniquité. La Philosophie déclare qu'elle ne veut

point invoquer une autre sorte d'arguments, tirés des

rémunérations d'outre-tombe. Elle préfère répondre à

une nouvelle question de Boèce, qui ne voit pas

comment, dans l'obscure répartition des biens et des

maux. Dieu diffère du hasard aveugle. Elle lui décou-

vre la véritable nature de la Providence, à laquelle le

destin lui-même est subordonné, n'étant que « l'en-

chaînement variable et successif de tous les événe-

ments dont Dieu a préparé l'accomplissement 0. Si

le bonheur et le malheur semblent distribués sans

discernement, c'est que l'on ignore les desseins selon

lesquels Dieu ménage à chacun de nous les épreuves

dont nous pouvons tirer notre propre purification.

Qu'est-ce que le hasard (livre Y) ? La Philosophie

hésite à s'attarder à cette question secondaire. Elle se

décide enfin à donner du hasard une définition, mais

pour passer aussitôt à la question essentielle du libre

arbitre. La liberté est une vérité indubitable. Pourtant

elle a ses degrés :

« L'âme humaine est nécessairement plus libre tant qu'il lui

est donné de rester en la contemplation de l'intelligence divine
;

elle l'est déjà moins lorsqu'elle effectue sa migration vers le corps^



BOÈCE 67

B

et moins encore quand elle se trouve emprisonnée dans des

membres tout matériels. Mais son asservissement est extrême

quand, adonnée au vice, elle est déchue de la possession de ia>

raison qui lui est propre '. »

Comment la liberté se concilie-t-elle avec la pres-

cience divine ? La Philosophie écarte certaines solu-

tions courantes de ce difficile problème, pour en

apporter une autre. La science de l'Être divin ne

ressemble nullement à la nôtre. Elle plane au-dessus

de la succession des temps et voit, dans la simplicité

de sa cognition, toutes choses comme si elles se

passaient présentement.

La Consolatio reste sans conclusion. Evidemment

Boèce n'eut pas le loisir d'y mettre la dernière main.

L'ouvrage semble donner par avance un démenti à

la maxime ironique de la Rochefoucauld ^
: « La phi-

losophie triomphe aisément des maux passés et des

maux à venir ; mais les maux présents triomphent

d'elle. » C'est dans l'angoisse même d'une dure capti-

vité que Boèce sut se dégager de l'accablement de sa

propre misère pour élever ses regards vers les plus

grandes questions de la destinée humaine. Qui n'ad

mirerait l'énergie d'une semblable émancipation ?

Aujourd'hui encore, en dépit de certaines formes de

raisonnement — plus sensibles surtout dans les trois

derniers livres — qui annoncent les arguties chères

au moyen-âge, la Consolation se lit avec intérêt. Un
mouvement puissant et doux emporte la discussion

sur des cimes de plus en plus hautes. C'est toute la

noble sagesse antique dont Boèce recueille les leçons

pour en faire la substance de ce npoTpejiTixôt; eic; 0e6v,

de cette exhortation à s'orienter vers Dieu, terme et

I. Ihid.. 836.

9. Ed. Gilbert, I, p. 3g, maxime ai.



672 BOÈCE

but de toute créature. Nous y entendons tour à tour

les échos d'Aristote, de Platon, de Sénèque, de Clcé-

ron, de TibuUe même et de Virgile; bien d'autres

réminiscences viennent se fondre dans la Consolatio,

sans disparates fâcheux, parce que Boèce les ajuste

savamment à un ensemble qui n'est qu'à lui.

Cette dialectique idéaliste ne s'appuie nulle part

sur les Écritures, et le nom du Christ n'y apparaît

point. C'est uniquement d'après les données ration-

nelles que Boèce construit son argumentation. On
s'en est étonné, au point de contester qu'il ait

été chrétien '. Une difficulté, toutefois, contrariait

cette interprétation : plusieurs traités de théologie

catholique nous sont venus sous le nom de Boèce.

Fallait-il lui en dénier la paternité? Certains critiques

ne reculaient point devant ce retranchement. Mais

l'hypothèse s'est décelée chimérique, depuis qu'Alfred

Holder* a trouvé à la fin d'un manuscrit du X^ siècle,

provenant de Reichenau, et qui appartient à la biblio-

thèque de Carlsruhe, un extrait 011 Cassiodore attribue

nommément à son parent et ami Boèce le de Sancta

Trinitate, des Capila dogmatica, et le Liber contra Nes-

torium. Le débat est donc clos : Boèce était chrétien.

Ne le comparons, comme le fait Gaston Boissier ', ni

au Tertullien du de Anima, ni à Minucius Félix, ni à

Ausone : les analogies seraient superficielles. Avec

Boissier lui-même, plus heureusement inspiré cette

fois, comparons-le plutôt au saint Augustin des traités

composés à Cassiciacum : si profondément convaincu

qu'il pût être des vérités de la foi, Boèce s'est reconnu

I. Cf. sur cette question A. Hildebrand, B. nnd seine Stellung zum Chrit-

tentum, Regeusb. i885; G. Boissier, Journal des Sav., 1889, 449.

a. Cf. Usener, Anecdotum Holderi, ein Beilrag zar Gesch. Roms in ostgo-

iischer Zeit, Bonn 1877, IV, i4.

3. Journal des Sav., 1889, 456.



CASSIODORE 673

le droit qu'Augustin s'était naguère arrogé de fournir

des solutions uniquement philosophiques, mais plei-

nement conciliables avec le- dogme, aux problèmes

qui dominent la vie et qui lui donnent sens et fin.

Le moyen-âge ne s'est nullement choqué de cette

méthode. La Consolaiio Philosophiae fut un des livres

dont il se nourrit *. Nous en possédons environ

4oo manuscrits *, et nous en connaissons plus de

vingt commentaires : ces chiffres sont significatifs, et

on y peut mesurer l'action de cette œuvre maîtresse

sur la pensée occidentale ^

IV

La famille de Flavius Magnus Aurelius Cassiodorus

était de celles qui, au déclin de la puissance romaine,

jugèrent sage et politique de se mettre an service des

rois barbares. Son père était préfet du prétoire à la

1. Pour l'art religieux ea particulier, voy. E. Môle, L'Art religieux au
Xlir s., 3* éd., Paris 1910, p. ii4 et s. ; Bréhier, L'Art chrétien, P. 1918,

p. a84.

2. Quelques vues sur les manuscrits de Boèce dans S.B.W., t. i4i,

p. 1-8 : Engelbrecht y préconise, pour la Consolatio, une critique nette-

ment conservatrice. Observations sur le style do Boèce, ibid., p. i5-a6,

sa syntaxe (p. i6-36), son lexique (p. 36-5i), sa métrique (p. 53-58). F. di

Gapua a montré, dans le Didaskaleion, III (1914), p. a69-3o3, que Boèce
observe les règles des clausules avec infiniment de naturel et de goût.

3. La question des sources de la Consolatio mériterait d'être approfon-
die. Selon UsENER (Rh.M., XXVIII, 898), Boèce aurait emprunté au Pro-
trepticus d'Aristote, soit directement, soit par un intermédiaire, la plus
grande partie des livres II et III et le début du livre IV. Le reste de
l'œuvre serait fait pour les deux tiers de réminiscences d'Aristote et du
néo-platonisme. Les observations de E. Kennabd Rand (Harvard Sludies in

Classical Philology, XV [igoi], p. i-a8) tendent à rsconnaître chez Boèce
beaucoup plus d'indépendance que ne lui en suppose Usemer. G. A. MiJL-

LER, die Trotsckrift des Boethius, diss., Berlin 1912, insiste sur les rapports
de Boèce avec Platon, Aristote et VJIortensius de Gicéron (quelques rap-
prochements significatifs avec ce dernier ouvrage, p. Ao et 5i).

43



674 CASSIODORE

cour de Théodoric. Né à Scylacium (=: Squillace)V

sur la côte sud-est de l'Italie, Cassiodore lui-même fut

questeur (vers 507-61 1),' consul (en bl^), gouverneur

de la Lucanie, magister ofjiciorum et préfet du pré-

toire (de 533 à 536). Son cursus honorum se poursui-

vit ainsi sans interruption pendant quarante ans, sous

quatre rois successifs, auxquels ses aptitudes adminis-

tratives et ses dons de lettré le rendirent indispensa-

ble. Vers 5/io, il renonça aux honneurs mondains et

se retira au monastère de Vivarium % qu'il fonda dans

ses domaines du Bruttium. Outre le désir de faire

plus sûrement son salut, une autre préoccupation

l'avait déterminé à cette retraite. Il souffrait de la

pénurie d'exégètes sérieux de l'Écriture sainte ^ Déjà,

peu d'années auparavant, il avait songé, d'accord avec

le pape Agapet, à créer à Rome une école biblique*,

analogue à celle qui avait fait la gloire d'Alexandrie

au temps des Clément et des Origène, ou à celle qui

florissait encore à Nisibis, en Mésopotamie. La mort

d'Agapet, après une année seulement de pontificat, des

circonstances politiques peu favorables, firent échouer

ce projet, qu'il reprit sous une forme plus modeste à

Vivarium. C'est là qu'il composa ses ouvrages de théo-

logie. Il y mourut peu après 675, presque centenaire.

Au cours même de sa vie séculière, Cassiodore avait

rédigé des œuvres historiques : une Chronique Univer-

selle {Chronica) depuis Adam jusqu'à l'année 619,

composée à la prière d'Eutharic, consul de cette

même année, d'après Tite-Live, Aufidius Bassus, la

1. Jolie description de Scylacium, dans les Variât, XII, xv.

2. Le Monasterium Viuariense tirait son nom des viviers installés par

Cassiodore, alors préfet du prétoire, près de sa ville natale (cf. Varia,

XII, XV, 1/1). — Un autre habitacle, plus secret, était aménagé par les

moines avides de solitude, sur le mont Castellum (Insl., I, xxix).

3. Inst., I, Praef.

4. Ibid.



CASSIODORE 675

Chronique de Ravenne et celle de saint Jérôme '
; une

Histoire des Goths {de Origine actibusque Getoram)

écrite entre 526 et 533 sur l'ordre de Théodoric (l'ori-

ginal est perdu et nous n'en pouvons prendre quel-

que idée que par les Geiica de Jordanis, qui s'en est

largement servi -) ; douze livres de Variae, soit 468

pièces de caractère officiel, libellées en un style gran-

diloquent, fleuri et vague, qui devint un modèle pour

les chancelleries du moyen-âge : la dernière en date

est de 527 ; un de Anima où se reflètent les idées de

saint Augustin et de Claudius Mamertus.

Dans sa retraite de Vivarium, il écrivit, avec l'aide

d'un collaborateur, le scolasticus Epiphane, son His-

toria ti'iparlita, où il compile assez maladroitement

les histoires de Socrate, de Sozomène et deThéodoret;

et une traduction des Antiquités juives de Josèphe

qu'il qualifie avec quelque exagération àepaene secun-

dus Liuius. 11 y faut ajouter un commentaire verbeux

sur les Psaumes, les Complexiones in Psalmos.

L'ouvrage auquel sa meilleure réputation est restée

attachée, ce sont les Institutiones diuinarum et saecula-

rium litterarum en deux livres '. Le premier livre traite

de la lecture sacrée, c'est-à-dire de l'étude de la Bible.

La pleine intelligence des Livres saints, tel est le but

où tendait Cassiodore et dont il voulait aider ses moi-

nes à se rapprocher. Il leur apprenait que la simple

lecture des textes canoniques ne suffît point pour en

1. Pour la survie de cette Chronique au moyen-âge, cf. Paul Lehma.i«n,

Cassiodorstudien, dans Philologus, LXXl (1912), p. 278-281.

2. CEuvres de Jordanis dans M. G. H., V, i (188a, Mommsen), Traduction
française par A. Savagnier, dans la collection Pakckoucke, t. lxxi (18/42),

et dans la collection Nisard.

3. Telle est la forme la plus authentique du titre, d'après V. Mortkt,
R.ph. XXIV (1900), p. io3-iio. L'ouvrage a dû être composé vers le

milieu du VI' siècle, en 543-4 selon Franz, Ebert, Mortet ; en 543-555,

selon Mommsen. Lehmann, Philologus, 191 2, p. 390, ne croit pas que les

Instit. diu. aient pu être terminées avant 55i-56ï.



676 CASSIODORE

pénétrer tout le sens, et que les sciences profanes,

géographie, grammaire, rhétorique, dialectique, ari-

thmétique, musique, géométrie, astronomie, y coopè-

rent puissamment'. Il les exhortait aussi à copier les

manuscrits des Écritures avec un soin digne d'une

pareille tâche, renouvelant le conseil que déjà saint

Martin avait donné cent cinquante ans auparavant aux

cénobites du monastère de Tours % et il marquait les

prudentes limites dans lesquelles devait, par respect

pour la parole divine, se renfermer le goût des cor-

rections textuelles, dût la grammaire ou la stylistique

pâtir de cette réserve. Une bibliothèque achetée à

grands frais et conservée dans neuf armaria, leur

fournissait tous les secours nécessaires \ A ceux qui ne

se sentaient pas d'aptitude aux travaux littéraires, il

recommandait l'agriculture et l'art des jardins, en

leur signalant le secours qu'ils pourraient trouver chez

certains spécialistes anciens, Gargilius Martialis, Colu-

mella, ^milianus Macer. — Le second livre des Ins-

titiitiones comprend sept chapitres, autant que d'arts

(( libéraux », dont Cassiodore résume la méthode et

les préceptes d'après les théoriciens de l'antiquité et

quelques auteurs chrétiens, comme saint Augustin et

Boèce.

Le de Orthographia, composé par Cassiodore à l'âge

de quatre-vingt-treize ans, complète les Institationes

en donnant des règles pour l'art d'écrire et de ponc-

tuer correctement.

Nous avons déjà signalé' la fécondité des initiati-

ves de Cassiodore sous le rapport de la conservation

I. I, XXV et s. (P.L.. LXX, iiSg).

a. Sulp.-Sévère, Vita S' Martini, vu.

3. Pour le contenu probable de cette bibliothèque, voy. Olleris, Ca%-

siodore conservateur des livres de l'Antiquité latine, P. i84i, p. 54-68 j

A. Franz, M. Aurelius Cassiodorus senator, Breslau 187», p. So-ga.

4. P. 4o.



CASSIODORE 677

des lettres antiques. Il communiquait à ses moines le

goût du travail intellectuel ; il leur fournissait des

livres et leur apprenait à en tirer profit ; tout en

coordonnant à l'exégèse de la Bible les recherches

méthodiques auxquelles il les conviait, — point de

vue un peu exclusif qui était déjà celui des Pères du

IV* siècle, — il se gardait de tout anathème contre

les écrivains païens et leur faisait de nombreux
emprunts. Il fondait ainsi une tradition laborieuse et

éclectique qui devait se renouer après lui, et qui

lui assure l'éternelle reconnaissance de la civilisation

occidentale.

En outre, sous son impulsion, quelques-uns de ses

amis se dévouaient pour faire passer en latin un choix

d'œuvres grecques. Un certain Mutianus traduisit les

Homélies de saint Jean Ghrysostome sur VEpltre aux
Hébreux '

; Denys le Petit s'attaqua à une série d'écrits

grecs importants, surtout dans le domaine du droit

canonique* ; Bellator transposa les Homélies d'Ori-

gène ^
; Epiphane le Scolastique prit pour son lot

Socrate, Sozomène, Tliéodoret et une compilation oii

il crut reconnaître, mais à tort, un commentaire de

Didyme sur les Epîtres catholiques *. La traduction

des Hypolyposes de Clément d'Alexandrie est probable-

ment sortie du même groupe lettré ', dont Cassiodore

était l'âme et auquel il soufflait son ardeur laborieuse.

C'était la dernière fois que la culture grecque, bientôt

vouée en Occident à l'oubli, provoquait ainsi le zèle

d'une élite.

I. P.G., LXIII, a37.

». P.L., LXVII.
3. Cf. Gassiod., Inst., 1, vi.

4. P.O., XXXIX. 1749.

5. Cf. Cassiod. Inst., I, vin.



678 SAINT GRÉGOIRE DE TOURS

Le « Père de notre histoire », comme l'appelait au

XVP siècle Claude Fauchet, naquit un 3o novembre,

probablement en 538, à Arverna (= Clermont-Fer-

rand). Il était de famille sénatoriale, du côté de son

Père Florentius et de sa mère Armentaria, et « allié

à tout ce qu'il y avait de plus illustre par la naissance

comme par la piété' ». Il s'appelait Georgius Floren-

tius, mais il prit le nom de Grégoire en souvenir de

son arrière-grand-père maternel saint Grégoire, évê-

que de Langres, de 606/7 à 539/54o. Après une pieuse

et studieuse jeunesse, dirigée par sa mère, par son

oncle paternel Galîus, évêque de Clermont, puis par

Avitus, qui devait succéder à Gallus sur le même
siège épiscopal, il s'achemina vers Tours en 563 dans

l'espérance d'y retrouver la santé auprès du tombeau

de saint Martin, et il ne fut pas déçu. Il venait d'être

ordonné diacre. Dix ans plus tard, en b'j3, à 35 ans,

il était élu évêque de Tours, centre religieux de la

Gaule. Il se donna à sa charge avec une complète

abnégation à travers des difficultés sans nombre, pen-

dant ses vingt années d'épiscopat : « Nous possédons

en lui, a écrit Gabriel Monod, un type admirable d'é-

vêque du VP siècle. Le rôle qu'il a joué dans les

événements de son temps, ainsi que le respect dont

il était entouré par tous ses contemporains, sa remar-

quable activité intellectuelle unie à son incessante

activité pratique, décèlent en lui, quoi qu'il prétende

I. Tableau généalogique dressé par G. Monod, Et. crit. sur les sources de

l'Hist. mérov., dans le Becaeil de travaux originaux ou traduits relatifs aux

sciences historiques, fasc. a (1872), p. 27.



SALNT GRÉGOIRE DE TOURS 679

dans son humilité, une intelligence supérieure pour

l'époque où il vivait. Mais c'est par le caractère sur-

tout qu'il commande notre respect... Evêque dévoué

aux intérêts de son diocèse et à ceux de toute l'Eglise

catholique, il puise dans sa foi un courage intrépide

pour résister aux violences et aux injustices des bar-

bares^ et une noblesse morale, un esprit de charité et

de désintéressement qui lui a valu à bon droit le titre

de saint... Il est un représentant accompli de l'Eglise,

qui seule représentait alors dans le monde l'intelli-

gence et la moralité'. »

Grégoire mourut le 17 novembre SgS ou 5g^.

Son œuvre hagiographique - est pleine de traits

curieux. Nulle part les folkloristes ne peuvent faire un
plus abondant butin. Le miracle y tient, bien entendu,

la place primordiale. C'est que Grégoire visait avant

tout à l'édification, et que, pour son public un peu

rude, ces coups de force apparaissaient beaucoup plus

péremptoires que les arguments de la théologie. Lui-

même ne pensait pas autrement. Il se fait une con-

ception assez étrange de cette puissance miraculeuse

{uirtus), émanation de la Virtus infinie, et il se plaît

à en décrire les effets bienfaisants ou terrifiants.

Une seule citation suffira :

« Le tombeau (de saint Pierre), placé sous l'autel (de l'église du
Vatican) est un ouvrage des plus rares. Celui qui veut y adresser

des prières, ouvre la grille qui l'entoure, s'approche du sépulcre,

«t, passant la tête par une petite fenêtre qui s'y trouve, il

demande ce dont il a besoin ; ses prières sont aussitôt exaucés,

pourvu seulement qu'elles soient justes. Désire-t-il rapporter du
tombeau quelque relique, il y jette un morceau d'étoffe qu'il a

I. Ibid., p. lia.

2. Les septem Libri miraculorum comprennent Vin Gloria martyrum (com-
posé vers 690), le de Virtulibus S. Juliani (entre 58 1 et 587), les quatre
livres de Virtutibas Martini (MI, composés entre 674 et 58i ; III vers 687 ;

IV entre 691 et BgS). Les six premiers livres ont été retouchés après coup
par Grégoire.



68o SAINT GRÉGOIRE DE TOURS

d'abord pesé ; ensuite, dans les veilles, le jeûne, il prie avec ardeur

que la vertu apostolique daigne exaucer son désir. Chose admira-

ble 1 Si la foi de celui qui agit ainsi est suffisante, l'éloffe, quand

on la retire du tombeau, se trouve si remplie de la vertu divine

qu'elle pèse beaucoup plus qu'auparavant ^ »

a Cette page, remarque le BoUandiste H. Delehaye,.

a une teinte fortement légendaire, et il est difficile de

se persuader que la bizarre épreuve de la balance ait

jamais été pratiquée. Mais que dire de l'état d'esprit

qui n'hésite pas à reproduire de pareilles anecdo-

tes? ^ » Grégoire est un homme du VP siècle, et il ne

faut point lui demander une défiance critique qui

n'existait plus guère de son temps. Au moins les

fleurs de piété de ses Vies de saints ont-elles parfois

nne fraîcheur originale et charmante.

Grégoire est, par caractère et disposition intime, le

plus loyal des historiens. C'est cette candeur même qui

donne tant de prix à son Histoire des Francs, surtout

pour les événements dont il a été personnellement le

témoin'. Les quatre premiers livres, qui vont jusqu'à

la mort de Sigebert (675), forment un ensemble et se

terminent par un résumé chronologique. Dans le pre-

mier livre, il esquisse une histoire du monde depuis

Adam jusqu'à la mort de saint Martin (397) d'après la

Bible, saint Jérôme, Orose, les martyrologes, etc. A
partir du second livre, il déroule l'histoire des rois

Francs, luxurieux, brutaux, bons par caprice ou par

influence céleste. Dès le cinquième livre, son ouvrage

I. De Gloria M., I, xxviii.

a. Les Origines du Culte des Martyrs, Bruxelles 1912, p. i4a. — D'autres

textes sont relevés par Hébert, R.E.A., XVIII (1916), p. is3-i4i. Voir

aussi A. Marignak, Etudes sur la civilisation française, t. I, La Société méro-

vingienne; t. II, le Culte des Saints sous les Mérovingiens, P. 1899.

3. Liste de ces faits dans Monod, op. cit., p. io5. Pour les sources de
Grégoire, ibid., p. 78 et s. — Les livres I-IV de VHistoria Francorum sont

de 575, les I. V-VI de 58o-585 ; les 1. VII-X. s 3o de 586-591, le $ Si du
1. X, de 5g4.



SAINT GRÉGOIRE DE TOURS 68 1

prend le caractère de mémoires personnels, qui sont

d'un observateur bien informé. Grégoire nourrit, à

l'égard des ennemis de l'Eglise, des haines vigoureu-

ses; mais, comme il cite les faits avec conscience,

l'impartialité de ses récits permet de mettre au point

la partialité de certains de ses jugements. Quant au

(( flegme » qu'on lui a quelquefois reproché *, n'était-

il pas préférable qu'il le gardât, parmi tant d'horreurs

qu'il racontait, plutôt que de fatiguer le lecteur d'in-

dignations réitérées ?

Le de Carsibus ecclesiasiicis , rédigé entre 075 et 682,

énumère successivement les sept merveilles du monde
antique (la première aurait été, selon Grégoire, l'arche

de Noé !), puis les sept merveilles de Dieu (marées,

germination des plantes et des fruits, le phénix, le

mont Etna, la fontaine de Grenoble, le soleil, la

lune). Grégoire est ainsi amené à donner quelques

indications sur la marche des astres. Son but, il l'in-

dique en ces termes :

« Je n'enseigne pas la science et je n'ai pas le dessein de sonder
l'avenir, mais je montre comment le cours d'un jour doit être

logiquement rempli par les louanges du Seigneur, c'est-à-dire à

quelles heures celui qui désire suivre avec soin le service de Dieu
doit se lever pendant la nuit et prier. »

Sur la « culture « de Grégoire, les opinions moder-
nes diffèrent quelque peu. Écoutons-le lui-même définir

ses moyens avec son ingénuité habituelle ^
:

« Les cités de la Gaule laissaient déchoir ou plutôt laissaient

périr la culture des belles-lettres... On n'aurait pas pu trouver un
leul homme qui, grammairien versé dans la dialectique, sût
dépeindre [les événements de l'époque] soit dans le langage de la

prose, soit dans celui des vers. La plupart en gémissaient souvent

1. Ampère, Hisl. lilt..., II, 3oo-3oi.

3. Hist. Franc, Proœmium.



682 SAINT GRÉGOIRE DE TOURS

€t disaient : « Malheur à notre temps, car l'étude des lettres a

péri parmi nous, et l'on ne trouve personne dans le monde qui

soit capable de l'aire connaître par ses écrits ce qui s'est passé de

nos jours! » Considérant ces plaintes..., je n'ai pu taire en mon
style inculte, ni les démêlés des méchants, ni la vie des gens de

bien; séduit surtout par cette parole qui m'a souvent frappé,

chez nous, quand je l'entendais, que « bien peu comprennent
un rhéteur qui disserte, mais beaucoup un ignorant qui parle

{philosophantem rheiorem intelligunt paixci, loqaentem rusticam

multi) ».

Et encore :

« Quoique ces livres soient écrits dans un style inculte {stilo

rasticiori),je conjure cependant tous les prêtres du Seigneur, qui,

après moi indigne, gouverneront l'Église de Toui's de ne jamais
les faire détruire... * »

« Je crains, avoue-t-il ailleurs *, si j'entreprends d'écrire, qu'on
ne me dise : Penses-tu, toi, ignorant, toi, qui n'es pas du métier

(o rusUce et idlola), placer ton nom parmi ceux des écrivains ; ou
espères-tu faire accepter des gens compétents cette œuvre dénuée
des grâces de l'art et dépourvue de toute science du style ? Toi

qui n'as aucune pratique des lettres, qui ne sais pas distinguer

les noms, qui prends souvent les masculins pour des féminins,

les féminins pour des neutres, et au lieu des neutres mets des

masculins; qui n'emploies pas comme il convient les prépositions

mêmes, dont l'emploi a été réglé par les plus illustres auteurs,

puisque tu en places qui veulent l'accusatif devant des mots à

l'ablatif, et inversement '
; crois-tu qu'on ne s'apercevra pas que

c'est le bœuf pesant voulant jouer à la palestre, ou l'âne indolent

s'efforçant de prendre son vol à travers la rangée des joueurs de

paume? — Tout de même je répondrai : c'est pour vous que je

travaille et, grâce à ma rusticité {per meam rusticitatem), vous

pourrez exercer votre savoir... »

Des critiques comme Ozanam * et même Fustel de

I. H. F., X, XXXI. Voir toute la fin du chapitre.

a. De Gloria Conf., Proœmium. Voir aussi la Préface de la Vita Martini,

«t passim (M. G. H., p. 33, la ; 668, ay, etc.).

3. D'après une statistique de Max Bonnet, Le latin de Grégoire de Toars,

P. 1890, p. ôaa, Grégoire se trompe environ 20 fois 0/0 dans l'emploi

des prépositions.

4. La Civil, chrét. chez les Francs, 187a, p. 479.



SAINT GRÉGOIRE DE TOURS 683

Coulaiiges ' ne consentaient à voir dans ces excuses

qu'une affectation à demi sincère de modestie, ou

qu'un écho de la longue tradition qui voulait que

tout écrivain ecclésiastique opposât sa rusticilas uni-

quement soucieuse du vrai au langage ampoulé,

cadencé et frivole des rhéteurs. Ozanam trouvait Gré-

goire u tout pénétré d'antiquité ». C'était conclure un
peu vite. Grégoire connaît assez bien son Virgile*;

il cite deux phrases de Salluste '
; il parle de Pline,

d'Aulu-Gelle S de Cicéron % du Gode Théodosien^

mais rien ne prouve qu'il les ait lus. Voilà à quoi

se réduit cette prétendue imprégnation de culture

profane. Lui-même d'ailleurs ne dit-il pas qu'il avait

été poussé exclusivement vers la littérature sacrée ' ?

Quant à sa langue, l'ample travail de Max Bonnet

fournit tous les éléments d'une appréciation positive.

« Le vocabulaire de Grégoire, extrêmement riche,

écrit l'éminent philologue % doit son abondance,

après la conservation de l'immense majorité des mots
anciens, non seulement à l'emploi qu'il fait de termes

empruntés à toutes les variétés du latin, au grec, et

parfois aux langues barbares, mais surtout à l'adoption

d'acceptions nouvelles très diverses et souvent très

inattendues. — La flexion, en somme, est conservée.

Cependant des brèches y sont battues, et par l'altéra-

tion phonétique, qui naturellement s'étend à tout, et

par la fausse analogie, qui ne se manifeste que très

capricieusement : un même mot suivra dix fois l'an-

I. La Monarchie franque, 1888, p. 3-3.

a. Nombreux textes relevés par Karl Sittl, A..L.L., VI, 56o.

3. H. F., IV, xni; VII, i.

A. Vitae Pair., Proœm.
5. Gloria Conf., Proœm.
C. H. F., IV. xLvii.

7. Vitae Pair., 11.

8. Op. cit., p. 761.



684 SAINT GRÉGOIRE DE TOURS

cienne flexion, et la onzième, séduit par une ressem-

blance quelconque, il s'égarera dans une voie nou-

velle. — C'est la syntaxe, avec le vocabulaire, qui

s'éloigne le plus du latin classique. Il n'est presque pas

une ligne qu'on pourrait faire passer pour écrite à la

bonne époque. — Ses tendances et ses procédés de

style sont ceux d'un autodidacte qui voudrait faire

comme les écrivains du métier, mais qui sent son

impuissance à les imiter. Tour à tour il s'y applique

et il y renonce. Il en résulte un étrange contraste

entre des formes oratoires usées et une fraîche et rude

originalité ! »

Au total, il y a lieu de croire que les déclarations

de Grégoire de Tours sont sincères. Il a eu le senti-

ment profond, douloureux, de son insuffisance litté-

raire, et ce sentiment était fondé : scrupule qui lui

fait honneur, puisqu'il prouve que, pour avoir entre-

vu quelques classiques ou imitateurs des classiques,

Grégoire comprenait ses manques et regrettait que sa

formation première ne lui permît pas de les réparer.

Du reste, les modernes trouvent un charme à cette

naïveté, non pas ennemie de la rhétorique, mais inca-

pable d'en soutenir longtemps l'effort, qui l'a généra-

lement défendu contre les délicatesses du bel esprit,

dans un temps où l'imitation des anciens se muait si

vite en perversion du goût. Que nous eût-il donné,

s'il avait su « développer » {dilatare, exiendere) et

*( embellir » ses récits {ornare paginam '), au lieu de

laisser à de plus habiles cette tâche périlleuse, comme
il s'y décide à regret?

I. Vita M., U, Préf.



SAINT ISIDORE DE SÉVILLE 685

VI

Un écrivain qui entreprendrait aujourd'hui de

traiter à soi seul la théologie, l'hérésiologie, la polé-

mique, la chronologie, l'histoire, la biographie, la

symbolique, le droit, la liturgie, la grammaire, l'éty-

mologie, la cosmographie, l'histoire naturelle, la

ifiinéralogie, l'ethnologie, l'agriculture, l'art du bâti-

ment, l'art du vêtement, l'art d'apprêter les mets, cet

écrivain-là aurait du mal à se faire prendre au sérieux.

Le moyen âge, qui ne distinguait pas toujours très

nettement de la science la compilation, a pourtant

célébré Isidore de Séville comme le doclor egregius

par excellence. S'il s'est mépris sur la qualité du
vaste savoir d'Isidore, du moins a-t-il eu raison de se

sentir très obligé à l'égard du laborieux excerp-

teur qui n'épargna point sa peine pour recueillir et

transmettre à l'avenir les données positives qu'il avait

recueillies dans ses immenses lectures. Beaucoup

moins original que Boèce, qu'il a plus d'une fois uti-

lisé, Isidore a rempli dans des domaines plus variés

un rôle assez analogue au sien. Il a fourni aux siècles

ultérieurs une somme commode de la science antique,

dont il condensait dans ses manuels les résultats. Non
qu'il fût particulièrement favorable à la culture

gréco-latine. Il déconseille aux moines la lecture des

livres des u gentils » '. Mais, sans ignorer le danger

des lettres profanes, il les aimait pour son compte, et

se flattait d'en tirer de précieux matériaux pour l'élu-

cidation des Livres saints.

1. Régula monach.. vm. 3 (P.L., LXXXIII, 877) : « Geatilium libros u«l
haereticorum uolumina monachus légère caueal. »



686 SAINT ISIDORE DE SÉVILLE

Isidore était né vers 670 d'une famille originaire

de Cartliagène qui avait émigré à Séville, sans doute

après la destruction de Carlhagène en 552. II fut

élevé par son frère Léandre, de qui nous avons

un ou deux opuscules ', et qui devint évêque de Séville,

métropole de la Bétique, vers 576. Isidore lui succéda

vingt-cinq ans plus tard et mourut le 4 avril 636. Ses

biographes font un grand éloge de son caractère et

de sa piété. Il tint même une certaine place dans

l'histoire religieuse de son temps. C'est lui qui présida

le quatrième concile national de Tolède, en décem-

bre 633. Mais l'étude l'attirait plus encore que l'acti-

vité pratique. Il lisait continuellement, la plume à la

main, élargissant ses investigations bien au-delà du
cercle des auteurs chrétiens, jusqu'aux écrivains et

aux scoliastes profanes, et il transcrivait tout ce qui

lui paraissait digne d'intérêt, sans se donner le souci

d'indiquer les sources oh il puisait -.

Son œuvre maîtresse, ce sont les Etymologiae ou
Origines, véritable encyclopédie des connaissances

humaines que son ami Braulio, l'évêque de Sara-

gosse % reçut de ses mains encore inachevée et divisa

en 20 livres, après y avoir introduit peut-être quel-

ques remaniements : I. la Grammaire ;
— II. la Rhé-

torique et la Dialectique ;
— 11! . les quatre disciplines

mathématiques (Arithmétique, Géométrie, Musique,

Astronomie) ;
— IV. la Médecine ;

— V. les Lois et

les Temps ;
— VI. les Livres et Offices ecclésiasti-

1. Un de Institutione uirglnum et contemptu miindi et une Homilia de triumpho

Ecclesiae ob conuersionem Gothoram : P.L. LXXIl, 878-898.

2. Nombreux travaux, en ces dernières années, sur les sources d'Isidore :

Manitius, G.L.L.M., p. 6a et s. ; A. Philipp, die histor. u. geogr. Quellen

n den Etymologiae des Is. v. Sev., Berlin igiS; G. Probst, Isidors Schrijt

de medicina, extrait de VArchiv fiir Geschichte der Medizin, VIII, i (1916);

P. Lehmann, Kassiodorstadien(Philologus, t. 71 [1913] et 72 [igiS]); P. Wess-
MER, Tsidor und Sueton (Hermès, 191 7, p. 2oi-3oo).

3. Quelques écrits de Braulio sont inclus dans Migne, t. LXXX.



SAINT ISIDORE DE SÉVILLB 687

ques ;
— YII. Dieu, les Anges, les Fidèles ;

— VIII.

l'Église et les Sectes ;
— IX. les Langues, les Nations,

les Royaumes, l'Armée, les Citoyens, les Parents ;
—

X. Listes étymologiques ;
— XI. les Hommes et les

Monstres ;
— XII. les Animaux ;

— XIII. l'Univers et

ses divisions ; — XIV. la Terre et ses parties ;
— XV.

les Édifices et les Champs ;
— XVI. les Pierres et les^

Métaux ;
— XVII. les Choses rustiques ;

— XVIII. la

Guerre et les Jeux ;
— XIX. les Navires, les Édifices

et les Vêtements ;
— XX. les Provisions de bouche et

les Ustensiles domestiques et rustiques. — Isidore

confesse lui-même qu'il n'a guère fait que classer des

notes recueillies chez les « Anciens » : a En tibi, sicut

pollicitussum, misi opus de origine quarundam rerum

ex ueteris leclionis recordaiione collectum atque ita in

quibusdam adnotatum sicut extat conscriptam stilo

maiorum *. » Mais une double préoccupation domine
cette collection d'extraits, quelquefois copieux jusqu'à

la prolixité, le plus souvent sommaires jusqu'à la

la sécheresse. La première idée qui y préside, c'est que

pour approfondir une science quelle qu'elle soit, il

faut connaître exactement l'étymologie des mots

qu'elle emploie : « L'étymologie, déclare-t-il, est l'ori-

gine des mots, lorsqu'on explique par le raisonne-

ment la valeur d'un verbe ou d'un nom. Aristote l'ap-

pelait 0\5}aPo\ov, Cicéron annotatio. C'est ainsi que le

mot flumen tire sa forme de Jlaendo, parce que le

u fleuve » s'accroît en coulant. Le nom même de cette

science en fait connaître l'utilité et la nécessité : car

lorsqu'on voit d'oii un nom est issu, on en comprend

plus promptement la valeur* ». La plupart des éty-

mologies proposées par Isidore sont arbitraires', mais

I. Ep. VI ad Braulionem.
a. Elym. \, ixvnr.

3. Scgnis, sans esprit, sans feu, viendrait de sine igné ; arnicas, d&



688 SAINT ISIDORE DE SÉVILLE

elles ne le sont guère plus que celles qu'avaient four-

nies Platon dans le Cralyle ou le docte Varron dans

ses ouvrages de grammaire. L'autre souci dont est

animé Isidore, c'est de tourner vers l'édification les

détails qui semblent d'abord y prêter le moins. Il

(( spécule » sur les lettres mêmes de l'alphabet et leur

prête un sens mystique. Au surplus, là encore, il ne

fait que continuer une tradition beaucoup plus

ancienne.

En dehors des Etymologiae, il faut citer le de Natara

Reriim dédié au roi Sisebert : c'est une sorte de cos-

mographie, où la théologie trouve aussi son compte.

Ainsi, à la fin du § xxvii, Isidore se demande ce qui

arrivera aux étoiles lors de la résurrection, si réelle-

ment elles ont une âme. Il a déjà, dans le raisonne-

ment dialectique, cette confiance imperturbable qui

encouragera le moyen âge à discuter minutieusement

les questions les plus inaccessibles. La Chronique, en

deux rédactions, va du commencement du monde
jusqu'à l'année 6i5 ; Isidore, à l'exemple de saint

Augustin, y divise l'histoire de l'univers en six pério-

des, correspondant aux six jours de la création. Le de

Viris illustribus, où il n'est probablement pas le seul à

avoir mis la main, fournit un utile supplément aux

opuscules similaires de saint Jérôme et de Gennadius.

Ses Historiae s'ouvrent par un éloge de l'Espagne, qui

est célèbre.

Ce grand travailleur, dépourvu de critique et de

méthode, exerça une influence immense. Pour se for-

mer une idée de la prodigieuse diffusion des Etymo-

hamus, crampon, ua ami étant celui auquel on se cramponne; pectus est

la partie couverte de poils (pexus) entre les doux seins ; auis vient de auia,

parce que l'oiseau vole là où il n'y a pas de route, etc. — Isidore cite

assez souvent des mots grecs. Certaines bévues font penser qu'il ne devait

spas être très familiarisé avec cette langue (v.g. III, xxi, 6).



CONCLUSION 689

logiac au moyen âge, il faut lire les Isidor-Stadien de

Ch.-ll. Beeson '. Beeson y a groupé tous les manu-
scrits non espagnols qu'il a pu trouver jusque vers le

IX" siècle, et il en donne la liste par pays. Ce simple

catalogue est à soi seul instructif et montre le rayon-

nement de la réputation d'Isidore. C'est en France

que la science isidorienne fut d'abord le plus fêtée ;

mais un grand nombre de manuscrits sont aussi

d'origine irlandaise : on sait le rôle important que

joua l'Irlande dans le développement de la « culture »

au moyen âge.

VII

Après Boèce, Cassiodore, Isidore de Séville, les

cadres où s'enferma la vie intellectuelle du moyen
âge étaient pour longtemps constitués. Une ligne de

démarcation naturelle clôt ici l'histoire de la littéra-

ture latine chrétienne.

Je crois n'en avoir pas surfait les mérites. Je n'ai point

dissimulé que les véritables artistes littéraires y furent

rares. Avec sa sensibilité vibrante, sa chaude imagina-

tion, saint Augustin en avait l'étoffe : l'action prati-

que l'accapara de bonne heure, et on ne rencontre

qu'exceptionnellement, dans son œuvre de polémique

ou d'exégèse, des pages qui égalent certains chapitres

merveilleux des Confessions. Saint Jérôme eût été, lui

I. Dans les Qaellen und Unlers. ziir lat. Philologie des MittelaUers, IV, 2

(igiS). — Vers la fin de son travail, Beeson publie d'après une quinzaine
de manuscrits plusieurs tiluli en vers qu'il est disposé, sur le témoignage
formel de la tradition manuscrite, à attribuer à Isidore, en dépit du l'o-

pinion contraire d'EBERT et des doutes de Makitils. Ces petites pièces

offrent d'ailleurs un intérêt fort modeste.



690 CONCLUSIOxN

aussi, un maître en fait de style, sïl l'eût voulu, ses

lettres le démontrent assez : il s'est assujetti, sacrifié

à ses travaux scripturaires. N'oublions pas ïertullien,

incomparable quand la passion le soulève, mais gâté

à demi par sa propre subtilité. A tous, la rhétorique

a fait beaucoup de mal, en ce sens que leur souci du

bien dire s'est contenté des procédés traditionnels

qu'elle enseignait, et, soit scrupule religieux, soit

erreur de goût, s'est trop rarement mis en peine

d'une originalité plus exquise. — Quant à la poésie

chrétienne, elle ne saurait soutenir la comparaison

avec la poésie profane. Point de poète épique de

quelque envergure, point de poète dramatique, point

même de fabuliste : quelques poésies lyriques assez

bien venues, quelques belles hymnes d'Eglise, en

voilà les seules parties vraiment viables.

Gardons-nous, au surplus, de certain m humanisme »

assez étroit qui ne voudrait juger les œuvres chré-

tiennes que du point de vue de l'idéal classique.

Quand nous aurons reconnu chez les écrivains pro-

fanes une diversité plus marquée de tons et de sujets

et une perfection plus soutenue, faudra-t-il que cette

concession compromette en quoi que ce soit l'admi-

ration que les écrivains chrétiens nous inspirent*?

Quels qu'en soient les déficits, cette vivante litté-

rature chrétienne latine mérite d'être mieux étudiée

qu'elle ne paraît l'être communément, et quiconque

s'intéresse à l'histoire des idées ne regrettera pas d'a-

voir porté de ce côté son effort. Nombreux sont les

I. Remy de Gourmont, qui ne craignait pas de donner aux idées justes

l'allure de i^aradoxes, a écrit : « Le latin d'Église est, nous semble-t-il,

un peu plus attirant que celui d'Horace, et l'âme de ces ascètes jilus

riche d'idéalité que celle du vieux podagre égo'isLe et sournois {sic). » {Le

Latin mystique, P. 191 3, p. 5.)



CONCLUSION 691

problèmes historiques et littéraires qu'on ne saisit dans

leur plénitude que lorsqu'on a vu s'en constituer les

données dans la période même que nous venons de

parcourir. Et puis, combien de personnalités puis-

santes s'y révèlent, combien de magnifiques conscien-

ces, combien d âmes pathétiques, anxieuses de la desti-

née humaine, et conservant chacune, en dépit de la

communauté des croyances et de l'identité des solu-

tions théoriques, leur réaction originale en face de

cette énigme éternelle ! Du jour où notre Enseignement

supérieur fera une part plus généreuse à quelques-unes

de leurs œuvres maîtresses, la recherche scientifique

s'orientera de nouveau vers les études patristiques, et

nous serons en voie de reconquérir dans ce domaine
l'ancienne hégémonie dont une longue incuriosité

nous a dépossédés.





TABLEAUX
DE LITTÉRATURE LiTINE CHRÉTIENNE

N.B. — Le tableau n« 1 permettra au lecteur de prendre une

vue synoptique de la littérature latine chrétienne et d'évaluer :

lu l'apport de chaque province de l'Occident romain ; 2' la produc-

tion contemporaine de la littérature grecque chrétienne et le déve-

loppement parallèle de la littérature proiane, la latine et la grecque.

Dans les tableaux suivants, le principe de classement des œuvres

varie selon les auteurs. Là où l'ordre chronologique est suffisam-

ment connu et "de grande importance (pour saint Augustin, par

exemple), cet ordre a été observé. Ailleurs on a préféré le classe-

ment par matières, ou même le classement alphabétique.

Pour les abréviations, voir page 5o et s.





1>
——1- ^^r?=?!^^=rr^ ==ît;

1
o ^ ^ ^-^s ^—

^

!l3
1

o .^-^

^ -
1

o es
C3

a
"

~ •,o

2 .s 3<g
a <o
o -

^ u o -0^

r)
-ô U-0 S 13 i

a
o oo

3 M

^ "^
! .E J —s O :« o

Ix, i- < -J

~- "
i

* "—

'

o ^

—

"—

'

-" -^ / ""

^p
t;

- 'ç^

f§/£ ^.
ô^

a
o o

es

<; 1

X u

<
3

^
1 •J o

ciivains

Hions rains

-f' JJ

u

y:

c ~

6

S o =

c

>-.
-J5

i2 a «

Ci J3
:: 3 a
a -v o
- ^ S

J

~ ;r '^'

-- _S o ,~ o >-.^ --J

ia c ^

1 1
—

U
X ^-H

.ï:
— 32

-< 'i ^

s "C • • -^ w5
3 -r -- Si "V

Ch 'H = O
îJ 3

"

£>

- ^ .S

u



<îw

Ho

ir' t« te 2
S = = 2
a S — 5
•- <= ^ -

CL O
Û..2

n M C uT es

u Oî 00
.2 .==.-

en

o -

O 3

a

.-H

5 **

PS

iJ u

^ en

s

<u c o •-

=:.Sfc.

S.i^
n -2 aT is ce

« «ï "

r^co M 'Oj C50 -«i; t)

M CM M C<I H-J

(u _2

S
'u

>

•-0
• s

DU
a
o 00

M

Anréli Tacite Floria Probu Carus

c LO o «n «
r^ r^ c~ t^oo
iN e^ M ffî es





OCO

.2 S
3 M

et! 3 '

i. c •s »s O r, es rt

<u
~ -c li a g es o U e

g "S bfj 3 Z
u !> ^^ 3
« 3 •-!

3 CJ
Macro Glaudi

Auso

:^ ,^-^

CQ
"ô «t^ _5-r o !

r^ "5,— s- ^

O w o

'3 1*

p-o
1

O 0.) es

-:. rt 3
A, ^ 0)

•^ z

.5 S

o e5^ u

" 3

W J2

«s
5^

4) Z y t)
a O o -
o -3 •-

-p
3 .:: 3 -O

(i w

1- o

o

•- a

C'^s

3

3

U 73 rt

a '= ^ ^ {= Ci

à u 3

ai 2 .

o

." «

. tn
• O
•Tl
• O
.-aj Cl•^

!^

d .i_; 3

o-^ l>.0O

>

S 3



ce cs * "S

S'? Ë 5^,

S-2 ^Q
•- taZ z

wz
f-Ol

3~ S
îï

t-, <U

'5

c o o

" cr3 —

' —' ^-' -f ;^ ^
' i. _u = « rt

X cC

>

ï= =1 §•=

S ** ;J S <-
O

ce a
3 5

^^ / ce

S

.= >
9^

>

^ r- M
t/) « " "

3 u a>

O-a
3 o o

r.i a i.

in o <

2^3
« M 3^ en u
O 3 ^

lO lO yD "O

. . 3
• ^ <

îfl •

rfS ;
V2

_3 .='Z_3
O ^ 3
9.5 S

en

3 o

o
JC-5 o

Rois

G
Od

t^ r- [-- t-^ ce C--
-^ ^^^T^cr •<r



Oçal

^:

o o

V

«.IN
3
4J '

U

f3J .

•zi<

o 0) S
cr

05

en

> o
Cd o

13 ;5

s

a:)

o c
>T.-^ es

- O

(U

5S
Z

d
c.^ ^ /£

~
.b en

rr;
^^Edw w

o aj «j

ta O •-
<', c -o >

._ -QJ
rt 03 m^ / 5

ce «

C8 EC

pa

u

« a 3
G -.^ ce

<>,2

£^
v; -5

bDj2

>H



_ i- —
« 00 o in
— c<7 co M ^ O iD O lO

- -CT ^3- ~=r CI -

CMWCSIfO |^rie^JC0P»ev5«M

a. t^a.£-

-«î ^ -< J
^

g<M-.

00

O* ,*^*^C^C^o'ï*ïcOoOO*^îO
— CT3 — O CO t<5

© 3 iD —

ca i«r<C<«^-i.^HC>qC<l"ri»ri»r^"r<

^

t o ._;
—

00
« « « »

o -^ o

<C co -

CO v:tOO m ~--T^cr O « O N o O co —
N ro -• t^-CT'^ t^-COiO O OOO - -•
M GO ' Ci -• N t:~- • -o lT r- - -o ' '

- » c^ 1 . I I
'5

I I I 1 I ro fO
I r^ — co CO Ci I-- O CO -'; — Oi Ci^^OO

co 0".-<rO M — fO Ccoo Cir^^î « oCiC^— Ci— W !>•—-o cso Ci'O — •-"

c<i M "rt c^ csj cq "th <M"c><rc4^^c^.^^c»f

- C - C "
•1 M « M fO M «

o ce
es 00 o 00 M o

T -£1,00 .^ CO ^ -^ g>

- C-? c

'5'S .2

£ a^

c o

o;»
Cl-

-c <

bD

5.2
Œ il

>

^s
P a ^ P

.2 —

:

- S tn
c5 cfl (U

't^ o

m

a
° o

. 5 ^ ° S 5 t" S -5 •= -2

la-o'a'a'a «O'W es " " ""
03 -a « -o -Q

-^loo t^oo oo - Mfo^3-mo t^oo

"S—

«

1 5
o bE

<^ • :::*-

._ 0^ o S
!^o ?

*

^ S"» S

« 2 U 05

y. M

CÙ ^ « 2

S: 1= «fi

^ î- — .«
-o C- I-
-j o —
c ti a. «

g c-E^
S « " S

es i;

>-^ 5 II i2
c " S II •=

P ^ :-eM ^

S E "O si _> —

3

«u P s- 52 O

o - rt „ g _^

c —
- e

~ "^ f^ « •Q es

tn



1 i -. ^ . Il

Z

de

Labriol

.906)

de

Labrio

•907)

de

Labriol

(1906)
e

(men-
Ecslasi

aradiso
slitione

w '«.-« =

o C-" J cù J o,' -^

H -a TC 'X ^ r- r-ë
-_1 r^.. MfO.. c-ro.. iOt:^i>-'-r-co«c^ 1 J? ^ -n - Il
:d --ir-»=ric-^<3-5«i!:îrc05-noi-' t/3-„—. 1

ce cj cQog cofo ^<e>iPoc^|ciî|

^ s CiO
,u-^ n «

S^li
eo u «•
e^-O -sC^ .

'—

'

^ >0
__

-3 eo

t^

u = ~ s^ ? 0) • N
C hB -a00"
-t S .S
i-s !- c^ "ro ir^ '-' f- 100^ 050i*-c^^ ce n Ci Occ Cit~~cr; Ooooc

w li:;'-' =-=r~ -<ru.-3«^'-ooOir:oc

o •^ ^ cS CO ^ C^^^^^^MH^ «3 . c c
te > p -'_

3
—

c_- 'H '3
"^

"> -

00

H
3 CJ

- ^ '
f! es es -, — .- M

^ « =" M
C4 m r- ,'0 c-T f r t-T £ =-^-„-

o
-* 1 es -* c^ 1 1 ^

-cr 00 c s ~"
^ 00 co — £^ E^- n Co »^^5-O00esv:3-eses

D IN - 0-2 00 c^ro Oi - fo

8);

de

Aa

è;d.)

;
df

hilosophi

,

adv.

Ma
OJ t 1 es 1 Cl r^ - r^^ 100

H
c 0-

.^t
I OS 1 1 1 1 , ITÎ 1 1

to ev- m M c^rc ro - - co Cr.i-O

fC foV^ c^Q cv-5i-^<rOGOroiorC
gi -en - - 00 t^ - t^-O - 10 c

^ «H e^3 w e<i es -^ « «w ^ —< es es --!;l- s.ti>

< -^ et s -
EH

M

M > ~f^ es >««MCS

ce S S

U 4) -j <; T3

-s:

Q
c ca

„ « u cr. .S
-S 'C c; ^

,.-°'« î-

^.- 10
^^•-in cjs

'ZS-n^
5i 5 " E-
;s -3 « c -a^ c c c ><(

«3

g:
'3

.

1:. C3

ë.2
a -aM n

_s es a
••- a ro^ns -

13 « C "5 .2-3 «s - .2

9 _C!

a «s C
.2

es
a >
u en

perdus

:

l'index

d

2

Fato

(cf

•cionem

V

tionné

da

E-t

es
HH

a
3.

1^ co

'•S S "s'a „c £
« g oj

51
X.5

c
15

eu
cB t-

ai

^1
-a

= Q. Jf -^S 5 3 bt

" c- Cl, aj ^i^ fc, •

-

>
Traités

c

dans

rec)

;d(

Iv.

Mar

Il

(meu

-0 -o-o « -a -c C5M-0-0 rt eS-O

c ) 0*
-'

«s fO »a-ir5 r^oo 00-
es es es «s Meseies«eseoeo



;£
<
o-
z<
ce
b.

ifi en
VU 5 erso a 1

3 o
E-; o f^

ai C.

i^otoo r^M [^-Mf; -ro30 o m
5 Oco in t^ciCT^cfOoo c -co~3 CK a s a
Q - M ,-<îcor^vs->=r~irvT^Oirî«=3- «:

«c
^ •'

1 1 [ 1 1 1 1 1 1 I ) 1 1 1

C2 M 3 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1

1

H O un

1

[

A
«O

O co
,* T. ,^

a _ ,

52 < *"
. G,

d
— ^

i 3 ^^ « .^ e:
^

ST s
Os

_ 9 o ~J c * ^ « _ a a 9
"• -^ "* co

g! ï^ 5o * o ^ s « 2; „-

o

Q

'

--
M _S c -Ji c .5 o Q

\
L-; fC O 3 -2S î^ "

;5 • CQ H
M _: O

~ [^ [>. C5 t~~ — o-?o C^ C". t~- ^ C-2 ^O' c
â.<u ^" C-i r,00 -occ^sLoc. c^C5--Lor5 CO o
ë^-2 w es r^ M T'a r: t^" -o ^r?^ ^. >- ce >- g -< ^ !;j <t:

— o ^ .^•^»^*\#^•^*^•^•r^r ^ ^ ^ ^_.__^ , , ^^^-,
-n

e«5 f 1
1 1 1 1 1 1 1 1 1 M f 1

l' r
c-X .^ O -

1 1 1 1 1 ! 1 1 < 1 1 1 1 1
1 1 1 JZ-—

o
o GO
M —

o »3- M -cr v^uT u-5 LT O --2 o -o o r-O 00 Ci Ci 00

' .tt'
1. IN C Lf,3 li"^ O --r îvi - Cl GO - m ^o- r-. o. c>

m
Ci Ci-Ç; O Cs-^rrX! C «coLO r^o oo - o c)S vo-^^lo o lt; O O 'O O O C2 r^ Ci o •<I

1 ^ rv .s r,•v^^^^«r.^•^*^ •N

><t
1 1 1 1 1 1 1 1 ! 1 M !

! 1 r
CD

^^ ^ ^

*

co S? ^ c-.l OC^ «J "^
o CT"

LTÎ _ Lo ^^r " r- •- OM r^ _-UMMOO«l>- «tl ' O 9. o o
Cl3 1 O o

"j." . - - - c-i « -"^ o lo -^ r
CO in

- cl
o
cq< "~^_ M CT ^ o ltj ir: L-O li» 3 in M c .— M COQ 00 G ei Cl « « -3 M « ij L.-5 o— O m

M
M " « G

co
en

CG

;;;;;^ 03
_o
'rt

« bJ a
D VJ-

a ' Z^ ou
.^ • g «J

"

G 3 -o .

3 co G .2

.S «.

'5
.2 G M s

3
'C

»"^ r* «3 a
• t) o

l|i
S « £-

-3
.5 1

co M a.

eu
><

H

00
t

"c?

'E

c
c

C

G

>

ai
C

c:

"c

T.
c
S

O
a s

-«G

o 1
t. c
OJ c
G-Ooa
« a-

0.

c
>

"c
_ç
s.

o.

c

C

T.
c

S a

c-, ._G

11

il

es >

<! tc
J

-s

Cf

c
a.

es

-C

cr

?
t.

>

ce

cr

C
s
c

o
o
'3.

_3

'te

>
-3

1

'a

1
«
_G

«r

"toi

-5 t. bc „ _ G
^ ?.= . .^

i:^ n -a -c-o-o «-c-3-T3-a n ^^ ' -c c: -1= C5

« M fo <i-Lr: !0 t^oo o o - « m »=)~ M M ro vr ** CI co *^lO ^



z; o
00

ce
^

u. p C-
_ fi K »

(/J H ^ ^ " "^

D oo -e. >1

o o X

Q
ce

oo
1

o
-d

f- —

. o =—

p "5 .•

c5' ci

o
«

c
Q

;=; a s

U Ci
<n < <XJ

» Z -

N o ^

Q
W _:

00 ^^ es 0-:3-0 M M ÎO '^
CO N N 'w.*<T t^ lO iM -cr^cr r~ r^ 1^ 1^ ^

o^^ fC - lt, o o M ~ "" M - — M M M N

C/J «
1

1 1 1 1 1 1 1 1

1

1 1 1

oo -TT

00 00 N -r) g « n M --C -^ o M
o o - r^

t;^3c 1 oo 1 Oi oo 00 cy. <3i cyi O
n- - ^ ri

C--XI _i 00

^ ô !(-. ;:; O — n Ln ^ A ^ ft lo
« =^' C?' O oo o o

S -, as oo 00 oc Oi C-. C5

«^ l'oo""*" co
,

»*
1

1 1

'

1

c^ — ^ -—^. 4J -''"^X' ,—.-^

^ 3<

-r.
œ .^

itiélV
ulIles siècle

i53o siècle

iJ. e

incer

^ è o

5 ce -s 'O
3 t»

^ iL li o O cfl o o ^ c,
"1^ ""— :r o ".

> 4
* £ M s >• -'^>

5 -<

«§
C3 «^

ctac

pi

vali.

us

.

43 n o y^

^i^ï «a.
<u o -c -o .- 03

T3 "73 CB 05 J-3

3 "-j m

c u 2

C3 X o
TD td -O

s s

— =: — ^.2

J'^ -T3

—.2 .2 ^

ooa

o

CJ

in o t-»oo

0=0

Ci r. -
-J C-. $3—

-

•— OO -- _ V

[ij . —
S H S

là

Cl. — r~

-1 a -:

—. __ 53

£3 tE 3

T -1 fcB 3 53
•-

' "T 3 O O
d t^ 42 --2 §
<i < â i S



«c-

"^ CO G.
a » : s «

.0-

00 s"

— o
ri

O o
« 2"' « ^ ce

GO lO

CI ss CD _ v^ _ oo -

r*
ce

r CI ifl
r f r r

.
|- j-

l'

-
Ç

.5)

00

C o M
- o c^

C.LO M

o M ^^ co CO
-^ r^ o o -
lT. ir. o Ç"--o

C-.rO o- - C-. s «
1-5

l-."î

r> M CO 00 - o
^^ co in c^DO 00
-O O O O « O

«=^'2
r r r r-^'s r r r r r r r r r

f^ o co

>. CO
—J -; CO îO c^

« « »

s

.s c
_ o

IV

S «.t;
o H-1

S t,'C

S j&-

- <S CO

5 s -" s o
en .X ^^ - 'r
a -: C..5 S

= 0-^
c en X

o —

^

V2
7^ « 5 n «"ë

v^-iO o C^X) 05 o -

Ha

s «î

rf -
tJ
s
u 3
g O
hn «
as

1<

|ZtU<

Ji ~: !r. Ti

" - s '^

ë=^ =
".-2 y ï
a 'S a 'So —. t> 3

- « ^^ ^a-

45



w
6^

225
O-

<

C/3
Rs;s»«a*iss

ao
Ho
D
O
<
oiH

b.

> «ft«»S;ft = »s
Q

M
z
o
C—1 /

l\^^«r
*^ 3 V

.

v^ O ^ o
s fO 0? t^ t^-MT; LO r^»^ "^
Or

,r^ t;- C".' C^OO " ^^T - ^^ - "

•* f-%^ i«
i*" i" r r r r r r

o ' <£> 1 1 1 1 1 1 1 1

a
1

&
< c L^ C-.co 1^ O ^^ r~.oo O
N 1 -ï CvOOO--~-->-
»J S oo c^'^r-r-c^t-c-

n [

2 r r r r r r r i^

03M
IJil

E-i «r«r;;S;=:»*
<: Cla

ce

w
ce:

M
H
O
P^

H
pe:
1—

1

s
i-q

o
^-t cs

1 1 1 1 1 1 i 1 1

El
CD
et

<5 fa
co



w-2 •

a Q-

Ci 1 . .. ,

' o -; " 3 :;

i r- t*

Q

oo

s

c

O

» î: « a s a « « s

~ o ~ -^"^

M a" d a "S '^

c g C3 M «

-< -A m

a

'/j n

|)
<

i5

o!

a a «

-1 M ---^ OO O fO -
I I I I

ro ï:^ LO C5
îï-i O O OO

ro ^-1-1.-2 -£5 OD GO

CO - -O N O —
ro »cr^d-LO r~ 00

1-1 — co o
o »^ TO »^ co '^
iC XI - - - -
cr, :>0 J_ ' 'I

3 m X)
co ro

00 --0 - _ - -

- « o _•

2; <o

co

on
- o
o XI
« M
C^ 1

o i-o

c r-~
- x<

- ^Tt -
n Z^yo
Oj e-5 C-» co ij ^^ ro -
;; C--00 3i a a,

- -co
co •->

t: 'Cr.ro

Oro
co

00 "--

co Ci

co

O
ce;

«
«*!

H

5'i
3 •— tn

M

.i:-3-3

t. •:: =*

ï 3

3 -.2
^.5 «

•- .s /;2 = 3 3

'^ .s ^ - -XI t^
:=: -- r L-' a '-h

,^ r^ ^^ f^

.2 S ——:'-' P
rt 5 -^ u ,9" rt

_^ (/3 a^ ^ r^ -^

_X aj aj ^ y D
i3 TS -3 -a -3 -^

t^X) o o -- M

•..2 S o
. 73 5 <»

-3 5" 3

•"< Ï.2

a a oj Q-

tiH -a

2 3

d o a
rt .- iJ

^ S ci "a
C3 -S ^ U

w S

-, - 9 2 <u3 = o z: _ç«

^^ m o <U '

^
CL.

o r-co O o
_ » _ » M

<<



w 1 i

«J

< V
o- Wl

z 5
<
(X -a
fr. 8
Cfi «« iKiissa «•sA,sa = « »a s a « <
TT, ^O
H wrf

O •^
P _o
Q
«; tA
ce 0..

H 'G

u
1-5

es

£ ii "c

^
2=:î;s«aas- -aj;i5s5 rS5

a

^
1

. '-J
1

O) "3

3 o5

^ 3
. Ô5

o
fc.

se

g<
' 1 C

-5 =j-<u

Q \ î .-0 i^.^"
L-' 1

ce —
Iï8 . co i^ Ci?0 1- - ?o - u^ - C5 C: w 05 ,, 1^15 <;j
—- ^ , -^ fo - 2 *^ _- ^^ « - '.r - - c-.io _, ^ Î5 ^
'3 jji2 J" « co «fl-LO <X) r~„H ?^ L-- - ^^ vS" u- M « .-0 " -

[/:
r-»v^e..v,.. .V .^ -

„
i"

(" r f f \ \ \
1

1 1 1 1
i

1

"

1 C"' M - n ec
co 1 1 1 1 1 1 1 1 1

1 1 1 1 1 1
1 00

. -

!_-: ^1

fj i".
.HTf ^C*" 00c *<?" X^ ^ "^O M co « ,^N 1 1

t~- - r.O - ITC C-.rC C^
M c\-5 r.-5 -<r >o in ir; u::, — îC c^ (>• r-oo ji Ci — '

1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 T . r^
tr ^•; iC .A - - » r^ - LOr^— Cir~— r-~ «'^. es ICI C a
j^ es r- M — co C5--:3" c^ Oîin m o~.in czj « « u- 00 -2— M C"5 rO ^cr^O lO Irt LO îO

^. . . . . . .
^. ^.

,

r 1" r r r r r rs r 1

Ï'

^ jÇ

00 ~^ » - co
co vL ûo c-.'To

^ ^ 00
•-"'

. . ^ ^'

.S :>^' r^^S :2 :2 .s :t ^
00 s
co

< ^..^a^-^'Z^^ ^,- -~^
.H

IZ)

l!
Q

C5
-^ ce ra cï l-l >S s- s.

00 4J

><
-C "^ Se

^
1 ^ . fj ( ^ c ^

•:

5
3

-3
c

c:

a
•.

"ô
lu J

terpellalione

Job

et

David

Dgia

prophetae

David.,

altéra

prophetaeDavi

rationes

in

XII

Psalmos

;ns

...

3
lt<

SAINT

AMBROISE

>- —

C c
p _tf

S S
c; et ni C

- ci

• "c.

s. "S

ce "^

5 ?=

S
""

-a"
« .s
.— t.

c CL,

-•-

çç

_-^

-0
•5

-

'c *~

-» t)

.5
= .2

"c

>•

Cfl

a-

a

'cr

en

br
c
ca

>

c
en

.™

3

ci

C
es

r_J

a

^ — .i

-S 6 'c

cj « c
«.' C-.

&._ -

«- _

Si 0) u '— ,^ x
Cl. S W .

ç j^
1 =:^

-a -o-3T3-=< W K s -o ù
Cû"Ô,o

cjT3
— m«^«j3-u-:o r-20 05 -< M fo »n- 10 'to r-oo œ - es ^"fJMC^MMMMMeSCO rO fCfOCOCOCOÎOfO M »T •<r •<T



c"

t£j

3

^
< m
c_^

O. O d.

< o -5
oo

pC — **» ^ o*^

^ *-^
oo

W " d. A s s sa s • 9 « a • • ft ""-^ o ^.^

o
<j-

^
UCTI

7i^ cL >
a

oo

X!^

o a a S .^
< ?i o
ce
H

< —
!0
•«;
sj

t^
"S" 1b" û, •if

t.

« r^ '12 V

s"
> — -5"

00 s; L

o a 3

4^ S 30 .3 E S '^ < ,-^

«=1 J ^ 4J
~ n -4

o

>

Q o

o a o

5 S: 'S
oo „

00

>

o
S

f^ g i •H
2

o

Id

Z 4^-
-^ 'w' —

5

-5

.n 3 00 "o 5 oo :J j w ^
<i < a.'

g
3

'3

«J

s

ô c<^
r; •^ u-3 ^ s

o•M -, 00

fO N -< M irt
OC

« O « " a « « « a ~
'o
>

o

-x
»» •^ * ». es

r~ o CO foo PO 00 co oo co ' -=T

C<! -^ CS! ^ M «"3 C^-

1
~:T -o N •<T O
- oo --^ O C3

<T00 — M « c oc o O —

^

OO - —• M w oc oo - - C
o r! X) 1 ! 1 r^ co 1 1 OC

1 • ^^ L'-
ex r^rc - C « r^ c-.lc ï* ^ ^ c- C5 - ..T t^ a s
1^ c-~ Z - Ol c *< t-- o o O
•^

es co fO « ~ t^
• »\ -^ ^ r. r^ -. ^ r> 00

E^ 05 <M O CQ 0> C5 •«1 C<] o>
"rt m ^^ -^ m ^<

ai
3 a.

0)
:; _CJ

U5

'c
f^ ^ X fk 3 « s -^^ « — ^ o a -^o „ > 35

2-

c £> ^ O
fC "" i.-

<^ te

•,^ B -1
I>

d S?

~~"
.

-—

*

- tnM ,—-s .^

«

Cj
_ et

c;
"g

o

S
3
C
c;

">

o
70

> ^
CJ

c

c

JS w
10
•3

Q

M c
t.

S ^

co

£

5 g

ce

a
o

1

C

c

3

«o
eu

E-<

H
uq

'â S
3 ""

2 J2

-o
Oj -—

'

"
"S

9,

>

.2 5

o "c;

w c

g 7

Ce

£
o
Q
o

3

3 ^ CB

1 >a
-o o «e

S §0.2

es <u J2

° « S^2 g

t,

•2

-3

3

-3

_CJ

«j

a
Oi 'j ^-> O O O O

.5 !:^

a; w « (U 13

-

^
-=:j -o -3 -c '3 -3-0-0 -4 -o »* i^i

,—

^

.

^ — ^^ ^O »^ L-5
-^'

i-~~x C-. c -
— N^ ^ Lfî o r^ ^^ —

'



S3 c „ J
Md <s <
_s ,_j ^_,

OJ o

O M fl ,? - o
^ 00

ff-1

o

» ^ ^ •- "^

CO CO "î co" 1
o

__

O O
"- - o— — M co

t: ^ m L
co ^ O o c^ C TO
^ •" 00

^ ^ m
(N

!

c^ en

in

5- >
H-o



N [n ^^ ~'^'^ "^-^

00 r-î^LO-o csrrswî^^JO

00 00 »rr

I I I

0> r- o
C3 O f^
lO ÎO ~d-

I
1

a» Lrt »=r

>^ M t^

t~- 00 »
fO co fO

3:33:^ r?
co
^;^^ .-rg, -r

co
eo

<o
tu
•M
•-s

O

^ n S
o 3

c*-< -n u
o >
J o ea

K ^
o ja

en

7!

3
(U

VI

<D 43 •u

o .

a •

** -.'

« s
3 3
ri t-

3 -S 8

?,
^-^

9i aj i)

13

•".-

IS 5^

• en

. D
c

. co

• tn

^ • <u

'. ï» O . 03

a
a . to S u- 0)

o W 2 &c
g _2 b

is a

c
ô.2 •:==:.

«; —
' rt '"

"2 K s '.5

§ es rt
'^

•^•^•- «
hJ>>'-3

o s s
d 3 3
3 3 3

3 « 3

* - r-

> 5

es ^Oa

o c o c o j£-
o o o o o ^ HÛ

O t~.90 O O - M ro »=rir5 co t^oo os

G-vet

"1 -*

:=o:o

"'S

91

es O ^
bm«

• • --^--—

K

O - M
(N cq N

—~^



*H «* O
— in ^^ ^îf lO

I

00 00 m Ci

-< c<5 -"^ CO

^ \fi ^ n

t-l ' ~~
a e:

ea
3 "

« •

t-i . _rt
;^ » « «sa ^ s R « iî P « ^ e « a « » u — S « ~

(£ OT
o 5 ^ -
M

o « OCOOOO «X)

o >-< « M ro «arc - «- M

fo I 1 i 1 ' 1
I I o* —

iOOîS~^oev3«i-iOOir5

M CO

ce 00 C5^^ lo Lft o
V3-30 o CO <x> - "- o o

w 1^ t^ Ci —
i •- ^cr I Ci

00 Ci ci-^a- - « -> " o
ia •*

O
00
C2 M

O
(30 CTi

(Tc: oc
CO

.::i u
S. "

-—"? ce

M — fi
> « Ç

2: S ce -O:;

M I I I

Ph «

•CL Ç,

.j- •- o «

w w — qj F^- ^w w

C^ ^ O .? < Q ^ N S H 4

p) M Ci c^ es c^ IN fo fo cfî fO CO CO fo r>"5 fO ffO'^<i-»a''<r~^

J2

03

a

03 5;

:
«= s

• 43

o . t« 3
rt

(O > . c-tS
•n .W P

c
43

en a r= a
>

(ï5
">
43

Evang
Revisio

-~-t LO
•<r V3-0-



C/DU
i/>

:<

ce

Ui • « « sS)>x»*Ac:AS*a««<ts9ss «z 00
o ,

.

tz
a co» -^r 00a lO ~*
-»;

.. *
ce C^ 00
E-

«
ft-

> « » » aaia«a«ï«aR«a«« = aa« » a »

a
-

»
^
a'
^
a—

^

-K ^—
«t

— t;

2 — . ^ 2 ft a RSft«ft«p(5«S«»«R«««S:S S « ft
O c —^- U s

> C/3

(
lO Ci »T N M O

>cr r^ M «cr --^ c L-;

D 1 ce r- «•.^NOO-^^C^ WGCCC - - C^»3-M »C-~T M
. 1

Ci Ci ^:r 'O »cr-.^o t^ 1—^co c------- cq c-.x;

<
1 © co «c-LT L.- in ;:; r~~oo O - ' ' ' ' • ' ' O 00 £ to r~

^
1 M 1 1 1 1 1 1 1 1 1 irc:~^cvî<:r"-cof<îç-,cs-3 t^ ' '

i Se 6 Ci 1 ce — c^ co f~-^^' co — r-i>- — ûCc^o »cr m :o . 1 ^0 -
^ M <C C ^::r^-TVD r~ t~—<rc^ O c - «^r es co »a- r^co ro 30 es

J "^ — ~ o - ^^ ir; m ^; r-co Ci"---««-îocs .-0 m
3) ^ r^ rv «.^.^^»«.sr^vl«l*^.^^#^«^»^*%•^ ^«v rs «- r«

<
C5 1 1 00 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 o>

1 r^ in 1

(M 1 es 1 1 1 1 1 1 1 1 ' 1 1 1 i 1 1 1 CSJ 1 es es 1

, ,

G- ''.

_ « N PI LC -
—

- r»

w Cl ô *S",^ ce» C-. ^_ t-
ocu ^^ |^o co -cr—_; _• ^ J _• „• ^ _; ^ t«^ Il

°° ^^ Jf
eo . .

H 00 -^-^-O
'^ 0-3 ce o" ôc'T-- •-="=•-•- — -"S .'H f^' c c co'.»ô"— = rs c:^ —H oo oo

c?- P ^- 5 f s « r~
co so ce

es « « « > ro

ce "C

;^
. . c .t.

• K " .'
'. .'

u

3

X,

'«S = :

= ^135

, , ai

lii c

o; — Samuel

......

Malachie.

.

.

.

Isaïe

.......

Jérémic EzéchicI

12

Prophètes.

• • c « -c

; illl

= £ ^ - .2*-
C3 -=

«i
-- «

-

' lS = il 2 "^

a.

>
U

Il

a

1 -o d. ta
"^

' - — ec -^ -3
b:

"""
-.j " g -îS -« -S ,

-a

V ^ ^ es •

c

fiS _ô i c ^3^ .
—- «>

1 t 1 t 1 1 1 1 1 1 1 1 t 1 1 'P 1

<
'"- ^ •- o _•

^

a ! 1 1 1 1 1 1 1 1 i 1 1 1 i 1 ^ 1

> —

'

ci

H
hroniqu

omélics

- ^; CC c; CK
t-<. 00 C-. — M co --Tic îC r~oo OiO — «fo-^'mo r-co Ci 0' -

».n- ^^ *<r LO .rt m ir; in u-î irî u.- i_o ir; 5C te w «0 -.C' 10 l^ !>•



IQ o

h\.
• • ' ^- 'M «O —

;

c/. »* :ï in _J ,cs -!Z. -es

-CT
'ff

to - ~^o
u- o o

0) o ' - fO o
1

ZÇ »N _ - o g

c - LO
•^ o - — « O

«> «x •s »v ^
«a- 00 1

eo CO N
«M CNJ 1 es CN es

O
^d- CV C5

CO CO
•^^

H T3 ri "^^'S
^^ — 00 £. ÛO

^?-CO OO CO
CO CO

=5^

•g s

r>-3 1/3

-a 'U nj d
•v c 3 CO

C5 O

3 5 tn c o

'-' •- r^ .? o

-o s a i-<



W.ï

e«f r i" f (To •*' PO >*
I

* ft « a

co O M »^ o -^r — ^^»^

o o - C5 I ' ' > '

A lO C2 r^ cr- M oc 00 ro C
a> o coo - — « - -

o . - ro 1

C co « <Js —
fO C^ M — fi

I M ! ! I I I I

o o _. . -^ . _. i:^_- .

o ir: oo Ci C2 Ci

oc ^ ^^^ \
oc * 00 ÎO Ci
c-: 00 -vC 00

co ro co

< «

"^

• — ^ rt — O "

- -. c:

,^ t- •- <

a
«

-3
c;
—

'

-S .5 "^

• -5

•

^
•"3

• «
<= —

"^ c - ^ ci

o o O c3 >—

H . 5 « —

'

<^ " *5 i:
'5

« 3

.2 2
"b£ ^

•- c S « « «.5i::--rs 3~ o.Hi

i .~.~ o
^^ »^ _** 1 j I ,

'*»' .*^ Cj (t: ("1 o . H

omouoij^t-ic:
-3-3M-T3-a-3;^CLHw

co ^^Lft o I>-00 o o - «

a tH«no
Cj B ^^

:2 î^ i5 'op rt

^O'^ S C - ^< > .C "^

"3 rS
4i o « o o
-0-3 -O T3 —

lO ::; t— OC Ci

ai

a à. 3
-a

^
iTiTS

n -CJ l-^•u
4) ^
C 'O

hc ~ —

J= -C

c 1 J S
D <; <«

^„^ TT. ,,—.^

ir. r^

Q

• t^

c lO V,

t.
es

N*.»* C
•^ hh' -6

a r in

C: ce C3

cOi r>

^ t-

' ^ bB

==-"?;-,
1

ci3 -: c

- a> o
.- o t.

O C 3
> îc-g

1- — -o -T3

eu hft.

•~ o: rc -^^



•- iTÎ ce *^

lO 03 CO O OO" Oï

- R s; ^

^< 1 C!

Q ro C55
LO eo o

—

^

É- CO 05 lO
3 o Qm m 00 ro -• NM C^ «

^ ^ _ ft O » R ^ - CO A O ^ « i=j ^^ ;=:

= C-=
'"' ^- w - ~ - -^ - Ci "^ — «

lyj in
1 1

— oo v< «if ift -^ r r M5P0 00N '
1 -Jt csi 1.-5 in CO »5t 1

' e<Jm ÎM

OO oo OO ^rr
^:3- o «) 'O OO

c o o ^a-ro O M 00 M CO o <û o C-O o C55
M ro a> •<r M M >^ L^ - r^ ^^ c o IN - CO O

o M •« -^ t-t M M ' - • 1 mm CO M « oo -
ers CO "^ 1 C5

t "• "^ o 1 O - M o en r-oo mm o C«-5 o 1 c^ i.-; ':t-

«-< 1^-5 C-J - CO ro - — '•'i o rq oc ^^ O CO c-~-io ,-" Cj r^ "
0* o Oi - - M M N - " Ci - v^-Cfj " M - -X) - - 00 00

M
1 1

•=> «=H M Ift 00 lO
t

e<i o 1 1 r cfl e<j «sf lO -îf csi
1 1 N3- <n «îj- OO ooeo «îl- VT 1 ^ eo CO 00 oo •*

—
' o c o

-^ o o -

O r^.i" Ci,

S et

o< 5 --g

or? •-

i: ^ r~ o

2 c u
—

;
f*^ c

'^ S 2

K .2 'S " rt ii

r

—

I

c/-; i_i CO C

1—1 C

o —I •- C3 „• ^- i.

Ci 3 ••.- =- jna.g

S.2 £<'T3.S

-O T3 O "O -d

o ^ o -;

CL, KW
C - : — c n

.::: o
o ce

-T3 o o "O ^^'

— o t)~ a —

j

a o -T
c • - .

-

.'/) '-* 'r*
o o /-
re c ^



!>J CJ C>]

o .->

.--. C3C 00 C-. LO r^ ,

—

^ ^ »^— _ — — fO ^^ »3"

M M o ^^-o oc co
r< co oc 00 ^c- -. -N oc
e< 1--5 ~ O « c~-: -<rro

r^ « f<
^^ 00 l^ r^
^^ •^LC Li-5

_ l.~ C-. i
O-c- im
r* C^ lt:

1

«JJ- «S
1co •<t 1

o T-

_ - -0 L^ . ^ ^CCD _ ^

i-TI^ ^
^cr-<r~a- ts °>5-

o o

S 00



o o

Ci
o
Cl

^_^
— •

—

iK f-i

R A « « a a s a » , = î s ffl « c a a «

Q c
n
"C

n
O

H
s:

e '~*

o -'

C
' o

Cl b—ri

_: r^ •—

1

« m «—

-

O o
co'-2co

^^-^ ^0 c>?o m
=. o ^ M o O C t^ o ~i m r-,<u O • rT*0 ^r
ô • — O o t-~ro M Oi o - - C-^ ^H fO vd- N
O o *V rx •V ^ ^

»:r 1 f^
1

1 •O- 1 1 o 1 -^1 KtO viH ««S'O C<I »*
CO 1 ! 1£3 1 1 «* 1 1 CO 1 »* St-5t -* o- «o ">* «a-

o

O o
UO LO LO ifl

o » Cio c<i

ro

te
1

C in Ci
LO lO L.O fiî ri

-a- t^ O

1 m 1 1
c^

1
1 CO 1 1

•^
1 o 00 "i-i o CO •* P CO

CO 1 ^ CO 1 ! ^ 1 v? CO sS- •<t CO vï 1 CO

«^ .z .— »cr»ir
- -c - -a

:h

.-3 "5

o o Q
o s
« ai

,

1^- •-< "B

„ c ^

/O

CJ u

o X

Q, — eu'

[C —

c o 3

' -S
.— "o

i^.'i'oS §
-'^

2 .-T3£ 2 ;2 — .s

I S^'s S^ : ^
,Ç o jj 3 y .g— -O 2- t. t; .es
"S """^ ° ^ -3
s- = 2 g'^ t-T rt

Sx:

5^0

o --

.2>

ex

5^ o (U -T- "3

— => •

-

« o :i," ^^

X! " '->

oa a a -a

-j rt

3 o
T3 -c a

3^
-a 3

Sa
.a 3

^g
' h>H *^^
• ;.i

^ Cl
. o C rt

.j^ C •-

. ci n 3
- i-ï

|?r^S

=:
.2 S ^4^

-j
=C 3 " 5

u
^ë

a;a -3 es

—3 cS

.a ^ip

,^ o





«JM ^^

< •«J

O (U

z Cfl< s .

ce -
te. s§M t.

"
2: « r[_

H ^ -J.
00 co r^ e^ et liî j^ eo - co 00 r-v f —

.-JD 0-^0 n 00 va- L--0 - fv« r:

3 ^Q -^ -<r ~3- - - -vT in - CT en va- c. M m -o f
--J - ® ~
c; C^ 03 •^ «r* ci -^ -r< r CsT 30" '—"

!
^" 1

•^ r 1

CL-'
H <>J c>s C^ ;no ï^3 es fO 1 C>3 1 Ci \ M !

1

. ^-r

</J -s -^

c. -

tv. W .^

00

00 J^
- Çoo -i

1^^
-r-c

c

ë a a s s 13 S a a S a « a
M 3 0.

a a 3 J-
=3 0-^Q

-a- Sg5

J3
'- 2

1

'Jj

Z
ta .

•
"5

v* i tï
00 r; aC

^ 00 _4j ï;

S ûjJi
,
-a

!
- £- «

= .

» ~ a « « A «a a « S ^ - - P 3
-îT M - M

,^- 'z
— . S

1
'"

..îH n 'tH^ CsT ^
ï

•< lO vr co «H

00 M -^ «00-^ C-3_vC-
•<3 cr.

O
1 ^ ir; C-- ce ^N - Ci OVO ~ c^oo V.-- Ci -^ 1

ëo
1 1 1 1 • < 1 1 1 ' uo co

cr.M 1 or'': C
•v^

1

— -ce ~Cf ^"5 c-.<roo - » 00 c -vT — — m 03
1 •^ LTÎ L-- tO M 10-00 c-.m co C-^ [>- N Uî C3 '9 ~ '3

o~ co ci^ v*o" cT r«<j~ fcs"-^ <N r r r •*f Ift
1

"^ 2 a,es

«s- -» "^ «*«* ««f 1 -<}
1 roeo vj 1 1 1 -* -x* 1

_ " ^ S

LC" 1^1« r- 03 C
) '-f >^ N «^ ^5-3

oc ^td i-i - 2 »<J- . _; !>• OC -<r .

H T3 r3 T3 M -C cv -à T3 "3 ^"O
"c

><3

;; "' c:
-j; ^^•~ -0-3.0 •- •- >=r *C ...— .— .«N 00 •—
Q

<3"
. " « s

<^ u en

ô : S 1 t)
• 5 >-^ '. ô C3

° S- J

<U . D ?-« B • .
a .' ? _; .A '— .'-a

U3 . fc,

a . « eu . _cs • .
..a

*

i *•!

1 oi-3 rt

« C/:

3 -34;

3
—

î

J S ,.

H
C3

à '-%

-a : «

" il
s i^'"
CS c S*

^'"

.22 *

S •

.2 -«

-2 : s

« • t

J -J

« en •
-^ g —

'

§.-2.2
t- c t-

.ï S s £

5 5 =D~

• a

«
- a
-

Se
.3 .-3

'si --

•- _rt

-^ '-3

-S

'3

-2 "^ t^

lia
ta

<!

H

M

n .

en —

1

-a 5
a

"c'a.

= :^ - ë 3 « ^
n^ a ~ -

S. 3 ~: -^ .2 ^ =

£o|^|^.2
c3lo82il

J
'3

3 z, '^_o

*= s- — «
es t> «S «

S >

— <a
tn S-

2
^S
"3 -3

t.

ce

3 3

5 5>

U U K
"a » -

3 ^J ^0
000000 « 4J « « «i c

-C -0 "C -C ce JO w a; t, t> _u

• • ^-v'-^ !0

- M M v:r L-5 r~oo 00 - « co *a- 10 r^Xi —000 - - - "" "" n Z = _=L



ADDENDA ET CORRIGENDA

p. 17. Une étude critique sur le Songe de saint Jérôme, par P. de La-
brioUe, paraîtra dans les Mélanges qui seront prochainement publiés à

Rome pour le Centenaire de saint Jérôme.

P. 172. Rectifier ainsi les dernières lignes. « Minucius Félix est de la

même famille d'esprits que ces humanistes experts. C'est le plus érudit

«t le plus fin des lettrés. »

P. 194. Louis Saltet (B.L.E., 1930, 170-306) reconnaît, à rencontre de
dom Chapman, une véritable opposition doctrinale entre les deux recen-

sions du fameux passage du de Unit. Eccl. calh., § iv. 11 ne croit pas que
saint Cyprien se soit rétracté et il admet sans réserve l'hypothèse de l'in-

terpolation.

P. 364. Lire : Kônigsberg.

P. 817. Un autre exégète, Fortunatianus d'.\quilée, écrivit sous Cons-
tantin, d'après saint Jérôme, de Vir. ill,, 97.

P. 355, n. a. Il existe un Commentaire sur les Bénédictions de Jacob
(cf. Genèse, xlix) attribué à Paulin de Milan. Il est imprimé dans P.L.,

XX, 715-782. Dom A. Wilmart a signale récemment un manuscrit de
Troyes, n" 80/1, s. IX, qui en indique l'auteur véritable, Adrevald, sans

doule le moine de Fleury-sur-Loire, mort en 878 ou 879. Voy. R.Bén.,

1920, p. 57-60.

P. 875. Sauvage et Tougard ont réédité à Paris, en iSgS, un sermon
de Laude Sanctorum de Victricius de Rotomagus (=::= Rouen) : cf. P.L., XX,
443. Voir E. VacauJard, Saint Victrice, évêque de Bouen {i'-5' s.), P. 1908

(Coll. Les Saints).

P. 4i4, 1 2, lire : Itacius ; I. 8, lire : Turibius.

P. 45o. De Chromatius, évêque d'Aquilce (388-4o7), quelques com-
mentaires subsistent (P. L., XX). Cf. P. de Puniet, dans fiev. d'Ilisl. Eccl.,

VI (1905), p. i5-32, et Paschini dans R.Bén., 1909, 469-475.

P. 5oo. Un mémoire sur la Légende de saint Jérôme, communiqué en
juin 19^0 à l'institut par M. Paul Monceaux, figurera dans un volume
consacré au Centenaire de Dante, qui doit être publié en 1921 par les

soins de MM. Henri Gochin et A. Pératé.

46



2 2 ADDENDA ET CORRIGENDA

P. 5o6, II. 3. Lire : Vasari.

P. bail. Caspari a publié en 1890, à Chrisliana, quelques pièces d'ori-

gine pélagienne que dom Morin attribue à l'évèque breton Fastidius

(R. Bén., XV I1898], Zigi-igS). Gennadius (de Vir. ill., lvi) cite de ce

Fastidius uu de Vila chrisiiana qui est peut-être celui qui figure dans
P.L., XL, io3i, et L, 383. — Nous possédons d'Aurelius de Carthage un
de Damnatione Pelagii atque Caelestii haereticoram qui est de 419 (P.L., XX,
1009).

P. 557, n. 3. C'est également à tort que les deux livres de Vocatione

omnium gentium (P.L., XVII, 1073, et LI, 647) ont été attribués à Prosper.

L'auteur reste inconnu.

P. 566, n. 6. Sur les traductions en grec de certaines œuvres de Cas-

sien, cf. R. Bén., 1913, 477.

P. 594. Parmi les opuscules que suscitèrent la persécution et les

polémiques ariennes, il faut citer une lettre d'Eugène de Carthage
(P.L., LVIll, 769), un opuscule de Cerealis de Castellum, en Maurétanie
Césarienne (ibid., 767), un écrit de consolation d'Antoninus Honoratus de
Cirta (L, 667).

P. 656. Sur une Exposilio Liturgiae gallicanae attribuée à saint Germa-
nus de Paris (P.L., LXXll, 83-98), voy. P. Batiffol, Etudes de Liturgie et

d'Archéologie chrétienne, P. 1919, p. a45 et s.

P. 663. Le Testament de saint Césaire a été réédité par dom Morin„
R. Bén., XVI (1899), p. 100 et s.

P. 664, n. a. Très significatif au point de vue de la survivance des
pratiques païennes est aussi le de Correctione Ruslicorum, de Martin de
Bracara (éd. Caspari, Christiana i883), qui écrivait dans le nord de l'Es-

pagne entre .^60 et 58o. Les écrits de Martin (P.L., LXXll) sont pleins de
réminiscences de Sénèque.

P. 675, 1. II. Lire : Claudianus Mamertus.



INDEX

Les chiffres en italiques renvoient aux passages fondamentaux.

Abécédaire (Psaume). a45 ; 54:5.

Abua. Sig.

Académie (Nouvelle). 21; i53; 533.

Acrostiches. 336.

Acla Paali. 84 ; aaô.

Ada Pilati. 84.

Actes des martyrs. 607 ; Apollonius,

77 ; Martyrs Scillifains, 80 ; Perpé-
tue et Félicité, i4i ; saint Cyprien,
i83 ; Passions donatistes, 389 ; Pas-
sio Agaunensiam marlyrum, 567;
l'Histoire de Victor de Vite, 694.

Adimantus (manichéen). 54 1.

Adonis (cultb d'). 3i2.

Adversus omnes haereses. 298.

.^MiLiANUs Macer. 676.

J^lheriae (Peregrinatio). 503 et s.

Afrique chrétienne. 7; 79.
Agapet (pape). 674.

Agnès. 655.

Agnoscat omne caelum. 65ê.

Agricola (martyr). 37a.

Alaric. 247 ; 621.

AlÈS (d*). 175; 219; 222; 223.

Alethia. 597; 625.

Alfarig (P.). 348; 620.

Allahd (Paul). 6o5.

Allégorie. — dans la littérature
grecque. 618 ; — dans la litt.

latine profane, 618; — dans la

tradition chrétienne, 618 ; 376.

Théorie de 1' — , 554 ; 558. Juge-
ment sur r —, 377. Hisloiic de
r —, 2a4; 23a; 324; 463; j34 ;

616; 634; 661.

Altercatio Heracliani laici. 30i ; 343.

Altpius. 536 et s. ; 54o.

Ambroise (saint). 44 ; 307 ; 34o ; 351
et s. ; 4oo et s. ; 425 ; 487 ; 533 ;

558; 6i3; 634.

Ambrosiaster. 383 et s.

Ammien-Mahgellin. 3o8.

Amcenus. 646.

Anachronisme. Chez Prudence, ôaa.

Anastase I" (pape), 592 ; 664.

Angyre (anathématismes d'). 322.

Antéchrist. 34 i-

Anthemius (empereur). 637.

Antioghk (synode d'). [a. 34i] 3aa.

Antoine [Vie d'). 5i4.

Anubis (mystères d'). 385.

Apelle (gnoslique). 85.

Aphtonius. 348.

Apis (culte d'). i34.

Apocalypse de Pierre. 79.
Apocryphes. De saint Cyprien, 2/9

et s.

Apollinaire de Laodicée. 4 16; 45i,
Apollinaire de Valence. 649-

Apollonius (apologiste), 7Ô.

Apollonius de Tyanb. 426.

Apollton. 24o.

Apologétique chrétienne, ici: 1^8;
254; 278; 4a5; 546; 58i; 588; 61a.



724 INDEX

Apulée. la ; iSg ; 1^9 ; 394 ; 4oi ; 648.

Aquila (juif). 475.

Aquilée (concile d'). 34o.

Arator. 653.

Arcadius de Caesarea. 4oi .

Arcane (discipline de l'). i64.

Archelai (Acta). 496.

Arevalo. 63i.

Arezzo (manuscrit d'). 824 ; 33o; 5o3.

Arianisme. 3i8 ; 321 ; 336 ; 33o ; 33i ;

545; 633; 722. Sermon arien ano-
nyme. 339. Commentaire arien sar
Job. 339. Fragments ariens de Bob-
bio. 339; 386.

Aristée (Lettre d'). 3 33.

Aristide (apologiste). a85.

Ariston de Pella. 578.

Aristote. 25 ; 99 ; 272 ; 666 ; 67a.

Arnobe. 27; 147; 252; 369; 3i6.

Arnobe le Jeune. 571 et s.

Art chrétien. 281; 809; 378; 442;
443 ; 6o5 ; 619 ; 621.

Asarbus (priscillianiste). 4i3.

Ascension d'haïe. SSg.

Ascétisme chrétien. 19; 90; ii3;
i3o ; 35o; 281 ; 371 ; 45o et s. ; 466.

A salis ortus cardine, 636.

Astérius (hérétique). 486.

AsTERius (TuRCius RuFUs). 633.

Astrologie. Sic; 35o.

Athanase (saint). 325 ; 334 ; 338 ;

358; 5x5; Pseudo — 338.

Attis (culte d'). 3ia.

Audentius. 249.

Aufidius Bassus. 674.

Augustin (saint). i4; 19; 3i ; 87;
38; 92; 218; 30-:; 346; 874; Sga
et s.; 398; 4i4; 43?; 479; 493; 5/5
et s.; 629; 634; 663 et s.; 672; 675
et s.; 688; 689.

Aurelianos d'Arles. 663.

Aurélius de Garthagk. 72a.

AusoNE. 4(55; 44o; 627.

Autel de la Victoire (affaire de
L). 36o et s.

Adxenge de Durostorum. 339.

Auxence de Milan. 356 ; 3r,8 ; 469.

Avellana {Colledio-). 3o3; 337.
|

AviT (saint). 645 ; 649.

Avitus (empereur). 687.
AviTus DE Bracara. 58i

Babut (E.-Ch.) 17 ; 4o8 et s. ; 438 ;

5x1 et 8.

Bachiarus. 4x3.

Baehrens. 157; 161; 166.

Ballerini. 337; 35i.

BaLUZE. 252.

Baptême. Réitération du — , 189 ;

219; 336; — différé, 356; 449.
Barbares. Sentiments à l'égard des
— , 586 ; voir Rome dans ropinion
chrétienne.

Bardesane. 486.

Barnabe (Epitre de). 333.

Bartas (du). 419-

Basile (saint). .'14
; 358.

Basilides (évêque). igS.

Batiffol (P.). 198: ^53; 378; 3o6;
344 et s. ; 520 ; 722.

Bède. 586.

Bellator. 677.

Bénédictine (édition) de saint Au-
gustin. 519.

Bénédictins. Méthode, 47.

Benoît (saint), lu

.

Bérenger. 817.

Bernardin de Saint-Pierrk. 37a.

Bible. Dans la vie chrélicime, 64
'

67; 4x8; — dans la prose chré-
tienne, 438; — dans la poésie chré-
tienne, 4i8 et s. ; 442 ; 600 et s.

;

649 et s. — chez Tertullien, 88;
chez Minucius Félix, i64 ; chez
Arnobe, 255 ; chez Lactance, 274 ;

ciiez saint Ambroise, 358; 870;
chez Priscillien, 4io; chez ïyco-
nius, 892 ; chez Augustin, 5a4 ;

545 ; 557. Les premières traduc-
tions latines de la — , 32 ; 57-71',

177; an ; 342 ; 53o ; la revision de
la — par saint Jérôme, U7i et s

Inllueuce de la — sur la lan^fue



INDEX 725

française, 67. Exôgëse de la — , i4;

84; 390; 319; 375; 483. Voir aussi

Allégorie.

Biographie. La — chrélienne, /S2;

319; 355; 455; 5i3 ; 5i5; 535;

623; 653 ; CôS ; 661 ; 679 ; auto—
87 ; 319; 433 ; 527; 573 ; 598;

627 ; 637-

Blésilla. 465 ; 468.

BocBio. 4t ; 339; 386.

BoÈCE. 348 ; 660 ; 6 ;.'> et s. ; 676.

BoissiER (Gaston). i56 et s.; 161;

at)8; 3i5 ; 635 ; 672.

B0NIFACE I (pape). 592.

Bonnet (Max). 647 "• 683.

BoNosus. 45 1.

BossuET. 274; 466; 519; 575; 663.

Bras séculier. Voir Tolérance.

Braulio de Saragosse. 686.

Bkewer (Père). 246; 387.

Bruine (dom de). 4i3 ; 476; 5o3 ;

557.

Bu Lie (Mgr). 449.

BuhKiTT. 66 ; 556.

Gabire (culte de). 3ia.

Gabrol (dom). 46.

Caecilius ISatalis. i5o.

Gaelestius (pélagien). 544; 72a.

Gagnât (René). 87.

Callewaert. 74; 97-

Callinicum ^affaire de). 363 et s. ;

367.

Galliste (pape). i35; 200.

Gandidus (arien). 349-

Ganon scripturaire. 6; 78; 84; 477.

Gapreolus. 573.

Carmen de Providenlia. 522.

Carnaval. 396.

Carnéade. 280.

Garthage. 81 ; 86; 108.

Gassien. 565 et s. ; 575 ; 792.

Gassiodore. W; 660; 672; 673.

Gatulle. 6a4.

Cavali-era. 555; 557.

Gave (G). 298.

Gecilius (poète comique). 463.

Gélestin (pape). 592.

Gelse (polémiste). 3i ; 32 ; a6i.

Gentons. 45o.

Gkrealis de Gastellum. 722.

Césaire d'Arles (saint). 660; 662 et

s.; 722.

Gésar. 583.

Ghapman (dom). 78; 187; 193 ; 194;

196.

Charismes. 162.

Charlemagne. 42; 55i.

Chateaubriand. 19; 100; 353; ôSg.

Chilpérig, 657.

Christianisme et société païenne. 18;

27 ; 108 ; n3 ; 273 ; 381.

Chromatius d'Aquiléb. 45o ; 721.

Chronique de Ravenne. 675,

Chronologie chrétienne. 220; 402;

458; 525; 076; 584; 674.

GhRYSIPPE. 103.

GicÉRON. 07 ; 44 ; 171 ; 172 ; 343 ;

a64; 268 et s.; 070; 396; 463 ; 5ûo;

558 ; 666 ; 673 ; 687. — et l'art de

traduire, 67 ;
— et le néologisme,

71-

Circoncellions. 388.

Cilé de Dieu. Origine de cette notion.

546.

Claude (empereur). 60.

Claudien. 420 ; 438.

Glaudius Herminianus. io5.

Clausules. Chez Tertullien, iSp;

chez saint Cyprien, 180; chez Ai-

nobe, 266; chez Lactance, 29';;

chez saint Hilaire, 333 ; chez saii't

Jérôme, 445 ; 5oo ; chez Sedulius,

635; chez Sidoine, 643.

Clément d'Alexandrie. a3 ; 33 ; 86 ;

264.

Clément de Rome. 62 ; 428.

Gluny (monastère de). 73.

Colère de Dieu. 257 ;
26'4 et s.

Collatio. Voir à Conlalio.

CoLOMBAN (saint). 4i ; 339.

COLUMELLA. 676.



726 INDEX

Commerce. Et christianisme. 28t.

CoMMODiEN. 226 et s. ; 280.

Commonitorium. Sens du mot. 568.

Concordia Mafthaei (de). 386.

Confessions. Le genre — 637,

Conlatio. Sens du mot. 566.

Conscience (liberté de). Voir à To-
lérance.

Consolations. 443; 499; 72a.

Constance (empereur). 3o6 ; 3i8 ;

322; 334.

Constant (empereur). 3o6.

Constantin (empereur). 3o5.

Cornélius (pape). 228; 6o3.

Cornélius Labeo. a64.

CoRNUTUs (stoïcien). 6r.

Corpus Scriptorum ecclesiastico-

rum latinorom. 4 ; ^9.

CORSSEN. 70.

CORYBANTES (cULTE DES). 3l2.

COUSTANT (dOM P.). 326.

Cresconius (donatiste). Sgi.

Crimes contre n.ature. log.

Croiset (Maurice). 6.

Crace {de). 434.

Culte (dédain du). i63.

Culture profane. Et Christianisme,
3; 8 et s.; 15-50; io4; 1x5; 289;
a6o ; 267; 439; 474; 499; 53o

;

538; 553 et s. ; 563; 633; 671 ;

681 et s. Voir aussi aux noms des
écrivains et des philosophes non
chrétiens.

CuQ (E.). 117 ; 123.

Cybèle (culte de), i34 ; 3i2 ; 385.

Ctprien (poète). //22.

Cyprien d'Antioche. 2l8.

Gyprien de Cartuage (saint). i3
;

93 ; 176 et s.; 25o ; 274; 3i6; 353;
358: 4oi ; 427; 558; 721.

Cyrille de Jérusalem. 358.

Cyprien de Toulon. 4o5 ; 663.

Cyrus. 24o.

D

Damase (pape). 271 ; 386; 453; 464;
471 ; 603.

Dante. 611 ; 668.

Decius (empereur). 197.
Delehaye (Père). 317; 443; 680.
Delisle (Léopold). 625.

Demetrianus (païen). ao8.

Demetrianus (chrétien). 271,
Denk (J.). 57.

Denys de Milan. 320.

Denys le Petit. 677.
Deogratias. 553.

Dexter. 357; 484.

Dialogue. Le — dans l'Apologétique.
171 ; 343; 468; 498; 5i2 ; 537;
578; 626.

Diatribe. ii5.

DicTiNius (priscillianiste). 4i4.
Didactique (genre). 434; 609; 632.
Didyme (saint). 358.

DiospoLis (concile de). 582.

Dissertatio Maximini contra Ambro-
siam. 34o.

Docteurs de l'Église. 3i8; 38a.

DôLLiNGER. 4 10.

DOMBART. 227 ; 245.

DoMiNici (fra Giovanni). 17,

DoMNio. 492.

DoNAT. Et saint Cyprien. 207.
DoNAT (grammairien). 45o.

DoNAT DE GaSAE NiGRAE. 389.

DoNAT LE Grand. 389.

D0NATISME. 177; 382 et s.; 388; 5^2.
Dracontius. 4i8; 428; 597; 631.

DRàSERE (J.). 246.

Droit romain. Influence du — sur
la littérature chrétienne. 83 ; 98 ;

iio; 117; 120; 122; 126; 385.
Droit canonique. 677.

DucHESNE (Mgr). 3ç)4; 4o5; 46i ; 6o4.

DUFOURCQ (A.). 4i4.

DURUY. 291.

Ebionites. 609.

Ecoles bibliques. 462 ; 674.

Economie politique. Chez saint Am«
broise. 874.



INDEX 727

Education romaine. 8.

Eglisk. Conception de 1'— chez saint

Cyprien. 187 el s. Chez saint Au-
gustin. 5G3. Chez saint Léon. ôga.

Ehriiard. 198.

Eleutherus de Tournai. 663.

Elie>. 61.

EmPÉDOCLE. 31.

Enfer. Description de 1' — , 610.

Ennodius. 6Z|5 ; 657 et s.

Ephèse (concile d'). a 18.

EpICTÈTE. II.

Epicure. 30 ; 271.

Epigramma S. PauUni. 626.

Epiphane de Salamis (saint). 358
;

397 et s. ; !^5b ; 494 et s.

Epiphane le scolastique. 676 ; 677.

Episcopat. 90. Selon saint Cyprien.

190; au V' siècle. 35a.

Epithalame. 443.

Epopée chrétienne. 421 ; GaS ; 649.

Erasme. 473.

Eschatologie. 289; 278.

Esclavage. 309 ; 628.

Etat païen. Et Augustin. 55o.

Etienne (pape). 186; 190; 6o3.

Etymologique (Science). 687.

Eucher de Lion. 567.

EucHROTiA. 4o8.

EUCLIDE. 667.

Eugène de Carthage. 694 ; 723.

Eugène II de Tolède. 63i.

Euric. 638.

EosÈBE DE Gésarée. 292 ; 458 ; 485 ;

5io.

Eusèbe de Verceil. 3o4 ; 32o ; 34a.

EusTocHiuM. 465 ; 473.

Evagrius (prêtre gaulois). 578.

EVAGRIUS d'AnTIOCHE. 387.

Evhémérisme. a 10; a63 ; 3ia.

EvoDius d'Uzalum. 54o.

Examerons. Voir Hexamerons.
Extase. 127.

Fastidius. 722.

Fauriel. 624.

Faustinus. 3o3 ; 887.

Faustus (manichéen). 533 ; 54i.

Faustus de Riez. 570; 63o ; 663.

Favorinus. 61.

Fa\e (E. de). 21 ; 195.

Feder (Père). 827 et s.

Felicissimus. 186; 196; 249.

Félix (saint). 482 et s.

Félix (manichéen). 542.

Femme. La — dans le christianisme,

89 ; ii4 ; 2 13 ; 221 ; 388 ; 3o8; 871 ;

465 et s. ; 489 ; 587 ; 610 ; 624.

Fénelon. 272 ; 466.

FilastrÉ de Brescia. 283; 384; 897.

FiRMicus Mateknus. 3o3 ; 3 10 et s.

FiRMILIEN de CÉSARÉE. 19O.

Flaccilla (impératrice). 887.

Florus. 149.

FœBADE d'Agen. 8o4 ; 34i ; 595.

Foi. Chez Arnobe. 260.

FORTUNATIANUS d'AqUILÉE. 72 I.

FORTUNATUS de ThUCCABORI. 213.

FoRTUNATUs (Venanïius). 819 ; 5i6 ;

680 ; 645 ; 653.

FoucART (Paul). 198; 3i3.

Fragmenta conlra Arianos. 386.

François de Sales (saint). 466.

Frères de Jésus. 470.

Frigitil (reine). 38a.

Frische (dom du). 35 1.

Fronton. la; 149; 167; 453.

Fuite. Durant la persécution, 90 ;

109; 128 ; i85.

Fuldensis. 73 ; 87.

Fulgence de Ruspe. 660 et s.

Funk. igS.

FuRius DioNYSius Filocalus. 6o4.

Fustel de Coulanges. 683.

G
Galère. 370.

Gall (Saint-). 42.



728 INDEX

Gallus (empereur). 186.

Gamurrini. 324; 5o3 ; 5o6.

Gargilius Martiams. 676.

Gaudentius de Brescia. 398 et s.

Gaudentius de Thamugadi. 384 ; Sgo.

Gélase I (pape). 267 ;
43i ; 592 ; 664.

Gennadius de Marseille. 234; 249;
391; 4o6 ; 4^7; 570; 588; 699;
626 ; 63o ; 722.

Germanus d'Auxehre. 565.

Germanus de Paris. 722.

GeRMINIUS de SlRMIUM. 343.

Gesia inier Liberium et Felicem. 386.

Gnosticisme. 20; 85; 116; 225; 258;
273 ; 33o ; 46i ; 54i.

Gcclzer (H.). 445 ; 647 ; 65i.

G0NTHAM0ND. 63i.

GoTHs. 240; 248. Voir à Invasions.

GRàcE. Doctrine de la — , i58 et s. ;

544; 564. Voir à Pélagianisme et

Semi-Pélagianisme.

Gratien (empereur). 354 et s.

Grec (le) en Occident. 6 ; oS et s. ;

82 ; 180 ; 333 ; 495 ; 528 ; 556 ; 574 ;

666 ; 677; 688
; 723.

Grégoire d'Elvire. 30^; 336; 3ââ.

Grégoire de Nazianze (saint). 24 ;

33; 346; 358; 454-

Grégoire de Rome (saint). 5 16.

Grégoire de Tours (saint). 5i6 ;

586; 656; 660; 678.

Griefs païens. 209; 255; 347; 522;
546.

Guéranger (dom). 47.

Guerre. Et Gliristianisme, 281.

Guignebert. 102.

H

Hadrien (empereur). 60.

Hagiographie. Voir à Biographie.

Harnack (a. von). 37; igS; 221
223 ; 298 ; 472 ; 578.

Hartel (G. von). 5o; 177.

Hauréau. 591.

Haussleiter. 296.

Havet (Ernest). 182; 194.

Havet (Julien). 648.

Havet (Louis). 42.

Hébraïsmes. Dans la Bible, 69.

Hébreu. Connaissance de 1'— , 333 ;

452 ; 465 ; 474 ; 556.

Hégésippe. 357 ; 386.

Heine (Gotthold). 344.

Héliodore. 464.

Héllénismes. Dans la Bible, 69.

Helvidius. 469.

Heraclianus. Voir à Altercatio.

Hérésie. Sens du mot, 399.

Hermas (Pasteur d'). 62 ; 84 ; Tra-
duction latine du — , 496.

Hermès Trismégiste. 277.

Hermogène (gnoslique). 60; 85; 119.

Hérode Agrippa. io5.

Hexamérons. 378.

Hiéroclès. 273.

HiLAiRE (diacre). 336.

H1LAIRE d'Arles. 5x5; 578; 592.

HiLAiRE DE Poitiers (saint). 303 ;

318 et s.; 345; 353 ; 563.

HiLARlANUS HiLARIUS (DeCIMUS). 387.

Hilariakus (Julius QuiNTus). 384;
4o2.

HippoLYTE (saint) de Rome. 62 ; 224 ;

3oo ; 345.

Histoire chrétienne. Conception de
r— , 292 ; 455.

HoLDER (A.). 672.

HoLL (Kaml). 427.

Honorât d'Arles. 567.

honoratus (a^toninus). 722.

HoNORius d'Autun. 4S7.

Horace. 243; 396; 44o; 443; 6ai ;

624 ; 625.

HoRMisDAS (pape). 65 1 et s.

Hosius DE CoRuouE. 3o4 ; 342.

llostis Herodes impie, 636.

Humanistes. Et le latin d'Église, 3.

Hydatius (chronographe). 577.

Hydatius de Mékida. 4o8 et s.

Hymnes chrétiennes. 33o ; 35o; 38i ;

4o5 ; 417 ; 599 et s.



INDEX 729

Index librorum prohibitoram. Sga.

Instantios. 407 et s.; U12.

lu ocENT 1" (pape). 692.

liislilulions. Sens du mot, 374.

Instrumentum. Sens du mot, i44.

Invasions barbares. Sg ; 5ai; 687;
633; 646.

Invective. 426.

Irénéb (saint). 59; 85; 197; 3oo.

Irlande. 4i ; 334; 689.

IsAAc (juif). 386 et s.

Isidore de Séville (saint). 33o ; 487 ;

586 ; 660 ; 685.

Isis (culte d'). i34; 3x3; 4a6.

Itacius d'Ossonoba. 4o8 et s.; SgS.

Itala. Sens du mot, 556.

Itinéraires. 370; 4o4 ; 443.

Jtinerariam a Burdigala. 502.

jan9én1sme. 577.

Jean Chrysostome (saint). 486; 677.

Jean de Biclaro. 577.

Jean de Jérusalem. 496 et s.

Jérôme (saint). 9; 11; i3; 36; 58;
61 ; 66; 76; 83; 87; i48; 149;

184 ; 210; 333; 253; 366; 396 et

8. ; 3a5 ; 333 ; 349 > ^79 ; 423 ; 437 ;

ii5 et s.; 5ai ; 58i; 680; 689;
731 ; — et le néologisme, 71 ; le

•onge de — , 11 ; 72a ; l'art de la

tracluclioa selon — , 463.

Jeûnes. i33 ; 490.

Jordanis. 675.

JosÈPHE. io5 ; 357; 676.

Joueurs, aao.

JoviNiEN. 4('S7 et s.

Jovius. 439.

Judaïsme. Et christianisme. 63; gS ;

106 ; 12 » ; 333 ; 387 ; 364 et s. ; 609.

julianus pomerius. 663.

Jùlicher. 57.

Julien d'ëclane. 443 ; 446 ; 564<

Julien (^l'empereur). 3a; 3i6 ; 334;

390; 4i6 et s. ; 6i4.

JULLIA.N (Camille). 45; 5i3.

JUNO CIELESTIS (cULTE DE LA). 3i3.

Jupiter Sabazios (culte de). 3i3.

Justin (saint). a6; 62; 85; 96; a85.

Justine (impératrice). 38 1.

JuvÉNAL. 423 ; 6i3 ; 6ai ; 6?4 ; 64i.

JuvBNcus. 4i/5; 417; à20 et 3.

Kauffmann. 34o.

KocH (Hugo). 191.

Krotmann. 73.

Labeo. V. à Cornélius.

Lachmann. 48.

Lactance. i3; io5 ; i4o; i48; 25a;
268 et s.; 335; 4oi.

Lagrange (J.-M.). 473.

Lapsi. i85; f 97 et s.; aa8.

Latin vulgaire. 70; 331; 334; a43 ;

56a ; 642 ; 653 ; 658 ; 664 ; 681 et s.

Latronianus. 4i3.

Laudes Domini. 420.

Launoy. 296.

Laurand (L.). 194; 445.

Léandre de Séville. 686

Leclercq (dom). 198.

Le Fèvre (Nicolas). 326.

Lefèvre d'Etaples. 472.

Lej.\.y (Paul). 4; 47; 80; a47; 304;
Sog ; 409 ; 5o6 ; 627.

Lemaitre (Jules). 19.

Léon P'(pape). 348; 4i4; 567; 577;
579 ; 592.

Léonce d'Arles. 565.

Lepcrius. 573.

Lérins (Iles de). 567; 664-

Lettres. Symbolisme des — . 688.

Libellatigi. 199; 304.

Libellas precum. 3o3 ; 337.

47



73o INDEX

Liber (culte de). 3i3.

Liber de Fide. 346.

Liber de promissionibas. 58o.

Libère (pape). 336 ; 6o3.

LiBRi. 6a5.

LiNDSAT. aa6.

LlTBERT DE SaINT-RuF. 446.

Littérature. — grecque chrétienne,

5 ; destinées de la — profane, 4*3 ;

3o9 ; 3ao ; de la littérature hétéro-

doxe, 338 ; la — latine chrétienne

et la critique, i.

Liturgie. 38i ; 5o5 ; 5o8 ; 600; 6a5 ;

636.

Livre (Histoire du). 120; 676.

Loors. 193.

Loup de Troies (saint). 565.

L0TALI8ME CHRÉTIEN. lo4; 169. Voir

Rome dans l'opinion chrétienne.

LucAiN. 433 ; 64o.

LuciANUs DE Kaphar Gamala. 58i.

LuciDUS. 570.

Lucifer de Calaris. 303 ; Sao ; 333 ;

33à et s. ; 469.

Lucilius (satirique). a8o.

Lucrèce. 7 ; i4 ; 71 ; 343 ; 260 ; 42a
;

4a5; 611 ; 6ai ; 6a5.

Lucula noctis. 17.

LuxuEiL. 4a.

M

Mabillon. 17.

Macchabées. Pa«sion latine des —

,

357.

Macé (A.). 59.

Maœdonius. 633; 634-

Macrobius (donatiste;. Sqi.

Magna Mater (culte de la). 4a5.

Magnificat. 4o5.

Magnus {Orator Urbis). 24.

Mai (Angelo). 396; SSq.

Majorien (empereur). 687.

Malebranche. Et Tertullien. ii5.

Mamertus (Claudianus). 697; 629 et

s. ; 64o ; 675.

Manichéisme. 496; 53o et s.; SSg;
5//i ; 563 ; SgS ; 610.

Mantique (païenne). ia8.

Manuscrit unique. 147; 226; 262;
3x2 ; 5ii ; 636.

Marcella. 464 et s. ; 474.

Marcellim (comte). 577; 586.

Marcellina. 355.

Marcellinus. 307.

Marcien d'Arles. igS.

Marcion (hérésiarque). 20; 85; 110;
120; 610.

Marcionem (Carmen adversus). 426.

Marcos (gnostique). 21.

Mariage. Licéité du — , 90; i3r ;

282 ; 37a ; 488 ; 649 ; — mixte,

109 ; second — , i3o ; 372 ;
— « spi-

rituel », 33 I.

Mariologib. 470.

Marius d'Avenches. 577.

Marius Mercator. 573 et s.

Marius Victorinus. 504 ; 3â6 ; 397 ;

426; 535.

Marivadus (arien). 595.

Martial (évêque). 193.

Martial (poète). 634; 652.

Martin de Bracara. 722.

Martin de Tours (saint). 409 ; 435 ;

509 et s.; 654; 676; 680.

Martïîi. Le — dans la primitive

Eglise, 90 ; ii3; 172; 188; ai5;

458; 602.

Martyrologes. 680.

MiRTlRS DE LtON (LETTRE DSS). 62;

607.

Massbbieau. 173.

Maurice. 291.

Maxime (empereur). 4o8; 435.

Maxime (évêque). 565.

Maximinus (arien). 339; 545.

Mélanie la Jeune. 495.

Mélanie l'Ancienne. 46o; 495

Méliton DE Sardes. 86.

Mendigus Christi. Sens du mot, a5i.

Merveilles du monde. 681.

Métaphores militaires, ai a.

Migne (l'abbé,). 46.



INDEX 781

Milan (Edit de). 3o5.

MiLLÉNAKISMK. 89; 289; 278; 283;

396 ; iioa.

MiLTON. 419; Cii; Goa.

MiNUCius Feux. 7; i/lo; M7 et s. ;

210 ; 3i6 ; 344.

Miracles. 161 ; 679.

MiRANDOLE (Pic de la). 268.

MlTIlRA (mystères de). 87; c5 I 2

MOEIILER. 102.

MOMMSEN. 59; 176.

MoNACuisME. 45i ; 455; 566.

Monceaux (Paul). 98 ; 171 ;

i83 ; 289; 244; aSo; 253;
348 ; 389 et s. ; 894 : 659 ; 663 ; 72

1

Monique (sainte). 523 et s.

Monod (G.). 678.

Montamsme. 81 ; 84 ; 89 ; 124 et s. ;

i36 et s.

Morin (dom g.). 177; 218: 357; 386

et s.; 397; 4oi ; 4o5 ; 412; 446;

385.

7° >

292 ;

448 ; 522 ; 56i ; 565 ;
5'

722.

I et s.

Morlibas Boum (de). 429.

Mosaicaram et romanarum legam Col-

latio. 386.

Moïen-Age. Symbolisme au — , 234;
Langue philosophique du — , 35o ;

Les « miroirs », 878 ; Allégorie,

616 ; le — et la Cité de Dieu, 55o ;— et Boèce, 666 ; 678 ;
— et Gas-

siodore, 676 ; — et la dialectique,

688. Voir à Art chrétien.

MuRATORi (fragment de). 74; 77.

mutianus. 677.

Mystères païetss. 807 ; 313.

Mythologie, Critiques chrétiennes
contre la — , i54 ; 262 ; 275 ; 682.

N

Naiaris reram (de). 425.

Néologismes. Dans la Bible latine, 70.

Néoplatonisme. 269 ; 348 et s. ; 585 ;

678. Voir à Plotin, Porphyre, etc.

Néron. 60. Légende de — , 24o.

Nestorius. 574.

Newman. 569.

NiciiTA DE Remesiana. 384 ; 4o4 et s.

NicETAS d'Aquilée. 4o6.

NicETius DE Trêves. 4o6.

Nicomachos de Jérasa (néo-platoni-
cien). 667.

N1C0MACHUS Flavianus (Viuius). 426.

Nicomaque {Inveclive contre). 426.

NoBiLiTAS = Aristocratie païenne.
807.

Noces (secondes). Voir à Mariage
(second).

Nombres. Symbolisme des — , 298 ;

425; 584.

NouRRY (dom Le). 35 i.

NovATiEN. 186; 206; 219; 222; 226;
345 ; 38o.

NovATUs. 1S6; 196; 229.

Nudité magique. 409.

Occident. Relations avec l'Orient :

commerciales, 58 : intellectuelles,

61. Voir Grec en Occident.

OcTAVius. 147 et s.

Olympils. 4i4.

Onochoetes. 95.

Optât de Milève. 383 ; 398.

Opas imperfectum in Matihaeum, 34o.

Oracles. V. à Sibyllins (oracles).

Orens (saint). 628.

Orientius. 597 ; 622.

Origène. 82; 261; 278; 286; 3oo ;

324; 345; 358; 876; mi et s.;

à7o ; 526 ; 663 ; 677.

Orose. 248 ; 493 ; 579 ; 624 ; 680.

OsiRis (culte d'). Si 2.

Ovide. 243; 3i6; 420; 428; 44o.

OZANAM (F.). 6S2.

Pacaïus Drepanius (Latinus). 409.

Pacien de Barcelone. 388 ; 895.

Paganisme. Critique du — , 682. Voir
Mythologie. Survivance du —

,

664.



732 INDEX

Palladius (arien). SgS.

Palladius de Ratiaea. 339; 34i ; 382.

Pammaghius. 487.

Pange lingua gloriosi. 63o ; 656.

Papauté. Et saint Cyprien, 191. Et

Prosper, 576. Et Léon le Grand,
59a.

Papias. 000.

PàqUE CHnÉTIENNE. 233. .

Paraclet. 91.

Paris (Gaston). 63; 66; 69; ^]i.

ParmeniaiNus (donaliste). SSg ; 393 ;

395.

Passions. Voir Actes des Martyrs.

Pastor. 4i4.

Patricius. 5a8.

Pathologie latine. 16.

Paul (saint). Et les écrivains profa-

nes, a8; 33. Et le mariage. i3i.

Paula. 463 et s. ; 470.

Paulin d'Antioche. 453.

Paulin de Béziers. 626.

Paulin de Milan. 35.5 et s. ; 721.

Paulin de Nole. 4o4 et s. ; 4/5; ù31
et s.; 5oi.

Pajulin de Pella. 435 ; 697 ; 627.

Paulin de Petricordia. 5i5.

Paulin de Trêves. 320.

Pelage. 544.

Pélagianisme. 524; 5ù3; 564; 572;
593.

Pèlerinages en Terre Sainte. 435 ;

5oo et s.

Pénitence. i34; 219; 282; 38o.

Péripatéticeens. 21.

Perpétue et Félicité (Passion de).

60; 74 ; iàl ; 607.

Perpetuus de Tours. 5 16.

Perse. 423.

Persécuteurs. Châtiment des —

,

io5 ; 28S.

Petuonius de Bologne. 4oi.

Petrus Chrysologus. 565.

Phébade. Voir Foebade.

Phénix (la légende du). 427.

PiiiLON. 286; 358; 483; 486.

Philosophie antique. Et Christia-

nisme, 20; 26; 99; 117; i53; 166;

312; 229; 269; 275; 285; Sig;
333 ; 488 ; 526 ; 563. Voir aux
noms des divers philosophes.

Philostrate. 426.

Photin. 486.

Pichon (René). 2; 353; 268; 291;
294 ; 443.

Piété cj^tholique. 524-

Pilate. io5.

PiTHOU (Pierre). 336.

PiTRA (dom). 47; 235 ; 423.

Platon. 99; 258; 526; 666; 672.

Plaute. 463.

Pline l'Ancien. 428.

Plotin. 3x6; 348; 535.

Poitiers. 296; 319 et s.

Polémique. Théorie de la —, 49a.

Polycarpe DE Smyrne. 129.

PoNTius (diacre). 17G ; 182 ; 2i3 ; 217.

Porphyre (néo-platonicien). 82 ; 273 ;

3i6; 348; 535; 666.

PossiDius DE Calama. 5i5; 525 et s.

Potamius d'Ousopo. 338.

Praedestinatus. 571.

Praxeas. 609.

Prescription. Théorie de la — , 117.

Prière chrétienne. 3i4.

Priscillien. 368; 38U\à07\ 593; 611.

PnoBA (poétesse). 43o.

Proclus. 574.

Procula (priscillianiste). 4o8.

Profuturus de Cirta. 54o.

Propempticon. 4o4 ; 443.

Prose. — et vers mêles, 667.

Prosper d'Aquitaine. 578 et s. ; 723.

Providence. Doctrine de la — , io5;
i52 ; i53; 209; 271; 374; 290;
584; 588 et s.; 670.

Prudence. 218 ; 807 ; 3o8; 368 ; 443;
596 et s.

Psalteriam Gallicanam. 476.

Psalteriam Romanum. 472.

Psaumes. — donatistes, Sgo ;
— abé-

cédaire, 245; 543; paraphrases
en vers des — , 443-

Psychiques. 92.

Puech (A.). 2; 4; 408; 443; 601;
612; 6i8.



INDEX 733

PvaRHONISMK. 261.

Pythagoriciens. 21.

Q

QUADRATUS. /|85.

QuAESTio. Sens du mol, 3S6.

QuiRiNus. a 10.

QUODVULTDEUS. 522 ; 5S0.

Radegonde (sainte). 654.

Rangé. 17.

Reitzenstein. 2x8; 225.

Remigius de Reims. 663.

Renan (E.). 60 ; 108 ; ifiS ; 161 ; i6a;
166.

Reticius d'Autln. 3o3 ; 317.

Retraciationes. Sens du mot, SaS.

Rhétorique. La — dans l'éducation
romaine, S ; — cliez les écrivains
chrétiens, 10 ; 21 ; 1 14 ; ao8 ; 210;
223 ; 470 ; 558 ; 562 ; 684 ; 690.

Romain de Rlaye. 435.

R0MANIA. 4i ; 586.

RoMANiANus. 529.

Rome. Prise par Alaric, 247; 52i ;— dans l'opinion chrétienne, i52 ;

170 (Minucius Félix); 241 (Com-
modien) ; 27S ; 282 (Lactance) ;

354 ; 379 ; 382 (saint Ambroise)
;

521 (saint Jérôme); 549 (saint Au-
gustin) ; 586 et s. (Salvien) ; 592
(Léon le Grand); 6i3 et s. ('Pru-

dence); 636 (Sidoine Apollinaire).

RôNSCH. 70 ; 556.

Rossi (de). 62 ; 6o3.

RuFiN d'Aquilée. 37; 61 ; à^5; 45i ;

495.

RuRicius de Limoges. 565.

RusTicus DE Narbonne. 567.
RusTicus Helpidius. 653.

Sabatieu (dom). 58.

Sabellianisme. 609.

Sacrwnenlariam Leonianuin. 58o.

Sacrificati. 199.

Salaire. Opuscule sur Le triple —
de la vie humaine. 2 25.

Salluste. 243; 3 16; 683.

Salonius. 567.

Saltet (L.). 80 ; 338 ; 72 1

.

Salvianus (priscillianiste). 407.

Salvien. 579 ; 587 et s.

Sapaudus. 600; 65o.

Saturninus d'Arles. 320.

Satyrus. 355.

Saumaise (Claude de). Et le De Pal-
lia, 114.

ScAPULA (proconsul). 80; io3.

Scève (Maurice). 419

•

ScHEPss. 409 et s.

Schisme. Sens du mot, 399.

SCILLIUM (martyrs DE ). 8o.

Secundianus DE Singidunum. 34 1
;

382.

Sedulius. 4i§; 597 ; 652.

Seeck. 394 ; 627.

Semi-pélagianisme. 564; 577; 664.

Sénat romain. Au IV" s., 248.

Senatorem (ad queindam). 425.

Sénèque le Philosophe. 32 ; 43; 71 ;

160; i63; 172; 233; 276; 64o ;

673 ; 722.

Sénèque le Rhéteur, i i .

Septime-Sévère (empereur). 61 ; 95.

Serapis (culte de). 3i3.

Severus de Milève. 54o.

Severus de Minorque. 58 i.

Sibyllins (oracles). 277 ; 287.

Sidoine Apollinaire. 597 ; 636 et s.

SiLius Itaucus. 64o.

Silviae (Peregrinatio). Voir .Elheriae
Pereg.

SiMPLICIANUS. 346.

SiRicius (pape). 5<)2.

Sirmium (l'ORMULi: de). Sai.



734 INDEX

Sixte II (pape). 219.

Sixte III (pape). 692.

SocRATE. Le Christianisme et — , 99.

SocRATE (historien). 24; 4i6; 677.

SODEN (H. von). 177.

SoTHERis (vierge). 355.

SOUTER (A.L.). 386.

SOZOMÈNE. 4î7 ; 677.

Spectacles. Condamnation des —

,

ii3 ; 122 ; 219 ; 289 ; 562.

Speusippe. 99.

Stace. 422 ; 44o.

Stoïcisme. — et Christianisme. 44;

83 ; ro2 ; 209 ; 2 14 ; 2 16 ; 258 ; 871 ;

/i89.

Style (art du). Le Christianisme et

r — , 3 ; 2 1 ; 27 ; 1 14 ; 332 ; 336 ;

359; 622; tige. Voir Latin vul-

gaire.

Sulpice Sévère. 409 et s. ; 435 ; 439;
Um ; bOS.

Syagrius. 4i4.

Symbole Qaicamqae. 343.

Symbolisme. 234- Voir Allégorie,

Lettres et Nombres.

Symmaque (juifj. 475.

Symmaque (lettré païen). 3o6 ; 36o ;

533; 612.

Symmaque (pape). 652.

Symposion. Le genre — , 270.

Sympronianus (donatiste). ig5.

Synesius de Cyrène. 24.

Tacite. i4o; 178; 428; 583.

Tasse (le). 4i9-

Tatien. 486.

Taurobole. 307.

Te Deum. 4o5.

Térence. 243 ; 3 16 ; 463.

Ternarii numeri excellentia {de). 425

Tërtullianistes. 92.

Tertullien. 7; 10; i3; 25; 72-1^U
— et les versions de la Bible, 65

priorité sur Minucius Félix, 173

influence, 149; 178; 210; 2x3

258; 264; 291; 294; 298; 335;
342; 343; 345; 358; 396; 4oi ;

427; 43o; 470; 489; 568.

Thamin (R.). 274; 370; 467.

Théodore de Mopsueste. 574.

Théodoret. 366 et s. ; 677.

Théodoric. 65i ; 665.

Théodose. 354 et s. La pénitence de
— , 366; — chez Prudence, 612.

Théodotion. 475.

Théophile d'Antioche. a6 ; 85; 261.

Thkssalonique (massacre de). 365
et s.

Thomas d'Aquin (saint). 34o ; 55 1.

TiBERiANus (priscillianiste). 4i3.

Tibulle. 243; 64o ; 672.

TiLLEMONT. 224-

T1MOTHÉE. Pseudonyme de Salvien,

588.

TiTE-LivE. 3i6 ; 583 ; 674.

TixERONT. 193.

Tolérance. io3 ; 3i4 ; 368 ; 407 et s. ;

543.

Tractatas. Sens du mot — , 324.

Tractalas contra Arianos. 3o4 ; 344-

Tractatas Origenis. 344.

Traduction. Méthode antique de —

,

67; Méthode chrétienne — , 69;
462 ; littérature de — , 61 ; 64 ;

462; 471 et s.; 495; 496; 574;
— d'ouvrages latins en grec. 100;

487 ; 566
; 722.

Trlnitaie (de) du Pseudo-Athanase.
338.

TuRiBius d'Astorga. 4i4.

Tyconius. 297 ; 383 ; 390 et s. ; 558.

U
Ulfila. 34i.

Uranius. 5i5.

Uthina. i32.

Valentin (gnostique). 21 ; 120.

Valentinien II. 354 et s.



INDEX 735

Valerianus de Cemele. 565.

Valérien (empereur). 186; 280.

Valerius d'Hippo Regius. 589.

Varron. ii5 ; 272.

Venerius. 592.

Veranius. 567.

Verecundus. 537.

Vettius Agorius Praetextatus. 36i.

Vexilla Begis prodeunt. 656.

Victor (pape). 76; 221.

VixîTOR (Claudius Marius). 625.

Victor de Tunnuna. 577.

Victor de Vite. 56 i ; 58o; 595.

ViGTORiN de Pettau. 253; 295; 345;
407 ; 426 ; 469.

Victorinus. Voy. Marius Victorinus.

VicTORius. Voir Victor.

VicTRicius de Rouen. 721.

ViQELLius Saturninus (proconsul).
80 ; I o5

.

Vigilantius. 442 ; ^92.

Vigile (pape). 337.

Vigile de Thapse. 594.

Vignier. 648.

ViLLEMAIN. 11 ; 333.

Vincent de Lérins. 82 ; 568 et s. ;

575.

Vindicianus. 533.

Virgile. 19; 243; 3i6; 896; 419;
422; 423; 430; 44o ; 586; 6x8;

6ai; 624; 625; 633; 661; 672;
683.

Virginité. 2 i3 ; 871 et s. ; 488 ; 649.

ViTALis (martyr). 872.

ViTELLius (donatiste). 891.

Vivarium. 4o ; 674.

Voltaire. 163 ; 265 ; 277.

VoLusiANus (empereur). 186.

Vossius. 569.

Vulgarismes. Voir à Latin vulgaire.

Vulgate. 48 1.

W
Waltzing (J.-P.). 74; 147.

Weyman (C). 57 ; 247 ; aSo.

WiLMART (dom). 828; 344; 446; 721.

Wôlfflin. 57; 58; 79.

Zeiller (J.). 3o4 et s. ; 407 ; 6o3.

Zenon de Vérone. 384 ; 4oo et s.

Zoologie. Appliquée aux dogmes.
428.

Z0SIME (pape). 564 ; 59a.





TABLE DES MATIERES

Introduction. La uttératuhe latine chrétienne et la

Culture antique. — I. La littérature latine chrétienne
et la critique moderne. — II. Intérêt esthétique qu'offre

cette littérature. — III. La formation intellectuelle des

écrivains chrétiens. — IV. Quel accroissement de dignité

la littérature romaine a reçu d'eux. — V. Culture antique
et Christianisme : comment le problème s'est posé. Le
songe de saint Jérôme. — VI. L'hostilité chrétienne contre
cette culture. — VII. Les compromis nécessaires. — Vlll.

Quelle doctrine moyenne se dégagea finalement. — IX. La
transmission des lettres antiques par le Christianisme. —
X. A quel point la culture profane a pénétré la pensée
chrétienne. — XI. Notes bibliographiques. La Patrologie

de Migne. Le Corpus Scriptorum ecclesiasticorum latinorum.

Explication des sigles

LIVRE PREMIER

Les Origines

Chapitre I. Les premières versions latines de la Bible. —
I. Eclosion tardive de la littérature latine chrétienne. Le
grec, idiome méditerranéen. — II. Les premières traduc-
tions latines de la Bible. Leur caractère littéraire et gram-
matical. Leur influence sur la langue latine 57

Chapitre II. Les premiers écrivains de langue latine.

— I. Le pape Victor. Le « sénateur » Apollonius. Le
fragment de Muratori. — II. Les origines de l'Église d'A-

frique. Tertullien. — III. L'opinion chrétienne relative à

TertuUien. La structure intellectuelle de Tertullien. —



738 TABLE DES MATIÈRES

IV. Sa vie. Son passage au Montanisme. Tertullien, chet

de secte. — V. Ses ouvrages d'Apologétique. — VI. Tertul-

lien et la société païenne. — VII. Tertullien et le Gnosti-

cisme. — VIII. Tertullien et le Montanisme. — IX. Ter-
tullien comme écrivain. — X. La Passion des saintes

Perpétue et Félicité. Tertullien en fut-il le rédacteur?. ... 75

LIVRE SECOND

Le III" siècle jusqu'à la paix de l'Église (313)

Chapitre I, L' « Octavics » de Minucius Félix. — I. Minu-
cius Félix. — II. Analyse de VOdaiiias. — III. La portée

religieuse de VOciauiiis. — IV. L'art littéraire dans l'Oc-

, taaius. — V. La priorité de l'Apologeticain sur l'Oclauius . . 1^7

Chapitre II. Saint Cyprien et son temps. — I. Tertullien et

saint Cyprien. — II. La vie de saint Cyprien. — IlL Ses

idées directrices. Influences qui les déterminèrent en lui,

— IV. Comment il les a pratiquement réalisées. L'afTaire

des lapsi. — V. Les traités de saint Cyprien. — VI. Le

prestige de saint Cyprien. Les apocryphes mis sous son

nom 176

Chapitre III. Novatien. Commodien. — I. Le rôle de Nova-
tien. — II. Le de Trinilate. — III. Le de Cibis ladaicis. —
IV. L'œuvre de Commodien. — V. Les Inslnidiones et le

Carmen Apologeticum. — VI. Sa langue et sa métrique. —
VII. L'énigme qui enveloppe sa personnalité 226

Chapitre IV. A la veille de la paix de l'Église. Arnobe et
Lactance. — I. Le cas d'Arnobe. — II. L'Adiiersus Natio-

nes. Arnobe et la Bible. Ses conceptions métaphysiques.
— III. Le Christianisme d'Arnobe. — IV. Sa polémique
contre le Paganisme. — V. La rhétorique d'Arnobe. —
VI. L'opinion chrétienne sur son compte. — VII. Lactance.

Sa vie. — VIII. Le de Opificio Dei. — IX. Les Inslitalions

divines. L'apologétique de Lactance. Plan de l'ouvrage. —
X. Les bévues de Lactance. Les parties vivantes de l'œuvre.

Les stratifications de la pensée de Lactance. — XI. Le de

Ira Dei. — XII. Le de Moriibus Persecutoram. L'histoire

clirétienne. — XIII. Conclusion sur Lactance. — XIV. Vic-

torin de Pettau, le premier exégète latin. — XV. L'Adaer-

sus omnes haereses aSa



TABLE DES MATIÈRES 7^9

LIVRE TROISIÈME

L'Age d'or de la littérature latine chrétienne

Chapitre T. Les lendemains de la victoire. — l. Vue géné-

rale sur la période ouverte par l'Édit de Milan. — II. Le

premier enivrement de la victoire : Firmicus Maternus. —
III. Un exégète. Reticius d'Autnn. — IV. Les luttes dog-

matiques. L'Arianisme. Saint îîilaire de Poitiers. Sa vie de

combat. Ses œuvres. Les Fragmenta historica. — V. Lucifer

de Galaris. Le LlbeUiis precum. — VI. La littérature arienne

et anti-arienne. — VII. Grégoire d'Elvire. — VIII. Marins

Victorinus 3o3

Chapitre II. Saint Ambroise, l'évêque diplomate. — I. L'é-

vêque au IV" siècle. Le rôle de saint Ambroise. — II. Sa

vie jusqu'à l'Episcopat. — III. Sa formation intellectuelle.

— IV. Son action politique. L'affaire de l'autel de la Vic-

toire. L'affaire de Callinicum. La pénitence de Théodose.
— V. Les œuvres littéraires. Le de Offlciis. — VI. Les

traités sur la vie ascétique. — VII. Les traités d'exégèse.

— VIII. Les traités dogmatiques et les hymnes ambro-
siennes. — IX. Le prestige de saint Ambroise 35

1

Chapitre III. Les Théologiens de second plan. — 1. L'Am-
brosiaster. — II. Le Donatisme. Tyconius. — III. Optât de

Milève. Pacien de Barcelone. — IV. Pilastre de Brescia.

Gaudentius. — V. Zenon de Vérone. — VI. Hilarianus. —
VIL Niceta de Remesiana. — VIII. L'affaire priscillianiste. 383

Chapitre IV. La poésie chrétienne au IV' siècle. — I. Vue
d'ensemble sur la poésie latine chrétienne. — II. Les para-

phrases de la Bible. Juvencus. L'Heptateachos de Cyprien.

— III. Les poèmes didactiques. — IV. Les cenlons. — V.

Paulin de Xole. La conversion de Paulin. Paulin et Ausone.
— VI. Les lettres de Paulin. — VIL Ses poèmes 4i5

Chapitre V. Saint Jérôme et son temps. — I. La destinée

de saint Jérôme. — II. Les années de formation. — III. Les

biographies de moines. — IV. La Chronique. — V. Les

traductions d'Origène. — VI. Saint Jérôme à Rome. Le

conseiller des patriciennes. Le satirique. — VII. La Discus-

sion entre un Luciférien et un Orthodoxe. Vadv. Helvidiuni.

— VIII. Saint Jérôme traducteur des Livres Saints. La



7^0 TABLE DES MATIÈRES

première phase. — IX. Le départ pour l'Orient. La
seconde phase. — X. Saint Jérôme et l'hebraica ueritas.

Les réserves de saint Augustin. — XL Les Commentaires
de la Bible. — XII. Le de Viris illustribus. L'adv. Jovinia-

num. Le contra Vigilantium. Les Dialogues contre les Péla-

giens. — XIII. La querelle origéniste. Rufin d'Aquilée. —
XIV. La personnalité de saint Jérôme. — XV. Les pèleri-

nages en Terre-Sainte. La Peregrinatio Aetheriae. — XVI.

Sulpice Sévère 445

LIVRE QUATRIÈME

La décomposition de l'Empire

Chapitre T. Saint Augustin et l'Augustinianisme. — I. La
prise de Rome par Alaric. — II. L'âme d'Augustin. —
III. Sa vie. Les étapes de la conversion. — IV. Augustin
après sa conversion. — V. Les polémiques : Manichéens;
Donatistes ; Pélagiens ; Ariens. Les traités exégétiques. —
VI. La Cité de Dieu. — VIL Le de Catechizandis rudibas.

— VIII. Le de Doctrina Christiana. — IX. La Correspon-
dance. — X. Les Sermons. — XI. Conclusion sur saint

Augustin. — XII. Les luttes pour et contre l'Augustinia-

nisme. Cassien. Saint Vincent de Lérins. Faustus de Riez.

Arnobe le Jeune. Marins Mercator. Saint Prosper d'Aqui-

taine. — XIII. Evagrius 617

Chapitre II. L'Église et les Barbares. — I. Orose et

Augustin. — II. Les sept livres Contre les Païens. — III. Le
de Gubernatione Dei, de Salvien. — IV. Le pape Léon le

Grand. — V. L'Histoire de la Persécution des Vandales, de

Victor de Vite. — VI. Vigile de Thapse 579

Chapitre III. La Poésie latine chrétienke au V» siècle. —
I. Prudence. Sa vie. — II. Le Cathemerinon. — III. Le
Peristephanon. — IV. Les poèmes didactiques. Le patrio-

tisme de Prudence. La Psychomachia. Le Dittochaeon. —
V. La poésie de Prudence, — VI. Le poème d'Orientius.

L'Aleihia. — VII. Paulin de Pella. — VIII. Claudianus

Mamertus. — IX. Dracontius.— X. Sedulius.— XI. Sidoine

Apollinaire 696



TABLE DES MATIÈRES ']!\l

LIVRE CINQUIÈME

Au seuil du Moyen-Age

Chapitre I. Les oeuvres en vers. — I. Le fléchissement de

la culture latine. — II. Avitus. — III. Ennodius. — IV.

Venantius Fortunatus 644

Chapitre II. Les œuvres en prose. La transmission du legs

ANTIQUE. — I. Fulgence de Ruspe. — II. Saint Césaire

d'Arles. — III. Boèce, « le premier des Scolastiques ». —
IV. Cassiodore. — V. Saint Grégoire de Tours. Son œuvre
hagiographique. L'Histoire des Francs. La culture de Gré-
goire. — VI. Saint Isidore de Séville. — VII. Conclusion. . 669

Addenda et Corrigenda 721

Index 733



LiGUGÉ (Vienne)

Imprimerie E. Aubin.






